Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 77 (2022)
Heft: 2
Artikel: Perspektiven einer konvivialen Form der Landwirtschaft
Autor: Kissling, Beat
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-981334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-981334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

» Wirtschaft

Perspektiven

einer konvivialen Form der Landwirtschaft

Beat Kissling.' Fiir einen beachtlichen Teil
der Menschbheit ist das Leben auch im Jah-
re 2022 leidvoll und perspektivlos. Dies
trotz der 1948 von der UNO-Vollversamm-
lung deklarierten Allgemeinen Erkldrung
der Menschenrechte, welche die Wiirde
und Gleichwertigkeit jedes Menschen fest-
geschrieben hat. Diese Menschen leben
unter gesellschaftlichen Bedingungen,
die ihnen keinen rechtlichen und keinen
gesundheitlichen Lebensschutz sowie
kaum Bildungs- und Entwicklungs-
chancen erméglichen. Dies trifft leider
auch auf zahlreiche von der Landwirt-
schaft lebenden Menschen zu, die durch
den Klimawandel zusitzlich immer
mehr in ihrer Existenz bedroht sind. Der
Wille der industrialisierten Linder, die-
sen beschamenden Zustand nachhaltig
dndern zu wollen, hat sich in den letz-
ten Jahrzehnten vorwiegend in nicht
eingelosten Versprechen und héufigem
Hinwegsehen erschopft. Echtes Enga-
gement und eine andere Perspektive
auf die gesellschaftlichen Entwick-
lungen findet man bei zivilgesell-
schaftlichen Initiativen. Viele haben
mit unterschiedlichen Schwerpunkten
in den letzten Jahrzehnten versucht, im-
mer mehr Ungleichheit und Abhéngig-
keit schaffenden Verhéltnissen entge-
genzuwirken.

Konvivialismus — Perspektive eines
menschlicheren Zusammenlebens

Eine bemerkenswerte solche Initiative
wurde 2013 von 64 franzosischen Wissen-
schaftlern und Intellektuellen in Form des
ersten «konvivialistische[n] Manifest[s] —
Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens»
lanciert.” Der Begriff der convivialité ge-
hort zum franzosischen Alltagswortschatz
und wurde als conviviality vom Gsterrei-
chisch-amerikanischen Philosophen, Theo-
logen und Kulturkritiker Ivan Illich

(1926-2002) als Konzept ausgebaut, wel-
ches u.a. eine Selbstbeschriankung sonst
tibermissiger Produktivitit meinte. Heute
beinhaltet er die Vision eines gleichwerti-
gen, friedfertigen und solidarischen Zu-
sammenlebens der Menschen miteinander
und mit grossem Respekt auch gegeniiber

Hiroko Amemya auf dem Hof von Erwan

Humbert. Fotos: 2zVg

der Natur. Mit Konvivialitdt ist ein Umden-
ken und Umgestalten der auf soziale Un-
gleichheit, industrielle Produktivitit und
neoliberale Wirtschaftsweise ausgerichte-
ten Gesellschaftsentwicklung gemeint.

In Kultur und Politik 4/2014 hat Nikola
Patzel den Inhalt dieses damals frisch er-
schienenen Manifests vorgestellt. Wie er
aufzeigte, ging es den Autoren darum, eine

interkulturell konsensfahige Perspektive
aufzuzeigen und zu formulieren, die einen
echten Ausweg aus den angesprochenen
globalen wie nationalen Fehlentwicklun-
gen erdffnen solle. Waren es 2013 alles
Franzosen, die hinter dem ersten Manifest
standen, hat 2020 eine international zusam-
mengesetzte Gruppe von fast 300 Wis-
senschaftlern, Intellektuellen und Akti-
visten ein zweites «konvivialistisches
Manifest» publiziert,” das noch prizi-
ser die Vorstellung einer Zeit nach dem
Neoliberalismus aufzeigt und deutlich
macht, dass eine konviviale Zukunft
grundsitzlich realisierbar ist. Die darin
enthaltene politische Philosophie ist von
einer génzlich anderen Einstellung ge-
geniiber der Natur und den Mitmen-
schen getragen sowie vom Anliegen, das
bisher fiir unsere Gesellschaften charak-
teristische verhéngnisvolle Allmacht-
und Konkurrenzstreben grundlegend zu
iberwinden.
Um die dafiir erforderliche <entmarkt-
lichte>, <deglobalisierte> bzw. «reloka-
lisiserte»>, 6kologisch verantwortungs-
bewusste sowie auf Subsidiaritit auf-
bauende «Postwachstumsgesellschaft»
zu ermdglichen, wird die Notwendigkeit
formuliert,’ einen globalen kulturellen
Wandel in den Meinungen und Einstel-
lungen der Menschen zu erwirken, dem
viele politische Macht- und Skonomi-
schen Geschéftsinteressen entgegenste-
hen. Als eine Kernaufgabe in diesem Pro-
zess wird die Féhigkeit zum Dialog und
zu einer solidarischen Form der Zusammen-
arbeit postuliert, mit der Konflikte (auch gra-
vierende) ohne Feindschaft und Gewaltbe-
reitschaft bewiltigt werden sollen. Basis ei-
ner solchen Befihigung ist die Wiirdigung
der Vielfalt an Meinungen und kontroversen
Standpunkten als evidente Voraussetzung in
einem offenen, respektvoll gefiihrten Dialog
und gemeinsamen Entwicklungsprozess.

" Beat Kissling lebt in Ziirich und lehrte bis vor 2 Jahren an Kantonsschulen und Berufsmittelschulen, gegenwdrtig auch noch an der ZHAW (aktuelles Modul:
Umweltethik). Seit 2021 baut er mit Kolleginnen eine Psychotherapiepraxis auf. Er ist ausserdem publizistisch als Erziehungswissenschaftler tdtig.

? Adloff, F. & Leggewie, C. (2014). Das konvivialistische Manifest. Transcript Verlag, Bielefeld. —° Das zweite konvivialistische Manifest. Fiir eine post-neolibe-
rale Welt. (2020). Transcript Verlag, Bielefeld. — Siehe dort auf Seite 26 und folgende.

www.bioforumschweiz.ch

Kultur und Politik 2522 » 7



» Wirtschaft

Teikei: ein konvivialistisches Modell
solidarischer Landwirtschaft

Der Konvivialismus gewinnt inzwischen
langst an Universitdten und Hochschulen,
auch bereits tiber Europa hinaus, an Auf-
merksamkeit. Am 4.— 9. Oktober 2021 ha-
ben das Center for Space, Place and So-
ciety der holldndischen Wageningen Uni-
versitit und das Political Ecology
Research Center der Massey Universitdit
in Neuseeland einen offen zuginglichen
Konvivialismus-Kongress online veran-
staltet. Inhaltlich ging es um die Aus-
einandersetzung mit Forschungsergeb-
nissen zum Klimawandel, zu Entwick-
lungen und Perspektiven in der
Landwirtschaft und der Biodiversitit,
verbunden mit konkreten Projekten,
die einen Wandel im Sinne des Konvi-
vialismus anstreben oder bereits um-
setzen. Dazu wurden 8 Foren mit wis-
senschaftlichen Experten und Aktivis-
ten aus der ganzen Welt durchgefiihrt.
Ein Vortrag im Rahmen des Forums, das
sich mit der notwendigen Transformati-
on der landwirtschaftlichen Produktion
befasste, wurde von der japanischen
Kulturanthropologin Hiroko Amemi-
ya gehalten, die iiber das japanische
landwirtschaftliche Alternativmodell der
partnerschaftlichen Ernteteilung in der
Teikei-Bewegung referierte — dies als
vorbildliches Modell fiir eine konvivia-
le Landwirtschaft.

Die gingige Ubersetzung des Begriffs
Teikei lautet «Partnerschaft». Hiroko
Amemiya nannte als Ausgangspunkt
der 50-jdhrigen Geschichte junge
Miitter in Tokio Ende der 1960er
Jahre, die wegen der Erniihrung ih-
rer Kinder aktiv wurden. Nach dem
2. Weltkrieg habe Japan, dessen Wirtschaft
am Boden lag, nach US-Vorbild versucht,
gerade auch in der Landwirtschaft schnel-
len Anschluss an die industrialisierten
Lénder zu finden. Als Folge kam es zu
schwerwiegenden Verschmutzungen der
Umwelt sowie zum Konsum kontaminier-
ter Lebensmittel und somit zu Krankhei-
ten bzw. schweren Vergiftungen auch bei
Kindern. Diese jungen Miitter suchten
nach biologisch produzierenden Landwirt-
schaftsbetrieben, die fiir gesunde Nah-
rungsmittel garantieren konnten, und or-
ganisierten eine Partnerschaft (7eikei) mit
ihnen.

8 » Kultur und Politik 2>22

Unterstiitzt wurden sie von Teruo Ichiraku
(1906-1994) von der «Vereinigung zur Er-
forschung biologischer Landwirtschaft»
(JOARA), dem geistigen Griindervater der
Teikei-Bewegung. Dem Agronomen Ichiraku
lag die Forderung landwirtschaftlicher Ge-
nossenschaften am Herzen, die das Ethos
freundschaftlicher Kooperation, der Selbst-
versorgung und Stiarkung der Verbundenheit
des Menschen mit der Natur realisieren soll-
ten, anstelle von Konkurrenz und ausbeuteri-
scher Indifferenz gegeniiber der Natur.

Timoko Kaneko begegnete vielen jungen
Stddterinnen, die noch nie einen Bauern-
hof gesehen hatten.

Das von ihm konzipierte System Teikei
sollte den Sinn verfolgen, neue, humanere
Beziehungen zwischen Bauern und Konsu-
menten zu ermdglichen und somit viel zur
Entstehung einer konvivialen Gesellschaft
beizutragen. 1978 formulierte Ichiraku
zehn Prinzipien des Teikei in Abgrenzung
zur verbreiteten kapitalistischen Profit- und
Effizienzmanie. Bettina Dyttrich hat in Ku/-
tur und Politik 3/2015 im Artikel «Von Ja-
pan und Genf in die halbe Welt» die Ent-
stehung (1971) und den besonderen Gehalt

des japanischen Teikei-Modells skizziert
sowie die ideelle Verwandtschaft mit den
wenige Jahre spiter entstehenden ersten
Projekten der «Solidarischen Landwirt-
schafty in der Schweiz, dann in den USA
(Community Supported Agriculture CSA)
sowie in Frankreich mit der Entstehung der
Association pour le maintien d’une agri-
culture paysanne (AMAP)’ erldutert, als
Vorabdruck ihres Buches «Gemeinsam auf
dem Acker. Solidarische Landwirtschaft in
der Schweiz».’

Teikei als quasi familidre Verbunden-
heit zwischen Versorger und Versorg-
ten?

Um den Geist der Teikei-Bewegung un-
ter japanischen Bauern verstandlich zu
machen, erzdhlte Hiroko Amemiya in
ihrem Vortrag vom Ehepaar Yoshinori
und Tomoko Kaneko, deren Bauern-
hof 2021 durch die IFOAM ausge-
zeichnet wurde’” (IFOAM ist die inter-
nationale Vereinigung der 6kologischen
Landbaubewegungen mit Sitz in Bonn).
Bauer Kaneko betreibt seit 40 Jahren
biologische Landwirtschaft. Auf 3 ha
Land baut er eine Vielfalt von Getreide
und Olpflanzen, Obst und Gemiise an,
insgesamt bis zu 100 verschiedene Sor-
ten, und versorgt bis zu 30 Familien.
Aussergewohnlich bei Kanekos Hof ist
die vollstdndige Autarkie bei Nahrungs-
mitteln und Energie. Er kauft nur Salz
ein. Nebst Getreide, Gemiise und
Friichten gibt es auch Milch und Eier,
aber nur drei Kiihe entsprechend der
Grdsse des Betriebes. Alle Abfille wer-
den recycelt, sodass diese Landwirt-
schaft einen geschlossenen Kreislauf
bildet. Die Pflanzenreste bringt Kane-
ko mit den Exkrementen von Tier und
Mensch zur Fermentation. Aus der Giarung
wird Methan als Energiequelle fiir die Kii-
che erzeugt (bei uns nennt man das eine
Biogas-Anlage). Diese autarke Form der
Landwirtschaft fasziniert und lockt Jahr fiir
Jahr Interessierte aus der ganzen Welt an.

Hiroko Amemiyas kulturanthropologische
Kommentierung des Kaneko-Betriebs be-
fasst sich mit der hier praktizierten Oreisei
genannten Variante von 7eikei. Statt seine
Ernte zu vermarkten, teilt Kaneko seine
Ernte als «Gaben> mit den freundschaft-
lich verbundenen Abnehmern (Stidtern)
und erntet dafiir ihren Dank (orsei). Die

www.bioforumschweiz.ch



Idee zu dieser Auffassung habe ihm Ichira-
ku mit den Worten gegeben:

«Bauern sind gliicklich, denn sie konnen
Gemiise ziehen und gesunde Nahrungsmit-
tel essen. Man sollte an diejenigen den-
ken, die nicht so viel Gliick haben. Stadt-
bewohner haben kein Land, das sie kulti-
vieren kénnen. Also sollte man ihnen den
Uberschuss, den man als Bauer hat, wei-
tergeben. »*

Zu dieser bemerkenswerten Einstellung ei-
nes Landwirts zu seinen Abnehmern erldu-
tert Kaneko selbst im Dokumentarfilm
«Zukunft pflanzen», er habe eine fast fami-
lidre Beziehung zu seinen Kundinnen und
Kunden, die nicht auf Abhéngigkeit beru-
he. Es gebe keine festen Preise zwischen
ihnen, sondern er wiirde von ihnen eine
«Spende»> oder eine andere Form des Dan-
kes (oreisei) erhalten. Damit miisste nicht
iiber Preise gesprochen werden und die Le-
bensmittel erhielten nicht den Charakter
von Waren, die gehandelt wiirden. Ihre Be-
ziehung sei deshalb «frisch». Amemiya er-
lauterte im Vortrag dazu, dass im iiblichen
Verstindnis einer Beziehung zwischen
«Verbraucher) und «Produzent ein Interes-
sengegensatz impliziert sei (billig kaufen,
teuer verkaufen). Wenn aber beide, also
Bauer und Kundin, ihre Beziehung nicht
iber den marktorientierten Handel definie-
ren, sondern stattdessen sich die Héinde rei-
chen wiirden, um gesunde Nahrungsmittel
erzeugen bzw. essen zu konnen, verbinde
dies die Menschen. Dies sei der Grundge-
danke, das Wichtigste des Teikei. Im Prin-

Hiroko Amemiya leitete bis 2020 die
Abteilung fiir Japanologie an der Uni-
versitdt von Rennes (Bretagne), wo
auch ihr Mann, Marc Humbert, ei-
ner der Begriinder des Konvivialis-
mus in Frankreich, als Professor fiir
Okonomie lehrte. In ihrer Habilitati-
onsschrift von 2019 hat Hiroko Ame-
miya dank ihrer persénlichen Verbin-
dung zu Teikei-Bauern in Japan auf
das skandal6se Schicksal zahlreicher
durch die Katastrophe von Fukushima
vertriebener Bauerinnen und Bauern
aufmerksam gemacht. Zentrale As-
pekte dieser Habilitationsschrift hat
Petra Hagen Hodgson in ihrem Ar-
tikel «Lehren aus Fukushimay (Green
Care 4/2020) zusammenfassend dar-
gestellt.

www.bioforumschweiz.ch

Yoshinori Kaneko auf seinem Feld: «Lebensmittel schenken Leben und halten uns gesund.

Und deshalb sind sie meiner Meinung nach etwas ganz anderes als Industrieprodukte.»

zip verstehen sich Biuerinnen und Bauern
im Teikei-System als Mittler zwischen
Natur und Menschen, indem sie die von
ihnen geernteten Friichte als eine Gabe der
Natur weiterreichen.

Diese Denkweise des Gabentauschs zahlt
auch im konvivialen Gesellschaftsentwurf
zu den Grundlagen moralisch statt monetér
basierter Wirtschaftsbeziehungen. Theore-
tischer Vordenker einer solchen Form der
wirtschaftlichen Beziehungsgestaltung war
der franzosische Soziologe und Ethnologe
Marcel Mauss (1872-1950), welcher in
seinem Werk «Die Gabe» von 1924 (dt.
1968) iiber «Schenkokonomie» schrieb.
Angewandt auf den Bereich der Landwirt-
schaft wie bei Teikei entsteht so eine auf
neue Art wertschétzende Sicht auf die aus-
serordentliche gesellschaftliche Bedeutung
des Bauernstandes.

Wie Amemiya zusammenfassend betonte,
fiihrt die ethische Einstellung der an Teikei
orientierten Bauern (wie das Beispiel Ka-
neko eindriicklich demonstriert) aufgrund
ihres Selbstverstindnisses, Wissens und

Willens, gesunde Lebensmittel fiir ihre
Partner erzeugen zu kdnnen, zu einem sehr
gewissenhaften Umgang mit der Natur,
der jegliche Ausbeutung bzw. Ubernutzung
vermeidet. Die Gaben der Natur, massvoll
erwirtschaftet, werden als Giiter zuhanden
des Gemeinwohls erachtet, die sorgsam be-
handelt werden miissen.

Eine solche Landwirtschaft gestaltet sich
jenseits marktwirtschaftlicher Logik und ist
somit ein iiberzeugendes Beispiel konvi-
vialer Beziehungen, die das reale Potential
haben, die Voraussetzungen zu einer ge-
rechteren Welt zu schaffen. Am Ende ihres
Vortrags wiirdigte Hiroko Amemiya ab-
schliessend nochmals den besonderen Wert
der gesunden, biologisch sorgfiltig produ-
zierten Giiter der Teikei-Bauern fiir die ih-
nen verbundenen Familien und menschli-
chen Gemeinschaften. Diese wiederum
sind — konvivialistisch gesprochen — fiir die
empfangenden Gaben dankbar, nehmen sie
beruhigt entgegen und sorgen im Gegenzug
aus tiefem Bediirfnis fiir Sicherheit und
Wohlergehen ihrer Wohltéter. €]

* Amemiya, H. (Hg., 2011): Du Teikei aux AMAP. Le renouveau de la vente directe de produits fermiers
locaux. — AMAP = Vereinigung zur Erhaltung der béuerlichen Landwirtschaft

* Die hier zitierten Artikel in Kultur und Politik lassen sich einfach mit Stichwortsuche auf der ETH-Seite
www.e-periodica.ch/digbib/volumes? UID=kup-001 finden.

7 Im 2012 veréffentlichten Film «Zukunft pflanzen» der franzdsischen Dokumentaristin Marie-Monique
Robin wird der Hof der Kanekos portraitiert und von Hiroko Amemiya als Kulturanthropologin kom-
mentiert. — ° Zitat aus dem Vortrag Hiroko Amemiyas, Oktober 2021.

Kultur und Politik 2522 » 9



	Perspektiven einer konvivialen Form der Landwirtschaft

