
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 77 (2022)

Heft: 2

Artikel: Perspektiven einer konvivialen Form der Landwirtschaft

Autor: Kissling, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-981334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-981334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Wirtschaft

Perspektiven
einer konvivialen Form der Landwirtschaft

Beat Kissling.1 Für einen beachtlichen Teil
der Menschheit ist das Leben auch im Jahre

2022 leidvoll und perspektivlos. Dies

trotz der 1948 von der UNO-Vollversammlung

deklarierten Allgemeinen Erklärung
der Menschenrechte, welche die Würde
und Gleichwertigkeit jedes Menschen

festgeschrieben hat. Diese Menschen leben

unter gesellschaftlichen Bedingungen,
die ihnen keinen rechtlichen und keinen

gesundheitlichen Lebensschutz sowie
kaum Bildungs- und Entwicklungschancen

ermöglichen. Dies trifft leider
auch auf zahlreiche von der Landwirtschaft

lebenden Menschen zu, die durch

den Klimawandel zusätzlich immer
mehr in ihrer Existenz bedroht sind. Der

Wille der industrialisierten Länder, diesen

beschämenden Zustand nachhaltig
ändern zu wollen, hat sich in den letzten

Jahrzehnten vorwiegend in nicht
eingelösten Versprechen und häufigem

Hinwegsehen erschöpft. Echtes
Engagement und eine andere Perspektive
auf die gesellschaftlichen Entwicklungen

findet man bei
zivilgesellschaftlichen Initiativen. Viele haben

mit unterschiedlichen Schwerpunkten
in den letzten Jahrzehnten versucht,
immer mehr Ungleichheit und Abhängigkeit

schaffenden Verhältnissen
entgegenzuwirken.

Konvivialismus - Perspektive eines
menschlicheren Zusammenlebens
Eine bemerkenswerte solche Initiative
wurde 2013 von 64 französischen
Wissenschaftlern und Intellektuellen in Form des

ersten «konvivialistische[n] Manifests] -
Für eine neue Kunst des Zusammenlebens»
lanciert.2 Der Begriff der convivialité
gehört zum französischen Alltagswortschatz
und wurde als conviviality vom
österreichisch-amerikanischen Philosophen, Theologen

und Kulturkritiker Ivan Illich

(1926-2002) als Konzept ausgebaut,
welches u.a. eine Selbstbeschränkung sonst

übermässiger Produktivität meinte. Heute
beinhaltet er die Vision eines gleichwertigen,

friedfertigen und solidarischen
Zusammenlebens der Menschen miteinander
und mit grossem Respekt auch gegenüber

der Natur. Mit Konvivialität ist ein Umdenken

und Umgestalten der auf soziale

Ungleichheit, industrielle Produktivität und
neoliberale Wirtschaftsweise ausgerichteten

Gesellschaftsentwicklung gemeint.
In Kultur und Politik 4/2014 hat Nikola
Patzel den Inhalt dieses damals frisch
erschienenen Manifests vorgestellt. Wie er

aufzeigte, ging es den Autoren darum, eine

interkulturell konsensfähige Perspektive
aufzuzeigen und zu formulieren, die einen

echten Ausweg aus den angesprochenen

globalen wie nationalen Fehlentwicklungen

eröffnen solle. Waren es 2013 alles

Franzosen, die hinter dem ersten Manifest
standen, hat 2020 eine international

zusammengesetzte Gruppe von fast 300

Wissenschaftlern, Intellektuellen und
Aktivisten ein zweites «konvivialistisches
Manifest» publiziert,3 das noch präziser

die Vorstellung einer Zeit nach dem

Neoliberalismus aufzeigt und deutlich

macht, dass eine konviviale Zukunft
grundsätzlich realisierbar ist. Die darin
enthaltene politische Philosophie ist von
einer gänzlich anderen Einstellung
gegenüber der Natur und den Mitmenschen

getragen sowie vom Anliegen, das

bisher für unsere Gesellschaften
charakteristische verhängnisvolle Allmacht-
und Konkurrenzstreben grundlegend zu
überwinden.

Um die dafür erforderliche <entmarkt-
lichte>, <deglobalisierte> bzw. <reloka-

lisiserte>, ökologisch verantwortungs-
bewusste sowie auf Subsidiarität
aufbauende «Postwachstumsgesellschaft»
zu ermöglichen, wird die Notwendigkeit
formuliert," einen globalen kulturellen
Wandel in den Meinungen und Einstellungen

der Menschen zu erwirken, dem

viele politische Macht- und ökonomischen

Geschäftsinteressen entgegenstehen.

Als eine Kemaufgabe in diesem Pro-

zess wird die Fähigkeit zum Dialog und

zu einer solidarischen Form der Zusammenarbeit

postuliert, mit der Konflikte (auch

gravierende) ohne Feindschaft und Gewaltbereitschaft

bewältigt werden sollen. Basis

einer solchen Befähigung ist die Würdigung
der Vielfalt an Meinungen und kontroversen

Standpunkten als evidente Voraussetzung in
einem offenen, respektvoll geführten Dialog
und gemeinsamen Entwicklungsprozess.

Hiroko Amemya auf dem Hof von Erwan
Humbert. Fotos: zVg

' Beat Kissling lebt in Zürich und lehrte bis vor 2 Jahren an Kantonsschulen und Berufsmittelschulen, gegenwärtig auch noch an der ZHAW (aktuelles Modul:
Umweltethik). Seit 2021 baut er mit Kolleginnen eine Psychotherapiepraxis auf. Er ist ausserdem publizistisch als Erziehungswissenschaftler tätig.

2
Adloff, F. & Leggewie, C. (2014). Das konvivialistische Manifest. Transcript Verlag, Bielefeld. -3 Das zweite konvivialistische Manifest. Für eine post-neolibe-
rale Welt. (2020). Transcript Verlag, Bielefeld. -4Siehe dort aufSeite 26 undfolgende.

www. bioforumsch weiz. ch Kultur und Politik 2>22 > 7



> Wirtschaft

Teikei: ein konvivialistisches Modell
solidarischer Landwirtschaft
Der Konvivialismus gewinnt inzwischen
längst an Universitäten und Hochschulen,
auch bereits über Europa hinaus, an
Aufmerksamkeit. Am 4.- 9. Oktober 2021
haben das Center for Space, Place and
Society der holländischen Wageningen
Universität und das Political Ecology
Research Center der Massey Universität
in Neuseeland einen offen zugänglichen
Konvivialismus-Kongress online
veranstaltet. Inhaltlich ging es um die

Auseinandersetzung mit Forschungsergebnissen

zum Klimawandel, zu Entwicklungen

und Perspektiven in der

Landwirtschaft und der Biodiversität,
verbunden mit konkreten Projekten,
die einen Wandel im Sinne des

Konvivialismus anstreben oder bereits
umsetzen. Dazu wurden 8 Foren mit
wissenschaftlichen Experten und Aktivisten

aus der ganzen Welt durchgeführt.
Ein Vortrag im Rahmen des Forums, das

sich mit der notwendigen Transformation

der landwirtschaftlichen Produktion

befasste, wurde von der japanischen
Kulturanthropologin Hiroko Amemi-

ya gehalten, die über das japanische
landwirtschaftliche Alternativmodell der

partnerschaftlichen Ernteteilung in der

7e//ce/-Bewegung referierte - dies als

vorbildliches Modell für eine konvivia-
le Landwirtschaft.

Die gängige Übersetzung des Begriffs
Teikei lautet «Partnerschaft». Hiroko
Amemiya nannte als Ausgangspunkt
der 50-jährigen Geschichte junge
Mütter in Tokio Ende der 1960er

Jahre, die wegen der Ernährung
ihrer Kinder aktiv wurden. Nach dem
2. Weltkrieg habe Japan, dessen Wirtschaft

am Boden lag, nach US-Vorbild versucht,
gerade auch in der Landwirtschaft schnellen

Anschluss an die industrialisierten
Länder zu finden. Als Folge kam es zu
schwerwiegenden Verschmutzungen der

Umwelt sowie zum Konsum kontaminierter

Lebensmittel und somit zu Krankheiten

bzw. schweren Vergiftungen auch bei

Kindern. Diese jungen Mütter suchten
nach biologisch produzierenden
Landwirtschaftsbetrieben, die für gesunde
Nahrungsmittel garantieren konnten, und

organisierten eine Partnerschaft (Teikei) mit
ihnen.

Unterstützt wurden sie von Teruo Ichiraku
(1906-1994) von der «Vereinigung zur
Erforschung biologischer Landwirtschaft»

(JOARA), dem geistigen Gründervater der

7e//ce/-Bewegung. DemAgronomen Ichiraku

lag die Förderung landwirtschaftlicher
Genossenschaften am Herzen, die das Ethos
freundschaftlicher Kooperation, der

Selbstversorgung und Stärkung der Verbundenheit

des Menschen mit der Natur realisieren sollten,

anstelle von Konkurrenz und ausbeuterischer

Indifferenz gegenüber der Natur.

Das von ihm konzipierte System Teikei

sollte den Sinn verfolgen, neue, humanere

Beziehungen zwischen Bauern und
Konsumenten zu ermöglichen und somit viel zur
Entstehung einer konvivialen Gesellschaft

beizutragen. 1978 formulierte Ichiraku
zehn Prinzipien des Teikei in Abgrenzung
zur verbreiteten kapitalistischen Profit- und

Effizienzmanie. Bettina Dyttrich hat m Kultur

und Politik 3/2015 im Artikel «Von

Japan und Genf in die halbe Welt» die

Entstehung (1971) und den besonderen Gehalt

des japanischen Teikei-Modells skizziert
sowie die ideelle Verwandtschaft mit den

wenige Jahre später entstehenden ersten

Projekten der «Solidarischen Landwirtschaft»

in der Schweiz, dann in den USA
(Community Supported Agriculture CSA)
sowie in Frankreich mit der Entstehung der

Association pour le maintien d'une
agriculture paysanne (AMAP)5 erläutert, als

Vorabdruck ihres Buches «Gemeinsam auf
dem Acker. Solidarische Landwirtschaft in
der Schweiz».6

Teikei als quasi familiäre Verbundenheit

zwischen Versorger und Versorgten?

Um den Geist der 7e//ce/-Bewegung

unterjapanischen Bauern verständlich zu
machen, erzählte Hiroko Amemiya in
ihrem Vortrag vom Ehepaar Yoshinori
und Tomoko Kaneko, deren Bauernhof

2021 durch die IFOAM
ausgezeichnet wurde7 (IFOAM ist die
internationale Vereinigung der ökologischen
Landbaubewegungen mit Sitz in Bonn).
Bauer Kaneko betreibt seit 40 Jahren

biologische Landwirtschaft. Auf 3 ha
Land baut er eine Vielfalt von Getreide

und Ölpflanzen, Obst und Gemüse an,

insgesamt bis zu 100 verschiedene Sorten,

und versorgt bis zu 30 Familien.
Aussergewöhnlich bei Kanekos Hof ist
die vollständige Autarkie bei Nahrungsmitteln

und Energie. Er kauft nur Salz

ein. Nebst Getreide, Gemüse und
Früchten gibt es auch Milch und Eier,
aber nur drei Kühe entsprechend der

Grösse des Betriebes. Alle Abfälle werden

recycelt, sodass diese Landwirtschaft

einen geschlossenen Kreislauf
bildet. Die Pflanzenreste bringt Kaneko

mit den Exkrementen von Tier und

nsch zur Fermentation. Aus der Gärung
d Methan als Energiequelle für die Küche

erzeugt (bei uns nennt man das eine

Biogas-Anlage). Diese autarke Form der

Landwirtschaft fasziniert und lockt Jahr für
Jahr Interessierte aus der ganzen Welt an.

Hiroko Amemiyas kulturanthropologische
Kommentierung des Kaneko-Betriebs be-

fasst sich mit der hier praktizierten Oreisei

genannten Variante von Teikei. Statt seine

Ernte zu vermarkten, teilt Kaneko seine

Ernte als <Gaben> mit den freundschaftlich

verbundenen Abnehmern (Städtern)
und erntet dafür ihren Dank (orsei). Die

Timoko Kaneko begegnete vielen jungen
Städterinnen, die noch nie einen Bauernhof

gesehen hatten.

8 > Kultur und Politik 2>22 www. bioforumsch weiz. ch



Yoshinori Kaneko aufseinem Feld: «Lebensmittel schenken Leben und halten uns gesund.

Und deshalb sind sie meiner Meinung nach etwas ganz anderes als Industrieprodukte.»

Idee zu dieser Auffassung habe ihm Ichira-
ku mit den Worten gegeben:

«Bauern sind glücklich, denn sie können

Gemüse ziehen undgesunde Nahrungsmittel

essen. Man sollte an diejenigen denken,

die nicht so viel Glück haben.
Stadtbewohner haben kein Land, das sie
kultivieren können. Also sollte man ihnen den

Überschuss, den man als Bauer hat,

weitergeben.»*

Zu dieser bemerkenswerten Einstellung
eines Landwirts zu seinen Abnehmern erläutert

Kaneko selbst im Dokumentarfilm
«Zukunft pflanzen», er habe eine fast familiäre

Beziehung zu seinen Kundinnen und

Kunden, die nicht auf Abhängigkeit beruhe.

Es gebe keine festen Preise zwischen

ihnen, sondern er würde von ihnen eine

<Spende> oder eine andere Form des Dankes

(preiset) erhalten. Damit müsste nicht
über Preise gesprochen werden und die
Lebensmittel erhielten nicht den Charakter

von Waren, die gehandelt würden. Ihre
Beziehung sei deshalb «frisch». Amemiya
erläuterte im Vortrag dazu, dass im üblichen
Verständnis einer Beziehung zwischen
(Verbraucher) und (Produzent) ein

Interessengegensatz impliziert sei (billig kaufen,
teuer verkaufen). Wenn aber beide, also

Bauer und Kundin, ihre Beziehung nicht
über den marktorientierten Handel definieren,

sondern stattdessen sich die Hände
reichen würden, um gesunde Nahrungsmittel

erzeugen bzw. essen zu können, verbinde
dies die Menschen. Dies sei der Grundgedanke,

das Wichtigste des Teikei. Im Prin-

Hiroko Amemiya leitete bis 2020 die

Abteilung für Japanologie an der
Universität von Rennes (Bretagne), wo
auch ihr Mann, Marc Humbert,
einer der Begründer des Konvivialis-
mus in Frankreich, als Professor für
Ökonomie lehrte. In ihrer Habilitationsschrift

von 2019 hat Hiroko Amemiya

dank ihrer persönlichen Verbindung

zu Teikei-Bauem in Japan auf
das skandalöse Schicksal zahlreicher
durch die Katastrophe von Fukushima
vertriebener Bäuerinnen und Bauern
aufmerksam gemacht. Zentrale
Aspekte dieser Habilitationsschrift hat

Petra Hagen Hodgson in ihrem
Artikel «Lehren aus Fukushima» (Green
Care 4/2020) zusammenfassend

dargestellt.

zip verstehen sich Bäuerinnen und Bauern

im Teikei-System als Mittler zwischen
Natur und Menschen, indem sie die von
ihnen geernteten Früchte als eine Gabe der

Natur weiterreichen.

Diese Denkweise des Gabentauschs zählt
auch im konvivialen Gesellschaftsentwurf

zu den Grundlagen moralisch statt monetär
basierter Wirtschaftsbeziehungen. Theoretischer

Vordenker einer solchen Form der

wirtschaftlichen Beziehungsgestaltung war
der französische Soziologe und Ethnologe
Marcel Mauss (1872-1950), welcher in
seinem Werk «Die Gabe» von 1924 (dt.
1968) über «Schenkökonomie» schrieb.

Angewandt auf den Bereich der Landwirtschaft

wie bei Teikei entsteht so eine auf
neue Art wertschätzende Sicht auf die
ausserordentliche gesellschaftliche Bedeutung
des Bauernstandes.

Wie Amemiya zusammenfassend betonte,
führt die ethische Einstellung der an Teikei
orientierten Bauern (wie das Beispiel
Kaneko eindrücklich demonstriert) aufgrund
ihres Selbstverständnisses, Wissens und

Willens, gesunde Lebensmittel für ihre
Partner erzeugen zu können, zu einem sehr

gewissenhaften Umgang mit der Natur,
der jegliche Ausbeutung bzw. Übernutzung
vermeidet. Die Gaben der Natur, massvoll

erwirtschaftet, werden als Güter zuhanden

des Gemeinwohls erachtet, die sorgsam
behandelt werden müssen.

Eine solche Landwirtschaft gestaltet sich

jenseits marktwirtschaftlicher Logik und ist

somit ein überzeugendes Beispiel konvi-
vialer Beziehungen, die das reale Potential

haben, die Voraussetzungen zu einer
gerechteren Welt zu schaffen. Am Ende ihres

Vortrags würdigte Hiroko Amemiya
abschliessend nochmals den besonderen Wert

der gesunden, biologisch sorgfaltig
produzierten Güter der Teikei-Bauern für die

ihnen verbundenen Familien und menschlichen

Gemeinschaften. Diese wiederum
sind - konvivialistisch gesprochen - für die

empfangenden Gaben dankbar, nehmen sie

beruhigt entgegen und sorgen im Gegenzug

aus tiefem Bedürfnis für Sicherheit und

Wohlergehen ihrer Wohltäter. •

s

Amemiya, H. (Hg., 2011): Du Teikei auxAMAP. Le renouveau de la vente directe de produits fermiers
locaux. -AMAP Vereinigung zur Erhaltung der bäuerlichen Landwirtschaft

6 Die hier zitierten Artikel in Kultur und Politik lassen sich einfach mit Stichwortsuche aufder ETH-Seite
www.e-periodica.ch/digbib/volumes?UID=kup-001 finden.

7 Im 2012 veröffentlichten Film «Zukunft pflanzen» derfranzösischen Dokumentaristin Marie-Monique
Robin wird der Hofder Kanekos portraitiert und von Hiroko Amemiya als Kulturanthropologin
kommentiert. - " Zitat aus dem Vortrag Hiroko Amemiyas, Oktober 2021.

www. bioforumsch weiz. ch Kultur und Politik 2>22 > 9


	Perspektiven einer konvivialen Form der Landwirtschaft

