
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 76 (2021)

Heft: 3

Artikel: Ist es nur Opportunismus oder haben wir Angst? : Gedanken über die
geliebte Natur und das liebe Geld im Nachgang zur Abstimmung vom
13. Juni 2021

Autor: Weiss, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist es nur Opportunismus oder haben wir Angst?
Gedanken über die geliebte Natur und das liebe Geld im Nachgang zur Abstimmung vom 13. Juni 2021

Jakob Weiss. Unter dem Druck der Beffa-

gerin geriet der sonst beredte Bio Suisse-Prä-

sident in Verlegenheit, als er sein Nein zur
Trinkwasser-Initiative begründen musste.1

Zu offensichtlich wurde der Widerspruch, in

dem die von ihm vertretene Biolandwirtschaft

steckt. Im Falle einerAnnahme der

Initiative, die «keine Subventionen für den

Pestizid- und den prophylaktischen
Antibiotika-Einsatz» forderte, würden zu viele Bauern

aufbiologische Bewirtschaftung umstellen -
und dann sei ein Preiszerfall für Bio-Lebensmittel

zu befürchten. Wo einst <Bioland
Schweiz> das Ziel war, machte sich nun
Urs Brändli zum Verbündeten für den
weiteren Einsatz von Pestiziden in der
Mehrheitslandwirtschaft. Um den Besitzstand

der 14% Biobauern gegen künftige Eindringlinge

zu schützen. Soll man diese Argumentation

als klugen Opportunismus oder als

Angsthandlung verstehen?

Behauptungen
Die Kampagne gegen die «extremen»
Initiativen schürte in Wort und Bild die Angst.
Den Pestizid-Ast absägen, auf dem wir alle

sitzen? Das hiesse: «Kein Schweizer Brokkoli

mehr»; «Zusammenbruch der regionalen

Produktion»; «die Preise für Lebensmittel

steigen massiv»; «Kaffeepause ohne
Kaffee». Und, in der Pandemie besonders

wirksam, die maliziöse Frage: «Desinfektionsmittel

verbieten?». So und ähnlich wurde

mit Behauptungen und Drohungen eine

Zukunft zum Verzweifeln prognostiziert.
Wahre Teufelsinitiativen. Jedoch kaum ein

valables Argument gegen ihren Inhalt. Kein
Wort über die für die Schweiz typischen und

pragmatischen Umsetzungsprozesse, bis
jeweils aus einem Volksbegehren auch Verordnungen

und Gesetze werden. Initiativen sind

ja nur der Anstoss, damit etwas in ihre Richtung

geht, <Zähne> musste noch jede lassen.

Ich behaupte hier meinerseits und bloss
nebenbei: Die Umsetzung beider Initiativen
hätte keinem Bauern, auch keiner Weinbäu-

Klimawandel,
ßiodiversifat:

Wastu«?

Die prioritären Sorgen der Leute.

erin, ein Haar
gekrümmt. Nur im
Denken hätten alle
einen Schritt tun
müssen. Kein Rückgang

der sogenannten

Selbstversorgung
wäre eingetreten. Im
Gegenteil, man hätte

bloss den Futteranbau

für Tier und
Mensch in ein anderes

Verhältnis setzen

müssen. Stattdessen

wurde durch aggressive

Verbreitung von
viel Fake News eine Chance sabotiert,
grundsätzlich über Sinn und Zweck unseres

Landwirtschaftssystems zu reden und es endlich
sinnvoller zu gestalten. <Extrem> sind
Selbstverständlichkeiten wie das Enthornen von
Kälbern, nicht der Wunsch nach pestizidfrei-
em Trinkwasser.

Warum setzt sich das Nötige nicht durch?

Nun, diese agrarpolitische Episode ist
Geschichte. Es bleibt die Frage: Warum laufen

Initiativen, die das Nötige und im Grunde

Selbstverständliche verlangen, nach anfänglich

grosser Zustimmung in der Bevölkerung
so häufig in den Hammer einer aufgebrachten

Gegnerschaft? Man darf an dieser Stelle

die Konzernverantwortungsinitiave oder das

CCf-Gesetz dazudenken sowie eine ganze
Reihe umweltbezogener Abstimmungen der

letzten vier Jahrzehnte.2

Das Interesse von Wirtschaftsverbänden am

gut geschmierten Ist-Zustand, wozu auch der

Bauernverband am Gängelband der Fenaco

gehört, darf man unter Opportunismus
verbuchen. So, wie sich die Erdöllobby nicht

gegen zunehmenden Verkehr sträubt, so macht

sich auch der Landmaschinenverband nicht
stark für eine geringere Mechanisierung der

Landwirtschaft. Und die chemische Industrie

unterstützt bestimmt keine Pestizid- oder

heilsteine
6EGEN ZUKUNFTSANGST.

Zeichnung: Schlorian

Düngerbeschränkung. Doch warum obsiegt
bei wichtigen Entscheidungen immer wieder

die Angst derAbstimmenden über ihre
anfängliche Zuversicht? Was gibt es zu
verlieren? Weshalb befürchten wir
(einschneidende) Veränderungen, anstatt einfach
einmal etwas zu tun, von dem wir schon lange

wissen, dass wir es tun müssten? Ich
möchte hier einen Erklärungsversuch zu diesen

Fragen vorstellen.

Grenzen der Demokratie

Stephan Lessenich macht auf ein tiefliegendes

Defizit demokratischer Staatsgebilde
aufmerksam. Der Soziologe war hier auch schon

zu Gast mit seinem Buch «Neben uns die

Sintflut» (2016)4. Darin beschreibt er die

Mechanismen, mit der hochentwickelte
Gesellschaften viele ihrer hausgemachten Probleme

<externalisieren>, d.h. in schwächere

Staaten auslagern. In einem 2019 erschienenen

Reclam-Bändchen nahm er sich
sodann der «Grenzen der Demokratie» an.3

Lessenichs Analyse entdeckt einen blinden Fleck

in unserem gewohnten Staats- und Selbstverständnis.

Diesen auszuleuchten kann helfen,
auch die Agrarsituation anders begreifbar zu
machen. Was dann bei künftigen Abstimmungen

zu weniger egoistischen Urteilen der

Stimmberechtigten führen könnte.

' https://www.srf.ch/play/tv/kassensturz/video/sicherheitsluecke-bei-travelcash-von-swiss-bankers?urn=urn:srf:video:c9d442db-3dl7-4dd8-9bfc-l687a75 IdObd,)
2 Wie die einstfortschrittliche Umweltpolitk der Schweiz erlahmte und wissenschaftliche Expertise von Meinungsmache und ökonomischen Interessen verdrängt wurde:

Jakob Tanner, Infosperber-Beitrag vom 11. 07. 2021, insbesondere auch der Link zum Bericht in der «Republik».
' Stephan Lessenich (2019), Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteilungsproblem. 'Siehe Kultur und Politik, Nr. 1/18.

bioforumschweiz.ch Kultur und Politik 3>2i > 7



> Politik

Was wir Freundinnen der Demokratie gerne
verdrängen, macht Lessenich mit der Theorie

von sozialer Öffnung und Schliessung
erkennbar. Sie zeigt auf, wo die so hoch (und
für universal) gehaltenen Werte Freiheit,
Gleichheit und Geschwisterlichkeit an Grenzen

stossen. Was nämlich eine Gruppe, eine

Gemeinschaft oder ein Staat für sich in
Anspruch nimmt, schliesst stets jene aus, die

daran nicht teilhaben können oder nicht teilhaben

dürfen. Als Beispiele: Angestellte können

nicht über wirtschaftliche Massnahmen

von Konzernchefs bestimmen, Mittellosen
ist der Zugang zu kulturellen Veranstaltungen

praktisch verwehrt, Eingewanderte leben

lange ohne Stimm- und Wahlrecht hier.
Lessenich nennt diese sozialen Bereiche, zu
denen wir Zutritt haben oder eben nicht,
<Berechtigungsräume>.
Damit die offensichtliche Ungleichverteilung

solcher Berechtigungen nicht zu diffusen

Schuldzuweisungen führt, arbeitet
Lessenich ein Orientierungsgerüst von vier
Dimensionen heraus, welches demokratischen

Gesellschaften gewissermassen als Skelett

eingebaut ist. Jede dieser Dimensionen hat

ihre eigentümlichen und konflikthaften
Grenzbereiche. Die vierte jedoch blieb in den

letzten 350 Jahren praktisch verborgen.

Die drei sozialen Dimensionen einer
demokratischen Gesellschaft
Die erste Dimension erstreckt sich entlang
des gesellschaftlichen Gefälles zwischen
<Oben> und <Unten>, zwischen Armut und
Wohlstand. Die <Schere zwischen Arm und

Reich) gehe weiter auf, das ist regelmässig
in der Zeitung nachzulesen. Dem obszönen

Verhältnis zwischen wenigen Superreichen
und der grossen Weltmehrheit konnte auch

<Corona> nichts anhaben, im Gegenteil. Zur
Zeit sorgen sich gleich drei durch das Internet

gross gewordene Privatmänner darum,

wer von ihnen das Geschäft mit touristischen

Weltraumflügen besser betreiben kann, während

rund 700 Millionen Menschen - 80 mal

die Schweizer Bevölkerung - nicht genug
zu essen haben. An dieser vertikalen Achse

von finanzieller Ermöglichung möchten

praktisch alle Menschen einfach höher
klettern.

Die zweite Dimension geht in die Horizontale.

Im sozialen Alltag der hierarchisch
flacher geschichteten Mehr- und Minderheiten

gilt es für jede und jeden, sich Zutritt
zu den verschiedenen gesellschaftlichen
Berechtigungsräumen zu verschaffen. Diese

horizontale Dynamik läuft kreuz und quer
zur Oben-unten-Bewegung und verschleiert

diese zum Teil, selbst wenn der Drang nach

oben überall spürbar ist. Die Auseinandersetzung

um die Gleichstellung der Frauen

gehört zum Beispiel in diese Dimension.
Aber genauso die Frage, wer sich zu welcher

Ausbildung Zugang verschaffen kann. Auch
mit unserem Reiseverhalten geht eine
buchstäblich weltumspannende Berechtigungsvorstellung

einher: Wir erlauben uns, die

ganze Welt erkunden zu dürfen, während

weit mehr als die Hälfte aller Menschen
noch nie ein Flugzeug bestiegen hat und es

auch nicht können wird. «Es ist die Anhäufung

und Kombination von
Berechtigungspositionen, die den modernen
Bürgerstatus ausmacht», schreibt Lessenich.

«Demokratie ist dann eben nicht mehr nur
eine Regierungs-, sondern eine Lebensform.»

Zur Schweizer Lebensform gehört,
einen dreifach zu grossen Fussabdruck zu

beanspruchen.

Öffnen oder schliessen
Als dritte Dimension (oder (transversale)

Achse) beschreibt Lessenich die Mechanik
zwischen Innen und Aussen national ver-
fasster Gebilde. Hier geht es zum Beispiel
um Migration und die Frage, ob das eigene

Boot voll sei. Auch die freiheitlichste
Demokratie schliesst sich gegen Ausseneinwir-

kungen ab, sobald diese nicht willkommen
sind. Das Öffnungs- und Schliessungsprinzip

ist auf dem Arbeitsmarkt besonders gut
sichtbar. Die Zulassung fremder Arbeitskräfte

wird unter zahlreichen politischen
und wirtschaftlichen Prämissen zur Abwehr

von allgemeiner Einwanderung bei

gleichzeitiger Zulassung spezifischer Menschengruppen

diskutiert. Arbeiterinnen im
Tieflohnsektor werden unter Auflagen und ohne

politische Teilhabe zugelassen. Ärzte und

Akademikerinnen sind je nachdem
hochwillkommen und werden rasch eingebürgert.

Flüchtlinge wiederum sind von fast allen uns

selbstverständlichen Berechtigungsräumen

ausgeschlossen.
Jedoch: Die Schweiz ohne Importe? Die
Schweiz ohne Exporte? Sie könnte gar nicht
existieren ohne Austausch und Zusammenarbeit

über die politische Grenze hinweg.
Da kommt dann das staatliche Eigeninteresse

abwägend ins Spiel: Flüchtlinge oder

Weizen hereinlassen? Den Flugverkehr oder

die Biodiversität schützen? Fremde Arbeitskräfte

sind dringend nötig, fremde Uhren

weniger. Die damit verbundenen
Widersprüche sind uns nicht wirklich angenehm.

Wer gehört dazu, wer nicht? Demokratie ist ein ständiges Aushandeln überAusschliessung und Ein-

schliessung. Im Innern und über nationale Grenzen hinaus.

Aber das existenzielle Verhältnis zum Boden wird zu wenig reflektiert. Foto: Jakob Weiss

8 > Kultur und Politik 3>2i biofo rumsch weiz. ch



«Kampfzwischen Landwirtschaft von oben und...

Foto: Fenaco, Jahresbericht 2021

Was ist uns wie viel <wert>? Gerne
verdrängen wir, dass wir nicht nur Dingen
und Menschen, sondern auch ethischen
Werten eine Grenze setzen. Die (nationale)

Gemeinschaft bedingt Exklusion von
Menschen ausserhalb der selbst gesetzten

Abgrenzung; meine eigene Selbstverwirklichung

schmälert anderen ihre
Lebensmöglichkeiten; wo immer wir Einheitlichkeit

durchsetzen, verknappen wir Vielfalt.
Rassismus, Fremden- und Frauenfeindlichkeit,

aber auch viele unserer Gesetze

sind Haltungen und Instrumente zur Ab-
schliessung. Oder zur Absicherung von
Vorteilen.

Die verdrängte vierte Dimension
Nun gibt es noch eine vierte Dimension
demokratischer Gesellschaften, die alle
Umweltbewussten besonders beschäftigen
müsste. Sie funktioniert im Versteckten,
obwohl wir beinahe ständig über sie reden.

Lessenich nennt sie die <externale> (äussere)

Achse. Es geht um den Boden, auf dem

alles steht, um die Welt als Lebensraum
für die Menschheit. Mit Begriffen wie

Umwelt, Klima oder Natur deuten wir
immer diese vierte Dimension an. Ohne sie

gibt es uns nicht. Denn wir stehen nicht

nur in Verbindung mit anderen Menschen
und müssen die entsprechenden Beziehungen

organisieren, wir sind auch abhänging

von einer materiellen Lebensgrundlage.
Der Kampf um die Verfügungsgewalt über

bioforumschweiz.ch

dieses vierte Handlungsspektrum (z.B. mit
Kriegen) gehört den ersten drei, sozusagen
zwischen-menschlichen Dimensionen
zugerechnet. Mit der vierten Achse ist

hingegen die direkte Nutzung der Natur
gemeint, die oft einfach als <Ressource>
verstanden wird: Abbau von Kohle und Erdöl,
Kupfer und Lithium, von Regenwald -
aber auch Versiegelung der Böden,
Wasserverschmutzung und Luftbelastung. Der
Unterschied zu den ersten drei Handlungsfeldern

besteht darin, dass keine unmittelbare

Gegenreaktion stattfindet, kein Echo

zu hören ist - kein Aufschrei, müsste man
angesichts der heutigen Umweltsituation

sagen. Plakativ ausgedrückt: Insekten,
Kohlendioxid, arktische Eiskappen,
Böden, Bäume undsoweiter sitzen nie mit
eigener Stimme am Verhandlungstisch. Ihr
Berechtigungsraum in den Staats- und

weltpolitischen Auseinandersetzungen
erscheint immer flüchtig.

Stabilisierte Ungerechtigkeit
Nun fragt sich Lessenich auch, warum
«das Ganze einigermassen gut funktioniert
und sich demokratie-historisch alles in
allem als erstaunlich stabil erwiesen hat».

Weshalb führen die manifesten sozialen

Ungleichheiten nicht zu heftigeren
Eruptionen? Seine Erklärung lautet zusammen-
gefasst: Erstens geht es hierzulande allen
relativ gut. Jeder und jede findet Gründe,

warum das eigene Leben eigentlich
zufriedenstellend lebbar ist - und arbeitet im
gesellschaftlichen Gefüge mehr oder weniger

aktiv für das, was als Verbesserung der

eigenen Position betrachtet wird. Zweitens
beruht demokratische Stabilität darauf,
dass eine entscheidende Akteurin im Ganzen

bisher ausserhalb sorgender Beachtung

blieb: die Natur. Oder genauer, der
Verbrauch von Natur. Dass Demokratien
verlässliche politische Gebilde sind, hat

viel mit der stabilisierenden Wirkung der
vierten Dimension zu tun!

Wie das? Das <Berechtigungsarrangement>
aller Staaten beruht auf der stillschweigenden

Annahme, «sich beständig und in ständig

wachsendem Masse Natur einzuverleiben

und die Rückstände ihres Verbrauchs

entsorgen zu können.» Lessenich formuliert

noch schärfer: «[Demokratien leben]
in ihrem relativen und begrenzten sozialen

Frieden von einem ebenso
unerklärten wie unbegrenzten Krieg gegen

die Natur.» Anders gewendet: Naturverbrauch

ist zwar konstituierend für das

gesellschaftliche Funktionieren, seit es

Zivilisation gibt. Aber wie sich immer drastischer

zeigt, ist die heutige Vernutzung
ökologisch völlig unhaltbar. Wir leben
nicht nur auf der Welt, sondern - zu sehr

- von der Welt.

Die vierte Dimension legt also die
wortwörtlich fundamentale Grenze auch der so

hoch bewerteten Demokratien offen und
lässt ihren (basalen Widerspruch) zu Tage

treten. Dessen Überdeckung oder Verdrängung

im historischen Narrativ über Demokratie

führte zu einer gesamtgesellschaftlichen

(Praxis der Destruktion) - Destruktion

der Welt. An diesem Punkt, an dieser
materialen Grenze, lässt sich die soziologische

Analyse mitten in die Landwirtschaft

übertragen.

Landwirtschaft als existenzieller Boden

- sie macht uns Angst
Landwirtschaft und Landschaft sind
untrennbar verknüpft. Im Zusammenspiel mit
den lokalen natürlichen Gegebenheiten
bilden sie die (basale) Ebene für menschliche

Existenz. Dieser Bedingtheit können
sich auch demokratisch verfasste
Gesellschaften nicht entziehen. Seit bald 350
Jahren bauen sie jedoch auf der Zerstörung
ihrer natürlichen Grundlage auf. Vom
Verschwinden der Bisons in Nordamerika
führt eine lange, aber direkte Linie zur
Verschmutzung des Trinkwassers in der
Schweiz. Wie können wir mit dieser

Landwirtschaft von unten.» Foto: Minga

Kultur und Politik 3>2i > 9



> Politik

niederschmetternden Tatsache unseres
Naturverzehrs umgehen?

Im Kapitel «Die Angst vor der Demokratie»
macht uns Lessenich deutlich, dass es nicht

genügt, den Feind oben oder unten, links oder

rechts oder jenseits der Landesgrenze zu
orten. Vielmehr sind wir, als Demokratieangehörige,

alle in Positionen gefangen, die

ökologisch nicht haltbar sind. Scheinbar ohne aktiv

Kolonialist oder Umweltschänder zu sein,

weist mich die vierte Dimension doch als

Verbündeten in der gewaltsamen Entrechtung
und Plünderung der Natur aus. (Das heute so

selbstverständlich betrachtete Handy oder

Smartphone mit den darin verbrauchten
seltenen Metallen kann hier als Gedankenbrücke

dienen.) Weil ich in der täglichen
Ausübung und Pflege meiner Privilegien den

Grund für die anderweitig beobachteten

Ungerechtigkeiten zutiefst erahne, verbindet
mich mit sämtlichen Bürgerinnen - egal, ob

in gleichen oder anderen Berechtigungsräumen

lebend - die Angst, das bisherige
Geschäftsmodell der real existierenden
Demokratien könnte auffliegen. Der Beschiss,

den wir der Natur gegenüber leben, funktioniert

nicht mehr lange.

Landwirtschaft solidarischer denken!
Sein Schlusskapitel überschreibt der Autor
mit «Solidarität!». Denn die latente Angst
wird durch unser etwas schäbiges Verständnis

von Solidarität zugedeckt. Das Ausrufezeichen

will warnen: Händeklatschen für das

Gesundheitspersonal, <bio> einzukaufen und

den Zug zu nehmen genügt nicht! Solidarität,
ein unbestrittener Hochwertbegriff genauso
wie Demokratie, muss grösser und weiter
verstanden werden. Nichts gegen die üblichen

Hilfeleistungen, nachbarschaftlicher oder

internationaler Art, wenn für Flutopfer und

Hungernde gespendet wird. Auch naturbelassene'

Pärke und Flussrevitalisierungen
sind wichtig. Doch diese gut gemeinten
Solidaritätsaktionen unterliegen im Grunde den

selben Grenzziehungen, wie sie für die

Demokratie skizziert wurden. Soll jedoch das

bisherige Verständnis von Demokratie

(entgrenzt), der kapitale Schwachpunkt Natur-

konsumption überwunden werden, dann wird
das «gesamte demokratische Fortschrittsgeschehen»

in Frage gestellt.

Demokratie ist keine fertige Grösse, sie muss

ständig weiter entwickelt werden. Heute

brauchen wir eine <entgrenzte>, eine solidarischere

Solidarität, um Demokratien in allen

vier Dimensionen demokratischer zu
machen. Sonst kriegen wir die Sintflut nicht

weg und mehr Gerechtigkeit nicht hin. Das

Ansinnen ist radikal, man ist geneigt, lieber

den Überbringer der Botschaft kalt, statt sich

seiner Mitteilung zu stellen. Zudem liegt eine

einfache Lösung nicht vor. Solidarität sei ein

Stück gelebter Utopie, hält Lessenich dem re-

signativen Impuls entgegen: «In einer Welt

der verallgemeinerten Konkurrenz und der

verbreiteten Indifferenz, in einer Welt, in der

man den Vorrang des eigenen Vorteils und die

Bedeutungslosigkeit fremden Leidens zu ak-

Für Kultur und Politik ist eine Frage
besonders wichtig: Welche Art Bauern und

Bäuerinnen braucht denn dieses Land?

Oder soziologischer ausgedrückt: Wer
kann und darf den Berechtigungsraum
Landwirtschaft besetzen? Wer ist
davon ausgeschlossen?

Dabei geht es weniger um den Unterschied

zwischen Biobauern und anderen

Bauern, grossen oder kleinen Betrieben,
sondern grundsätzlich um die
unterschiedlichsten Ansprüche aufBoden und

Land: Künftige Hausbesitzerinnen,

expandierende Unternehmen, zunehmender

Verkehr, junge Familien, die bauern

möchten und kein Land haben. Wessen

Bedürfnis nach Boden hat - politischen,

gesetzgeberischen, gesinnungsmässigen

-Vorrang?
So betrachtet kann man auch die vergangene

Abstimmung über die Agrarinitia-
tiven als Kampfum Zulassung und

Ausgrenzung deuten. Die chemische Industrie

wollte von einem wichtigen
Einflussbereich nicht ausgeschlossen

werden, genauso wenig wie die Fenaco

und die ihr angehörigen industriellen
und dienstleistenden Betriebe. Bio
Suisse schützte ihren Preisvorteil und

eigene problematische Praktiken, statt den

selbst definierten Berechtigungsraum zu

öffnen und nachhaltiger zu machen. Gegen

dieses seltsame Kräftegemisch wollten

sich 40% der Bevölkerung die

Berechtigung für eine pestizidfreie
Landwirtschaft erkämpfen. Solidarität mit der

Umwelt unterlag gegen Solidarität mit
dem bestehenden geldorientierten
Geschäftsmodell.

zeptieren gelernt hat, ist das Versprechen, das

diese Welt zu verändern vermag, <das

Versprechen aufeine universelle Solidarität), auf
eine Solidarität, die (weder an den Grenzen

des Privateigentums endet noch an denen der

Nation), und auch nicht an jenen der
gesellschaftlichen Naturverhältnisse.» (Zitat im Zitat

von Bini Adamczak.)
Die Besinnung auf unsere existenzielle

Bedingtheit und eine weltumfassende Solidarität

wäre doch der Ausgangspunkt, von dem

aus eine echt nachhaltige Landwirtschaft neu

gestaltet werden kann! Anstatt sie weiterhin
den Berechtigungsanmassungen von Konzernen

und den ihnen hörigen Verbänden zu
überlassen. •Konflikthafte Berechtigungsansprüche aufdas Land (am Luganersee). Foto: Jakob Weiss

10 > Kultur und Politik 3>2i bioforumschweiz.ch


	Ist es nur Opportunismus oder haben wir Angst? : Gedanken über die geliebte Natur und das liebe Geld im Nachgang zur Abstimmung vom 13. Juni 2021

