Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 74 (2019)
Heft: 1
Artikel: Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft
Autor: Patzel, Nikola
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-890979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-890979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft

In unseren Alltagsmeinungen und tiefen Uberzeugungen steckt eine Vielfalt an Weltsichten.
Diese zu sehen, kann mancherlei Streit anders wahrnehmen helfen

Nikola Patzel. In politischen und weltan-
schaulichen Fragen gibt es viele Griinde, um
sich sehr iiber den anderen Menschen auf-
zuregen oder sich von ihm abzugrenzen:
handfeste Interessen, soziale Verhéltnisse —
sowie natiirlich die «richtigen> Uberzeugun-
gen. Diese entstehen aufgrund von person-
lichen Erfahrungen und weiteren mehr oder
weniger <gesicherten> Tatsachen, die von
den Beteiligten hin und wieder als heilig
oder unumstdsslich behandelt werden. Das
braucht aber nicht immer blod zu laufen.
Denn falls im individuellen Menschen mehr
als nur eine Gewissheit allein besteht, dann
ergibt sich ein womdglich wunderbares (!)
inneres Konflikt- und Kreativititspoten-
zial, das nochmal andere Qualititen zeigen
kann, als die iiblichen politischen oder welt-
anschaulichen Debatten.

Ein Hintergrund zu diesem Artikel ist ein
seit drei Jahren laufender Gesprichskreis
mit Menschen aus Naturschutz und Land-
wirtschaft, der vom WWF Deutschland, un-
terstlitzt von mir, organisiert wurde: Ein
Kreis von etwa 10 Personen traf sich sechs
mal sechs Stunden zu Gespréchen zum The-
ma «Lebendiger Boden als gemeinsame Ba-
sis fiir Naturschutz und Landwirtschaft».
Dabei zeigte sich, dass die fachlichen und
personlichen Meinungsverschiedenheiten
ofters auf unterschiedliche Weltbilder zu-
riickgefiihrt werden konnten. Die gefunde-
nen Weltsichten wurden in Kurzform anldss-
lich eines gemeinsamen Diskussionspapiers
der Beteiligten im November 2018 verdf-
fentlicht.! Die folgende erweiterte Darstel-
lung ist ein vorldufiger Zwischenbericht,
den ich in Varianten wihrend der letzten Mo-
nate in einigen Vortrdgen getestet habe. Ein
Anspruch auf sehr griindliche philosophi-
sche oder wissenschaftliche Fundierung be-
steht jedoch nicht.

Ein paar Hilfsfragen mogen als Einstieg
dienen: Was wire in Sachen Weltsicht be-
ziiglich Landwirtschaft und Natur eigentlich
unter <richtigy und «falschy zu verstehen?
Gibt es dafiir einen unbestrittenen Uberprii-
fungsstandpunkt oder eine anerkannte Me-
thode? Oder sind die Ansichten alle rein si-
tuationsbezogen, subjektiv konstruiert und

8 » Kultur und Politik 1>19

somit in jedem Falle relativ, darin womdg-
lich zufallsbedingt? Dies konnen ziemlich
lastige Fragen werden, aber ob sie tiberhaupt
wichtig sind oder das Wesentliche doch eh
klar sei, ist auch umstritten. Willkommen im
Tollhaus und Tempel Mensch! Jetzt aber los
mit einigen Beispielen und ihren Anwen-
dungsmoglichkeiten.

1) Die Krone der Schopfung: schépfungs-
theologischer Anthropozentrismus

In Fragen religios fundierter Werte ging es
immer schon hochmoralisch und zugleich
bissig zu und her. Besonders am Spruch
«Machet euch die Erde untertan» wurden
schon Bibliotheken voller Debatten aufge-
héngt. Denn spétestens seit der weltweiten
okologischen Krise, an der die christlich ge-
pragten Lander nicht ganz unschuldig sind,
bemiihen sich viele Theologen und gldubi-
ge Laien darum, in diesem biblischen My-
thos etwas fiir die Natur Hilfreiches zu er-
kennen: Der reformiert-evangelische Debat-
tenschwerpunkt zielt seit Jahrzehnten
darauf, in der Genesis einen (tendenziell pa-
triarchalen) gottlichen Fiirsorge- statt eines
despotischen Herrschaftsauftrags zu sehen.
Seit Papst Franziskus kénnte es der neue ka-
tholische Schwerpunkt werden, eine neue
Geschwisterlichkeit zwischen den Mitge-
schopfen zu erkunden. Doch dazu werden
im Vatikan giftige Debatten {iber den (Men-
schen im Mittelpunkt> versus der <Abkehr
vom harten Anthropozentrismus der Kurie»

gefiihrt.

. KRONE

DER SCLOFFUNG

Fiir die Landwirtschaft heisst das: Sehen
wir uns als Biuerin oder Bauer als <Krone»
oder mindestens <Kopf> der Schopfung?
Und miissten entsprechend als <strenger
Hern, <guter Hirte> oder «kluge Herriny die
Tiere und Pflanzen «fithren>? Entspricht eine
solche Rolle dem ewigen Ratschluss Gottes,
wird sie so legitimiert? Ist alles auf der
Erde letztlich auf den Menschen hinge-
ordnet und diesem zu seiner Ernidhrung
und Nutzung geschenkt? Neben dieser Tra-
dition christlicher Theologie gibt es auch die
esoterisch-anthroposophische (bio-dynami-
sche), wonach der Mensch auch in der Land-
wirtschaft mithelfen solle: dass der Christus
und das Karma aller Wesen zum Inbegriff
der Evolution werde.

Was in diesem Weltbild fiir die einen viel-
leicht <abgefahreny, <abgehobeny oder (zu)
<philosophischy klingt, ist fiir die anderen
eine theologisch oder esoterisch fundierte
Grundorientierung des eigenen Lebens als
Béuerin oder Bauer. Wobei der theologisch
oder esoterisch fundierte Anthropozentris-
mus oft zugleich mit einem Christozentris-
mus einhergeht, worauf an dieser Stelle aber
nicht naher eingegangen werden kann.

2) Kampf und Herrschaft in der Natur:
Darwinismus ...

Die oft «darwinistischy genannte Sichtweise
auf die Natur handelt davon, dass sich jedes
Leben durch Kampf behaupten miisse. Je-
der Mensch miisse zuerst mal fiir sich selbst
schauen, was aber Biindnisse nicht aus-
schliesse. Ein Bauer des obigen Gespréchs-
kreises formulierte es so: Landwirtschaft be-
deute, dass verschiedene Pflanzenarten auf
dem Acker wachsen wollen, aber es sei die
Aufgabe des Bauern, zu entscheiden und
durchzusetzen, wer gewinnen soll. — Bei
dieser Vorstellung konnte die psychische
Struktur des weltweit vorkommenden und
zwiespiltigen (Heldenmythosy mitschwin-
gen: Hier als der Bauer, der sich gegen die
méchtigen Scharen der Unkriuter und Pla-
gen durchsetzt.

In Debatten iiber den (Neo-)Darwinismus
sind die wichtigsten Streitpunkte, ob erstens
diese Auffassung aus der Natur herausgeholt



oder in sie hineingesteckt wurde, und zwei-
tens, ob sie auch fiir menschliche Gesell-
schaften brauchbar sei. Als (Naturalismus)
oder <Biologismus> kann allgemein be-
zeichnet werden, wenn aus einer Naturan-
schauung «Gesetze» und (Regeln herausge-
holt werden, an denen sich die Menschheit
teilweise oder umfassend orientieren miisse.
Die wissenschaftliche Auseinandersetzung
geht dann uv.a. dariiber, ob a) diese Muster
tatsdchlich in der Natur wirksam sind und
falls ja, ob sie b) so vorherrschend sind, wie
behauptet, oder c) ob sie vielleicht nur hin-
einprojiziert wurden. Also ob man nur sieht,
was man darin z.B. aus gesellschafts- oder
landwirtschaftspolitischen Griinden sehen
will — oder was (seltener diskutiert) im Un-
bewussten beim Betrachter gerade aktiviert
ist.

i

H
37
e

4
&
o
13
1S
L
£
#
b
E
*
»
r
&
&
o
2
23
¥
E A
=
5
7 i
¥

... oder sein Gegenspiel: /n der Landwirt-
schaft ist diese Auseinandersetzung auch
dort sehr prominent, wo im Biolandbau das
Gegenteil des Darwinismus behauptet wird:
{mmer mit der Natur und nie gegen die
Natury, <Kooperation statt Konkurrenz,
«Symbiose und Syntropie statt Kampf ums
Dasein> lauten alternative Devisen. Wobei
hier zwei verschiedene Argumentationslini-
en vorliegen. Erstens die christlich oder hu-
manistisch geprdgte: Der Mensch habe die
Freiheit, sich ethisch gegen eine «<tierische
Brutalitdty der Natur und fiir ein Leben in
Frieden und Zusammenarbeit zu entschei-
den. Zweitens eine derzeit eher mit For-
schungsergebnissen begriindete Vorstellung:
Dass in der Natur nicht Kampf-, sondern Zu-
sammenarbeit das dominante Muster sei, die
Menschen also gut daran téten, sich gegen-
iiber ihr und untereinander auch so zu ver-
halten.

Darwinismus-Debatten haben oft auch einen
politischen Subtext, wobei dann z.B. der

Neoliberalismus, auch der Nationalpopulis-
mus einem «Recht des Stirkeren» zugeord-
net wird, wohingegen in der politischen
Okologie wie auch linken Bewegungen
meist eher ein Antidarwinismus als bewus-
ste Orientierung deklariert wird.

3) Natur iiber alles: radikaler Okozen-
trismus

Hier erscheint die Trennung zwischen
Mensch und Natur als eine eitle Illusion.
Der Mensch sei Teil der Natur und nichts
anderes. Jeder Versuch, sich von der Natur
abzutrennen und tiber sie zu erheben, miis-
se im Untergang enden. Aus Sicht der Na-
tur sei der (zivilisierte) Mensch derzeit eher
so etwas wie eine Plage, eine Infektion oder
ein Krebsgeschwiir, das bei Gelegenheit er-
ledigt werde. Denn die Natur brauche den
Menschen nicht und kdme ohne diesen am
besten klar. Es sei denn, der Mensch lebe in
und mit der Natur, wobei dann wieder de-
battiert werden kann, was das bedeutet.
Praktisch sehen sich Okozentristen aller-
dings selbst gerne als solche, die auf der
«guten> Seite, ndmlich der Seite der Natur,
stehen. Unter Umstidnden wird dabei —auch
politisch extrem — unterschieden zwischen
einer naturnahen Land- oder bduerlichen
Bevolkerung, die noch im «Gleichgewicht
mit der Natur) lebe, und einer <entfremde-
teny oder gar «<seelisch verarmten) Stadtbe-
volkerung. Oder man geht noch weiter zu-
riick und sieht nur im <edlen Wilden» bezie-
hungsweise in den «<indigenen Vélkern oder
ihren heutigen Nachahmern eine harmoni-
sche Verbundenheit oder Einheit mit der
Natur, wihrend schon in der Neolithischen

Revolution mit Erfindung der Landwirt-
schaft der Siindenfall der Naturausbeutung
begonnen habe.

Fiir die Landwirtschaft ist der Okozentris-
mus kaum umzusetzen. Thm wird u.a. der
Vorwurf gemacht, dass Hirsche jagen und
Beeren sammeln fiir die Erndhrung der
heutigen Bevdlkerung nicht ausreichen
wiirde. Gewisse Riickverbindungs- und
Verwirklichungsansitze gibt es vielleicht
in Waldgartensystemen und Ahnlichem,
worin sich der Mensch ziemlich weitge-
hend als wieder eingeordneter Teil der Na-
tur fithlen kann.

4) Alles ist Teil eines Wesens: 6kolo-
gischer Organizismus

Einige Gemeinsamkeiten mit Okozentris-
mus haben <organische> oder <organizisti-
sche> Weltvorstellungen: Dass alles Sein
und Leben Teil einer iibergeordneten Or-
ganisationseinheit (oder eines Wesens)
sei, deren «Glieder> oder <Organe» sie auf-
bauten, zugleich ihren Gesetzen und Kraf-
ten unterworfen.

Dieser okologische Organizismus ist
manchmal weltanschaulich durchhierarchi-
siert und kann dann eine verborgene oder
deutliche autoritéire Tendenz enthalten. Es
konnen damit u.a. kollektivistische (poli-
tisch linke wie rechte) oder stindestaatliche
(politisch rechte) Vorstellungen von Gesell-
schaften legitimiert werden. Konkret kon-
nen sich einerseits heimliche Wiinsche nach
einer «(sozialen) Okodiktatur darauf stiit-
zen, anderseits Vorstellungen von einem
<gesund> und «rein» zu haltenden «Volkskor-
per>. Im Nationalsozialismus war in diesem
kollektivistischen Sinne der Spruch popu-
lar: «Du bist nichts, dein Volk ist alles.» Es
gibt im Bereich des Organizismus einerseits
eher «lichte> Empfindungen gefiihlter Zu-
gehorigkeit oder mystischer Einheit — und
andererseits, besonders bei Massenphino-
menen, eine «feurige> Einheit und Ekstase:
welche in der Selbstaufgabe auch von Intel-
lektuellen und Idealisten in eine (unter Um-
stinden gewalttitige) <Bewegung> hinein
erlebt werden kann.

Ob heutige Vorstellungen von «Schwarm-
intelligenz auch in diese Richtung verstan-
den werden konnen, sei dahingestellt. Si-
cher aber gibt es im Bereich des Organizis-
mus auch sehr spirituelle und esoterische
Varianten, oft in Verbindung mit naturre-
ligiosen und neoschamanischen Elemen-
ten: wenn z.B. eine Hierarchie <geistiger
Wesenheiten> in der Welt angenommen
wird, welche alles durchwebten oder be-
stimmten.

Kultur und Politik 1>19 > 9



In der Landwirtschaft gehort die Vorstel-
lung vom <Hoforganismus) zu den wich-
tigsten Denkfiguren des 6kologischen bzw.
<organischen» Landbaus. Im organisch-bio-
logischen Bereich ist die Vorstellung der
Betriebskreisldufer sowie des «Kreislaufs
der organischen Substanz stark. Im biolo-
gisch-dynamischen Bereich geht es zudem
um den Hof als «Superorganismus», gerne
nach menschlichem Ebenbild gedacht. Die-
se organische Einheit bilde nach Steiner
und Nachfolgern eine Individualitdt bzw.
ein zusammengesetztes Individuum héhe-
rer Art (u.a. Bienenvolk-Analogie), wel-
ches sich auch durch eine eigene und kom-
munikationsfihige geistige Wesenheit aus-
zeichne. Praktisch konnen sich daraus
Fragen ergeben wie «Was fiir ein Organ bin
ich auf diesem Hof?» oder auch: «Von wel-
chen Organen bin ich hier Chef?»

5) Allein Wissenschaft schafft Wissen
und Orientierung: Szientismus

Wieder ganz anders erscheint das soge-
nannte «(natur)wissenschaftliche Weltbild,
das in seiner reinsten und zugleich extrem-
sten Form als Szientismus bezeichnet wer-
den kann. Damit ist meist eine global-west-
lich geprigte, <rationale> und <wissen-
schaftlich-faktenorientiertes — oder
anders gesehen <rationalistische und ma-
terialistische> — Sichtweise gemeint. Hi-
storisch gesehen ist dies auch ein Gegen-
entwurf zu theokratischen Gesellschafts-
formen, wo ein Klerus die giiltige Wahrheit
verwaltete; er gestattete naturwissenschaft-
liches Denken und Forschen nur soweit,
wie dieses eben jene Wahrheit bestitigte.
Der altbekannte Gegenvorwurf lautet, Na-
turwissenschaft sei selber eine Religion
bzw. ein Religionsersatz, welche zugleich
und paradoxerweise die Moglichkeit eines

10 > Kultur und Politik 1>19

aussermenschlichen Geistes, tiberpersonli-
cher mystischer Erfahrung und religidser
Offenbarungen ablehne oder wegrationali-
siere.

In der Landwirtschaft wirkt die Naturwis-
senschaft enorm stark, direkt und indirekt.
Es geht um die Anwendung wissenschaft-
lich anerkannter Methoden auf Fragestel-
lungen des Landbaus: Annahmen miissen
plausibel sein und getestet werden konnen,
Methoden nachvollziehbar und Versuche
wiederholbar sein sowie die Interpretatio-
nen unterscheidbar von den Messergebnis-
sen, auf die sie sich beziehen. — Dieser An-
spruch kann aber auch dazu fiihren, nur das
anzuschauen, was gemessen werden kann,
nur das zu interpretieren, dessen Zusam-
menhang wissenschaftlich nachvollzogen
werden kann, und als sinnvolle Frage nur

\l\\\mw///y q\}

=

NS
V/Varm/é/ m

zuzulassen, was tiberpriifbar erscheint. Al-
les andere sei aus Griinden von Subjektivi-
tdt oder Uniiberpriifbarkeit sinnlos, irrele-
vant (nicht wichtig) oder inexistent (nicht
vorhanden). Doch auch innerhalb dieser
positivistischen, oft als «<reduktionistisch»
bezeichneten, Eingrenzung gibt es unend-
lich vieles, was erforscht werden kann.

In Diskussionen iiber Natur und Landwirt-
schaft kann jemand, der einem naturwissen-
schaftlichen Weltbild verpflichtet ist, mit
emotionalen, symbolischen, spirituellen
oder religidsen Aussagen und Argumenten
in der Regel nichts anfangen: «Das sagt mir
nichts (aber drgert mich).» «Kommen wir
zur sachlichen Diskussion zuriick (und las-
sen die subjektiven Vorstellungen beiseite).»
Oder es werden andere Ansichten als <eso-
terische Spinnerei> oder «religioser Glaube/
Wahn» beziehungsweise als deologie> ge-
deutet, was (hier hilft sozialwissenschaftli-
che Theorie mit) eine personlich und fir
Gruppen identitdtsbildende Funktion habe.
Dadurch wiirden soziale Strukturen und oft
ein Machtgefille gefestigt — was dann im
Grunde auch schon alles daran sei.

Der Biolandbau ist von scientizistischen Po-
sitionen aus jahrzehntelang in seiner Ent-
wicklung gehemmt worden, weil gesagt
wurde, seine praxisleitenden Annahmen und
Behauptungen seien widerlegt oder uniiber-
priifbar. Dies hat sich inzwischen besonders
im organisch-biologischen Zweig weitge-
hend geédndert, denn es gibt neue Befunde
und Verbindungen. Daraus kann jedoch
nicht notwendig gefolgert werden, alles Ub-
rige im Biolandbau liesse sich irgendwann
auch noch wissenschaftlich tiberpriifen und
bestitigen. Allein schon die Komplexitit des
realen Bodens bringt es mit sich, den Mog-
lichkeiten streng wissenschaftlichen Arbei-
tens Grenzen zu setzen. Und eine seltsame
Tendenz im naturwissenschaftlichen Geist
ist es, dass der Mensch seine eigene Ganz-
heit aus dem Spiel herausrationalisiert.

6) Alles Verhandlungssache (oder Macht-
frage): pragmatischer Funktionalismus
Die Wahrheitsfrage erstmal umgangen hat
man mit dem Standpunkt, es komme

Bonn, winter-term 2014/15

Public Lecture Series

Geographies of the Future
Negotiating Change and Development

'!‘ SEmy
N wil
universitatbonnll & ¥ZEE Bl Geographie

Geographien der Zukunft

die gesellschaftliche Aushandlung von Entwicklung

Alfred-Philippson-Horsaal - Geographisches Institut - Universitat Bonn
Thursdays, all lectures start at 18:15 = Entrance free




weniger darauf an, was behauptet wird, son-
dern vielmehr auf die Bediirfnisse, die je-
mand hat und vertritt. Dieser Ansatz kam
aus den Sozialwissenschaften seit den
1950er Jahren in politische und gesellschaft-
liche Debatten hinein und hat seit dem Auf-
kommen der Umweltdebatte auch in der
Landwirtschaft Wirkung. Der pragmatische
Funktionalismus ist eine elegante und demo-
kratiekompatible Form, um Interessengrup-
pen wie Bauern- und Umweltverbidnde an-
zuhoren, Vernehmlassungen durchzufiihren
und Kompromisse auszuhandeln, die dann
Gesetz werden. EU-Richtlinien im Biobe-
reich konnen so gesehen werden, auch na-
tionale Landwirtschafts- und Bodenschutz-
gesetze.

Probleme dabei liegen allgemein in der So-
ziologie der Macht, besonders auch in der
Agrarpolitik. Es stellt sich beim pragmati-
schen Ansatz also nicht nur die Frage, wie
etwas zum relativ grossten Wohle aller fair
ausgehandelt werden konne, sondern auch,
welche Machtverhdltnisse und Allianzen da-
bei im Spiel sind, um Bediirfnisse entgegen
anderen am stérksten durchzusetzen. Prak-
tisch alle agrarpolitischen Artikel in dieser
Zeitschrift handeln von diesen Problemen.

7) Alles Natiirliche gehort dazu: Das
Ideal von Partnerschaft mit der Natur
Eine vieldiskutierte Anschauung in der oben
genannten Arbeitsgruppe war die «Partner-
schaft mit der Natur». Mit ihrem Gefiihls-
wert und ihrer gleichzeitig schwachen Defi-
niertheit konnte sich diese Vorstellung bei-
nahe zu einem Konsens entwickeln. Sie
wurde besonders von einem Bauern mit
christlich-religiésem Hintergrund vorgetra-
gen, dessen Grundvorstellung die eines im
Landbau wiederzugewinnenden <Paradie-
sesy ist. Partnerschaft mit der Natur sei
der Kern von Béuerlichkeit), ausgedriickt
durch <bebauen und bewahreny. Aufgenom-
men wurde dieser Vorschlag von den einen
wegen seiner nichtpolarisierenden bezie-
hungsweise problemldsend zusammenbrin-
genden Funktion, von anderen, weil es leicht
ist, ihm zuzustimmen und danach zu sagen,
vieles davon sei aber unrealistisch.
Landwirtschaftlich gesehen sind wir hier bei
einer der Kernvorstellungen des Bioland-

baus (siehe oben bei 2). «Partnerschafty ist
ein schillernder Begriff zwischen Liebe, ge-
rechtem Handel und gemeinsamen Interes-
sen, dessen Anwendung auf Wiirmer, Wei-
zen und Kiihe die Frage aufwirft, wie diese
sich in der Beziehung ausreichend mitteilen
konnen. Und was im Fall unter <Partner-
schafty zu verstehen wire, wenn Teile der
Natur grad mal nicht kooperieren mochten,
sondern ihre Ziele ohne den Landwirt ver-
folgen.

Folgerungen

Einzelne und Gruppen konnen diese Welt-
bilder als Antrieb und Orientierung, als Sinn
und Erfiillung und als einigendes Band er-
fahren; und alle enthalten ihre Kraft. Dass
manches davon gerne kombiniert wird, wih-
rend anderes sich eher auszuschliessen
scheint, ist Thnen wahrscheinlich aufgefal-
len.

Diese Typisierung kann als Bewusstseins-
element mehr Klarheit bringen, ander-
seits kann die Analyse selbst auch ein In-
strument der Machtausiibung sein, das
die mannigfaltigen Farben und Schattierun-
gen des Lebens angreift. Sie ist eine nicht
ungefahrliche Gelegenheit, sich und vor al-
lem andere in Kategorien zu versorgen. Da-
bei kann es nahe beieinander liegen, jeman-
den bloss etwas zu fragen, ihn auf etwas hin-
zuweisenoderihmetwas vorzuwerfen.—Mein
Vorschlag hiermit wire eher, solche Vorstel-
lungsmuster zunéchst einmal als Formen ei-
nes personlich und gesellschaftlich wirk-
samen Kriftefeldes in ihrer Wirkung und
damit gewissen Existenz anzuerkennen. Sie

bedeuten Orientierung, Triebkraft und Be-
wusstseinspragung: im Einzelnen wie auch
in Kollektivstromungen. Dies etwas zu se-
hen, und sei es nur provisorisch unterschei-
dend, kann beim Umgang mit Streit helfen,
und mehr noch im Umgang mit innerem
Widerstreit.

Wer das nun gelesen hat und Elemente der
beschriebenen Weltsichten stark vertritt,
wird sich vielleicht missverstanden fiihlen
durch eine unzuléssig verkiirzte oder schein-
bar verzerrte Darstellung. Diese Reaktion
hat etwas sehr Gesundes, weil sie sich gegen
Einseitigkeit und Ubertreibung richtet. Da-
bei konnte allerdings auch gefragt werden,
wie weit diese Einseitigkeit nur im Abbild
oder doch auch im Bild begriindet ist —
das wie ein Gottesbild oder Daimon selbst
dann uns als ein umfassendes Ganzes er-
scheinen kann, wenn es das aus anderer Per-
spektive wegen des daraus Ausgeschlosse-
nen nicht wére.

Religion und Weltanschauung seien kein
Wunschkonzert, sondern beruhten auf ewi-
gen Tatsachen, wird etwas trotzig mahnend
von Kirchenvertretern 6fters mal den Su-
chenden mit auf den Weg gegeben. Das kann
man gegen diese Vorstellungen hier auch
einwenden. Nur konnte es sein, dass in allen
trotz ihrer Zeitbedingtheit und Konstruiert-
heit ebenfalls so etwas wie ein (fiir mensch-
liche Verhiltnisse) <ewiger Anteil> enthal-
ten sei, also etwas, das immer wiederkommt
und Ideen und agrikulturelles Verhalten mit-
pragt. Na denn: Tempel und Tollhaus sind
wir eben beides, und welch kleines Licht
darin ist unsere Ethik. °

" https://www.wwf.de/fileadmin/fim-wwf/Publikationen-PDF/Arbeitsthesen-Lebendiger-Boden-als-gemeinsame-Basis-fuer-Landwirtschafi-und-Naturschutz-Nov2018.pdf

(der Organizismus war nicht Teil dieser Thesen).

Bildquellenangaben: 1) Buchcover von G. Miiller (Affe) — 2) iStock-Bene_A (Weizen) — 3) Manfred Delpho auf nabu.de (Rehe) — 4) Der Leviathan, Hobbes (1650) —
5) Schroeder & Blum (1969-1992): Bodenkunde in Stichworten (Grafik). — 6) Universitit Bonn (Veranstaltung) — 7) Felsbild bei Stadsaal/SA (Foto: NP).

Kultur und Politik 119 » 11



	Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft

