
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 74 (2019)

Heft: 1

Artikel: Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-890979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-890979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur

Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft
In unseren Alltagsmeinungen und tiefen Überzeugungen steckt eine Vielfalt an Weltsichten.
Diese zu sehen, kann mancherlei Streit anders wahrnehmen helfen

Nikola Patzel. In politischen und
weltanschaulichen Fragen gibt es viele Gründe, um
sich sehr über den anderen Menschen

aufzuregen oder sich von ihm abzugrenzen:
handfeste Interessen, soziale Verhältnisse -
sowie natürlich die (richtigem Überzeugungen.

Diese entstehen aufgrund von persönlichen

Erfahrungen und weiteren mehr oder

weniger (gesichertem Tatsachen, die von
den Beteiligten hin und wieder als heilig
oder unumstösslich behandelt werden. Das

braucht aber nicht immer blöd zu laufen.

Denn falls im individuellen Menschen mehr
als nur eine Gewissheit allein besteht, dann

ergibt sich ein womöglich wunderbares
inneres Konflikt- und Kreativitätspotenzial,

das nochmal andere Qualitäten zeigen

kann, als die üblichen politischen oder
weltanschaulichen Debatten.

Ein Hintergrund zu diesem Artikel ist ein
seit drei Jahren laufender Gesprächskreis
mit Menschen aus Naturschutz und
Landwirtschaft, der vom WWF Deutschland,
unterstützt von mir, organisiert wurde: Ein
Kreis von etwa 10 Personen traf sich sechs

mal sechs Stunden zu Gesprächen zum Thema

«Lebendiger Boden als gemeinsame Basis

für Naturschutz und Landwirtschaft».
Dabei zeigte sich, dass die fachlichen und

persönlichen Meinungsverschiedenheiten
öfters auf unterschiedliche Weltbilder
zurückgeführt werden konnten. Die gefundenen

Weltsichten wurden in Kurzform anlässlich

eines gemeinsamen Diskussionspapiers
der Beteiligten im November 2018
veröffentlicht.1 Die folgende erweiterte Darstellung

ist ein vorläufiger Zwischenbericht,
den ich in Varianten während der letzten Monate

in einigen Vorträgen getestet habe. Ein

Anspruch auf sehr gründliche philosophische

oder wissenschaftliche Fundierung
besteht jedoch nicht.

Ein paar Hilfsfragen mögen als Einstieg
dienen: Was wäre in Sachen Weltsicht

bezüglich Landwirtschaft und Natur eigentlich
unter (richtig) und (falsch) zu verstehen?

Gibt es dafür einen unbestrittenen

Überprüfungsstandpunkt oder eine anerkannte
Methode? Oder sind die Ansichten alle rein si-

tuationsbezogen, subjektiv konstruiert und

somit in jedem Falle relativ, darin womöglich

zufallsbedingt? Dies können ziemlich
lästige Fragen werden, aber ob sie überhaupt

wichtig sind oder das Wesentliche doch eh

klar sei, ist auch umstritten. Willkommen im
Tollhaus und Tempel Mensch! Jetzt aber los

mit einigen Beispielen und ihren
Anwendungsmöglichkeiten

l) Die Krone der Schöpfung:
schöpfungstheologischer Anthropozentrismus
In Fragen religiös fundierter Werte ging es

immer schon hochmoralisch und zugleich
bissig zu und her. Besonders am Spruch
«Machet euch die Erde Untertan» wurden
schon Bibliotheken voller Debatten aufgehängt.

Denn spätestens seit der weltweiten

ökologischen Krise, an der die christlich
geprägten Länder nicht ganz unschuldig sind,

bemühen sich viele Theologen und gläubige

Laien darum, in diesem biblischen Mythos

etwas für die Natur Hilfreiches zu
erkennen: Der reformiert-evangelische
Debattenschwerpunkt zielt seit Jahrzehnten

darauf, in der Genesis einen (tendenziell pa-
triarchalen) göttlichen Fürsorge- statt eines

despotischen Herrschaftsauftrags zu sehen.

Seit Papst Franziskus könnte es der neue
katholische Schwerpunkt werden, eine neue
Geschwisterlichkeit zwischen den

Mitgeschöpfen zu erkunden. Doch dazu werden

im Vatikan giftige Debatten über den (Menschen

im Mittelpunkt) versus der (Abkehr

vom harten Anthropozentrismus der Kurie)

geführt.

Für die Landwirtschaft heisst das: Sehen

wir uns als Bäuerin oder Bauer als (Krone)
oder mindestens (Kopf) der Schöpfung?
Und müssten entsprechend als (strenger
Herr), (guter Hirte> oder (kluge Herrin) die

Tiere und Pflanzen (führen)? Entspricht eine

solche Rolle dem ewigen Ratschluss Gottes,

wird sie so legitimiert? Ist alles auf der
Erde letztlich auf den Menschen
hingeordnet und diesem zu seiner Ernährung
und Nutzung geschenkt? Neben dieser
Tradition christlicher Theologie gibt es auch die

esoterisch-anthroposophische (bio-dynami-
sche), wonach der Mensch auch in der

Landwirtschaft mithelfen solle: dass der Christus
und das Karma aller Wesen zum Inbegriff
der Evolution werde.

Was in diesem Weltbild für die einen
vielleicht (abgefahren), (abgehoben) oder (zu)

(philosophisch) klingt, ist für die anderen

eine theologisch oder esoterisch fundierte

Grundorientierung des eigenen Lebens als

Bäuerin oder Bauer. Wobei der theologisch
oder esoterisch fundierte Anthropozentrismus

oft zugleich mit einem Christozentris-
mus einhergeht, woraufan dieser Stelle aber

nicht näher eingegangen werden kann.

2) Kampfund Herrschaft in der Natur:
Darwinismus...
Die oft (darwinistisch) genannte Sichtweise

auf die Natur handelt davon, dass sich jedes
Leben durch Kampf behaupten müsse.
Jeder Mensch müsse zuerst mal für sich selbst

schauen, was aber Bündnisse nicht aus-
schliesse. Ein Bauer des obigen Gesprächskreises

formulierte es so: Landwirtschaft
bedeute, dass verschiedene Pflanzenarten auf
dem Acker wachsen wollen, aber es sei die

Aufgabe des Bauern, zu entscheiden und
durchzusetzen, wer gewinnen soll. - Bei
dieser Vorstellung könnte die psychische
Struktur des weltweit vorkommenden und

zwiespältigen (Heldenmythos) mitschwingen:

Hier als der Bauer, der sich gegen die

mächtigen Scharen der Unkräuter und Plagen

durchsetzt.

In Debatten über den (Neo-)Darwinismus
sind die wichtigsten Streitpunkte, ob erstens

diese Auffassung aus der Natur herausgeholt

DIE KRONE
DER SCHÖPFUNG

8 > Kultur und Politik D19



oder in sie hineingesteckt wurde, und zweitens,

ob sie auch für menschliche
Gesellschaften brauchbar sei. Als <Naturalismus>

oder <Biologismus> kann allgemein
bezeichnet werden, wenn aus einer
Naturanschauung <Gesetze> und <Regeln> herausgeholt

werden, an denen sich die Menschheit
teilweise oder umfassend orientieren müsse.

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung
geht dann u.a. darüber, ob a) diese Muster
tatsächlich in der Natur wirksam sind und

falls ja, ob sie b) so vorherrschend sind, wie

behauptet, oder c) ob sie vielleicht nur hin-

einprojiziert wurden. Also ob man nur sieht,

was man darin z.B. aus gesellschafts- oder

landwirtschaftspolitischen Gründen sehen

will - oder was (seltener diskutiert) im Un-
bewussten beim Betrachter gerade aktiviert
ist.

oder sein Gegenspiel: In der Landwirtschaft

ist diese Auseinandersetzung auch

dort sehr prominent, wo im Biolandbau das

Gegenteil des Darwinismus behauptet wird:
<Immer mit der Natur und nie gegen die

Natur>, <Kooperation statt Konkurrenz),
< Symbiose und Syntropie statt Kampf ums
Dasein) lauten alternative Devisen. Wobei

hier zwei verschiedene Argumentationslinien

vorliegen. Erstens die christlich oder
humanistisch geprägte: Der Mensch habe die

Freiheit, sich ethisch gegen eine <tierische

Brutalität) der Natur und für ein Leben in
Frieden und Zusammenarbeit zu entscheiden.

Zweitens eine derzeit eher mit
Forschungsergebnissen begründete Vorstellung:
Dass in der Natur nicht Kampf-, sondern

Zusammenarbeit das dominante Muster sei, die

Menschen also gut daran täten, sich gegenüber

ihr und untereinander auch so zu
verhalten.

Darwinismus-Debatten haben oft auch einen

politischen Subtext, wobei dann z.B. der

Neoliberalismus, auch der Nationalpopulismus

einem < Recht des Stärkeren) zugeordnet

wird, wohingegen in der politischen
Ökologie wie auch linken Bewegungen
meist eher ein Antidarwinismus als bewus-

ste Orientierung deklariert wird.

3) Natur über alles: radikaler Ökozen-

trismus
Hier erscheint die Trennung zwischen
Mensch und Natur als eine eitle Illusion.
Der Mensch sei Teil der Natur und nichts
anderes. Jeder Versuch, sich von der Natur
abzutrennen und über sie zu erheben, müsse

im Untergang enden. Aus Sicht der Natur

sei der (zivilisierte) Mensch derzeit eher

so etwas wie eine Plage, eine Infektion oder

ein Krebsgeschwür, das bei Gelegenheit
erledigt werde. Denn die Natur brauche den

Menschen nicht und käme ohne diesen am
besten klar. Es sei denn, der Mensch lebe in
und mit der Natur, wobei dann wieder
debattiert werden kann, was das bedeutet.

Praktisch sehen sich Ökozentristen
allerdings selbst gerne als solche, die auf der
<guten> Seite, nämlich der Seite der Natur,
stehen. Unter Umständen wird dabei - auch

politisch extrem - unterschieden zwischen
einer naturnahen Land- oder bäuerlichen

Bevölkerung, die noch im <Gleichgewicht
mit der Natur) lebe, und einer entfremdeten)

oder gar <seelisch verarmten)
Stadtbevölkerung. Oder man geht noch weiter
zurück und sieht nur im edlen Wilden)
beziehungsweise in den <indigenen Völkern) oder

ihren heutigen Nachahmern eine harmonische

Verbundenheit oder Einheit mit der

Natur, während schon in der Neolithischen
Revolution mit Erfindung der Landwirtschaft

der Sündenfall der Naturausbeutung
begonnen habe.

Für die Landwirtschaft ist der Ökozentris-

mus kaum umzusetzen. Ihm wird u.a. der

Vorwurf gemacht, dass Hirsche jagen und

Beeren sammeln für die Ernährung der

heutigen Bevölkerung nicht ausreichen

würde. Gewisse Rückverbindungs- und

Verwirklichungsansätze gibt es vielleicht
in Waldgartensystemen und Ähnlichem,
worin sich der Mensch ziemlich weitgehend

als wieder eingeordneter Teil der Natur

fühlen kann.

4) Alles ist Teil eines Wesens:
ökologischer Organizismus
Einige Gemeinsamkeiten mit Ökozentris-

mus haben <organische> oder <organizisti-
sche> Weltvorstellungen: Dass alles Sein

und Leben Teil einer übergeordneten
Organisationseinheit (oder eines Wesens)
sei, deren (Glieder) oder <Organe> sie

aufbauten, zugleich ihren Gesetzen und Kräften

unterworfen.
Dieser ökologische Organizismus ist
manchmal weltanschaulich durchhierarchi-
siert und kann dann eine verborgene oder

deutliche autoritäre Tendenz enthalten. Es

können damit u.a. kollektivistische (politisch

linke wie rechte) oder ständestaatliche

(politisch rechte) Vorstellungen von
Gesellschaften legitimiert werden. Konkret können

sich einerseits heimliche Wünsche nach

einer <(sozialen) Ökodiktatur> darauf stützen,

anderseits Vorstellungen von einem

<gesund> und <rein> zu haltenden < Volkskörper).

Im Nationalsozialismus war in diesem

kollektivistischen Sinne der Spruch populär:

«Du bist nichts, dein Volk ist alles.» Es

gibt im Bereich des Organizismus einerseits

eher <lichte> Empfindungen gefühlter
Zugehörigkeit oder mystischer Einheit - und

andererseits, besonders bei Massenphänomenen,

eine <feurige> Einheit und Ekstase:

welche in der Selbstaufgabe auch von
Intellektuellen und Idealisten in eine (unter
Umständen gewalttätige) <Bewegung> hinein
erlebt werden kann.

Ob heutige Vorstellungen von <Schwarm-

intelligenz) auch in diese Richtung verstanden

werden können, sei dahingestellt.
Sicher aber gibt es im Bereich des Organizismus

auch sehr spirituelle und esoterische

Varianten, oft in Verbindung mit naturreligiösen

und neoschamanischen Elementen:

wenn z.B. eine Hierarchie <geistiger
Wesenheiten) in der Welt angenommen
wird, welche alles durchwebten oder
bestimmten.

Kultur und Politik D19 > 9



> Kultur

In der Landwirtschaft gehört die Vorstellung

vom <Hoforganismus> zu den

wichtigsten Denkfiguren des ökologischen bzw.

<organischen> Landbaus. Im organisch-biologischen

Bereich ist die Vorstellung der
<Betriebskreisläufe> sowie des (Kreislaufs
der organischen Substanz) stark. Im
biologisch-dynamischen Bereich geht es zudem

um den Hof als (Superorganismus), gerne
nach menschlichem Ebenbild gedacht. Diese

organische Einheit bilde nach Steiner
und Nachfolgern eine Individualität bzw.

ein zusammengesetztes Individuum höherer

Art (u.a. Bienenvolk-Analogie),
welches sich auch durch eine eigene und

kommunikationsfähige geistige Wesenheit
auszeichne. Praktisch können sich daraus

Fragen ergeben wie «Was für ein Organ bin
ich auf diesem Hof?» oder auch: «Von
welchen Organen bin ich hier Chef?»

5) Allein Wissenschaft schafft Wissen
und Orientierung: Szientismus
Wieder ganz anders erscheint das

sogenannte ((natur)wissenschaftliche Weltbild),
das in seiner reinsten und zugleich extremsten

Form als Szientismus bezeichnet werden

kann. Damit ist meist eine global-westlich

geprägte, (rationale) und <wissen-

schaftlich-faktenorientierte> - oder
anders gesehen (rationalistische und
materialistische) - Sichtweise gemeint.
Historisch gesehen ist dies auch ein
Gegenentwurf zu theokratischen Gesellschaftsformen,

wo ein Klerus die gültige Wahrheit

verwaltete; er gestattete naturwissenschaftliches

Denken und Forschen nur soweit,
wie dieses eben jene Wahrheit bestätigte.
Der altbekannte Gegenvorwurf lautet,
Naturwissenschaft sei selber eine Religion
bzw. ein Religionsersatz, welche zugleich
und paradoxerweise die Möglichkeit eines

aussermenschlichen Geistes, überpersönlicher

mystischer Erfahrung und religiöser
Offenbarungen ablehne oder wegrationalisiere.

In der Landwirtschaft wirkt die Naturwissenschaft

enorm stark, direkt und indirekt.
Es geht um die Anwendung wissenschaftlich

anerkannter Methoden auf Fragestellungen

des Landbaus: Annahmen müssen

plausibel sein und getestet werden können,
Methoden nachvollziehbar und Versuche

wiederholbar sein sowie die Interpretationen

unterscheidbar von den Messergebnissen,

auf die sie sich beziehen. - Dieser

Anspruch kann aber auch dazu führen, nur das

anzuschauen, was gemessen werden kann,

nur das zu interpretieren, dessen

Zusammenhang wissenschaftlich nachvollzogen
werden kann, und als sinnvolle Frage nur

zuzulassen, was überprüfbar erscheint. Alles

andere sei aus Gründen von Subjektivität
oder Unüberprüfbarkeit sinnlos, irrelevant

(nicht wichtig) oder inexistent (nicht
vorhanden). Doch auch innerhalb dieser

positivistischen, oft als (reduktionistisch)
bezeichneten, Eingrenzung gibt es unendlich

vieles, was erforscht werden kann.

In Diskussionen über Natur und Landwirtschaft

kann jemand, der einem naturwissenschaftlichen

Weltbild verpflichtet ist, mit
emotionalen, symbolischen, spirituellen
oder religiösen Aussagen und Argumenten
in der Regel nichts anfangen: «Das sagt mir
nichts (aber ärgert mich).» «Kommen wir
zur sachlichen Diskussion zurück (und lassen

die subjektiven Vorstellungen beiseite).»
Oder es werden andere Ansichten als

(esoterische Spinnerei) oder (religiöser Glaube/
Wahn> beziehungsweise als (Ideologie)
gedeutet, was (hier hilft sozialwissenschaftliche

Theorie mit) eine persönlich und für
Gruppen identitätsbildende Funktion habe.

Dadurch würden soziale Strukturen und oft
ein Machtgefälle gefestigt - was dann im
Grunde auch schon alles daran sei.

Der Biolandbau ist von scientizistischen
Positionen aus jahrzehntelang in seiner

Entwicklung gehemmt worden, weil gesagt
wurde, seine praxisleitenden Annahmen und

Behauptungen seien widerlegt oder

unüberprüfbar. Dies hat sich inzwischen besonders

im organisch-biologischen Zweig weitgehend

geändert, denn es gibt neue Befunde

und Verbindungen. Daraus kann jedoch
nicht notwendig gefolgert werden, alles

Übrige im Biolandbau liesse sich irgendwann
auch noch wissenschaftlich überprüfen und

bestätigen. Allein schon die Komplexität des

realen Bodens bringt es mit sich, den

Möglichkeiten streng wissenschaftlichen Arbeitens

Grenzen zu setzen. Und eine seltsame

Tendenz im naturwissenschaftlichen Geist

ist es, dass der Mensch seine eigene Ganzheit

aus dem Spiel herausrationalisiert.

6) Alles Verhandlungssache (oder Machtfrage):

pragmatischer Funktionalismus
Die Wahrheitsfrage erstmal umgangen hat

man mit dem Standpunkt, es komme

Public Lecture Series
mm*- K :

110 ivprcität hnnn rHGeographie

Geographies of the Future
Negotiating Change and Development

Geographien der Zukunft
die gesellschaftliche Aushandlung von Entwicklung

Alfred-Philippson-Hörsaal • Geographisches Institut Universität Bonn

Thursdays, all lectures start at 18:15 Entrance free

10 > Kultur und Politik D19



weniger daraufan, was behauptet wird,
sondern vielmehr auf die Bedürfnisse, die
jemand hat und vertritt. Dieser Ansatz kam

aus den Sozialwissenschaften seit den

1950er Jahren in politische und gesellschaftliche

Debatten hinein und hat seit dem
Aufkommen der Umweltdebatte auch in der

Landwirtschaft Wirkung. Der pragmatische
Funktionalismus ist eine elegante und

demokratiekompatible Form, um Interessengruppen

wie Bauern- und Umweltverbände
anzuhören, Vernehmlassungen durchzuführen
und Kompromisse auszuhandeln, die dann

Gesetz werden. EU-Richtlinien im Biobereich

können so gesehen werden, auch

nationale Landwirtschafts- und Bodenschutzgesetze.

Probleme dabei liegen allgemein in der

Soziologie der Macht, besonders auch in der

Agrarpolitik. Es stellt sich beim pragmatischen

Ansatz also nicht nur die Frage, wie
etwas zum relativ grössten Wohle aller fair
ausgehandelt werden könne, sondern auch,

welche Machtverhältnisse und Allianzen dabei

im Spiel sind, um Bedürfnisse entgegen
anderen am stärksten durchzusetzen. Praktisch

alle agrarpolitischen Artikel in dieser

Zeitschrift handeln von diesen Problemen.

7) Alles Natürliche gehört dazu: Das

Ideal von Partnerschaft mit der Natur
Eine vieldiskutierte Anschauung in der oben

genannten Arbeitsgruppe war die «Partnerschaft

mit der Natur». Mit ihrem Gefühlswert

und ihrer gleichzeitig schwachen Defi-
niertheit konnte sich diese Vorstellung
beinahe zu einem Konsens entwickeln. Sie

wurde besonders von einem Bauern mit
christlich-religiösem Hintergrund vorgetragen,

dessen Grundvorstellung die eines im
Landbau wiederzugewinnenden < Paradieses)

ist. Partnerschaft mit der Natur sei

der Kern von <Bäuerlichkeit>, ausgedrückt
durch <bebauen und bewahren). Aufgenommen

wurde dieser Vorschlag von den einen

wegen seiner nichtpolarisierenden
beziehungsweise problemlösend zusammenbringenden

Funktion, von anderen, weil es leicht

ist, ihm zuzustimmen und danach zu sagen,

vieles davon sei aber unrealistisch.

Landwirtschaftlich gesehen sind wir hier bei

einer der Kernvorstellungen des Bioland¬

baus (siehe oben bei 2). (Partnerschaft) ist

ein schillernder Begriffzwischen Liebe,
gerechtem Handel und gemeinsamen Interessen,

dessen Anwendung auf Würmer, Weizen

und Kühe die Frage aufwirft, wie diese

sich in der Beziehung ausreichend mitteilen
können. Und was im Fall unter (Partnerschaft)

zu verstehen wäre, wenn Teile der

Natur grad mal nicht kooperieren möchten,
sondern ihre Ziele ohne den Landwirt
verfolgen.

Folgerungen
Einzelne und Gruppen können diese

Weltbilder als Antrieb und Orientierung, als Sinn

und Erfüllung und als einigendes Band

erfahren; und alle enthalten ihre Kraft. Dass

manches davon gerne kombiniert wird, während

anderes sich eher auszuschliessen

scheint, ist Ihnen wahrscheinlich aufgefallen.

Diese Typisierung kann als Bewusstseins-
element mehr Klarheit bringen, anderseits

kann die Analyse selbst auch ein
Instrument der Machtausübung sein, das

die mannigfaltigen Farben und Schattierungen

des Lebens angreift. Sie ist eine nicht

ungefährliche Gelegenheit, sich und vor
allem andere in Kategorien zu versorgen. Dabei

kann es nahe beieinander liegen, jemanden

bloss etwas zu fragen, ihn aufetwas
hinzuweisen oder ihm etwas vorzuwerfen.-Mein

Vorschlag hiermit wäre eher, solche

Vorstellungsmuster zunächst einmal als Formen
eines persönlich und gesellschaftlich
wirksamen Kräftefeldes in ihrer Wirkung und

damit gewissen Existenz anzuerkennen. Sie

bedeuten Orientierung, Triebkraft und Be-

wusstseinsprägung: im Einzelnen wie auch

in Kollektivströmungen. Dies etwas zu
sehen, und sei es nur provisorisch unterscheidend,

kann beim Umgang mit Streit helfen,
und mehr noch im Umgang mit innerem
Widerstreit.
Wer das nun gelesen hat und Elemente der

beschriebenen Weltsichten stark vertritt,
wird sich vielleicht missverstanden fühlen
durch eine unzulässig verkürzte oder scheinbar

verzerrte Darstellung. Diese Reaktion
hat etwas sehr Gesundes, weil sie sich gegen

Einseitigkeit und Übertreibung richtet. Dabei

könnte allerdings auch gefragt werden,
wie weit diese Einseitigkeit nur im Abbild
oder doch auch im Bild begründet ist -
das wie ein Gottesbild oder Daimon selbst

dann uns als ein umfassendes Ganzes

erscheinen kann, wenn es das aus anderer

Perspektive wegen des daraus Ausgeschlossenen

nicht wäre.

Religion und Weltanschauung seien kein
Wunschkonzert, sondern beruhten auf ewigen

Tatsachen, wird etwas trotzig mahnend

von Kirchenvertretern öfters mal den
Suchenden mit aufden Weg gegeben. Das kann

man gegen diese Vorstellungen hier auch
einwenden. Nur könnte es sein, dass in allen
trotz ihrer Zeitbedingtheit und Konstruiert-
heit ebenfalls so etwas wie ein (für menschliche

Verhältnisse) (ewiger Anteil) enthalten

sei, also etwas, das immer wiederkommt
und Ideen und agrikulturelles Verhalten

mitprägt. Na denn: Tempel und Tollhaus sind

wir eben beides, und welch kleines Licht
darin ist unsere Ethik. •

' https://www.wwf.de/fileadmin/fm-wwf/Publikationen-PDF/Arbeitsthesen-Lebendiger-Boden-als-gemeinsame-Basis-fuer-Landwirtschaft-und-Naturschutz-Nov2018.pdf
(der Organizismus war nicht Teil dieser Thesen).

Bildquellenangaben: 1) Buchcover von G. Müller (Affe) - 2) iStock-Bene_A (Weizen) - 3) Manfred Delpho aufnabu.de (Rehe) - 4) Der Leviathan, Hobbes (1650) —

5) Schroeder & Blum (1969-1992): Bodenkunde in Stichworten (Grafik). - 6) Universität Bonn (Veranstaltung) - 7) Felsbild bei Stadsaal/SA (Foto: NP).

Kultur und Politik D19 > 11


	Sieben Weltbilder in Naturbeziehung und Landwirtschaft

