
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 73 (2018)

Heft: 3

Buchbesprechung: "Umweltresonanz" : ein biologisches Weltbild von Michael Beleites

Autor: Patzel, Nikola

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Buchbesprechung

«Umweltresonanz» - ein biologisches Weltbild von
Michael Beleites
Nikola Patzel. In Niederbayern habe ich den

Sachsen Michael Beleites im November
2016 kennengelernt: Er hielt beim Ökosozialen

Forum Niederalteich einen Vortrag zum
Thema: «Land-Wende - raus aus der
Wettbewerbsfalle. Wie sieht eine enkeltaugliche
Landwirtschaft aus?»

Beleites stellte sich als Umweltaktivist in der

früheren DDR und studierter Landwirt vor,
und dann legte er los: Vögel, Vogelfedern,
Tabellen mit Vogel-Eigenschaften, auch
andere Tiere. Die Zuhörer, sie waren überwiegend

Landwirte oder aus dem
landwirtschaftsnahen Umfeld, fragten sich: Was hat

das mit uns zu tun? Gut und schnell redete

der Referent, liess biologische
Untersuchungsergebnisse hageln. Er argumentierte

gegen den Darwinismus: Die Theorie der

Selektion (/natürliche Zuchtwahb) sei ein

Unsinn, da die meisten Eigenschaften von
Tieren gar keinen Selektionswert hätten,
sondern einfach ein Ausdruck von
Lebensformen seien. Dann zum Schluss, kam
der landwirtschaftliche Punkt: Weil sich der

ganze Darwinismus, mit seinem Wettbewerb

und Kampf der Arten und Rassen, durch
Überprüfung an biologischen Fakten als

falsch erwiesen habe, sei auch das auf dieser

Ideologie aufbauende Wirtschaftsmodell
kein <Naturgesetz> mehr, sondern ein

naturwidriger Unsinn. Also dürfe und müsse sich

jetzt auch die Landwirtschaft von diesem

Zwang befreien und, zusammen mit der gan-

Michael Beleites Foto: zVg

zen Gesellschaft, ein neues Leben in Resonanz

mit ihrer natürlichen Umgebung
aufsuchen.

Gut ein Jahr später kursierte ein an die
Geschäftsstelle gerichtetes Schreiben von
Michael Beleites beim Bioforum, in dem er

einen Vortrag zu halten anerbot und anregte,
wir könnten vielleicht mal eine Rezension

eines seiner Bücher bringen. Es wurde

beschlossen, sein fast 700-seitiges Hauptwerk
von 2014: «Umweltresonanz. Grundzüge
einer organismischen Biologie» hier zu

besprechen.

Wider den Darwinismus
Der Hauptgrund, warum Beleites' Thesen in

ökosozialen Kreisen so gut aufgenommen
werden, ist seine Ablehnung eines Rechts

des Stärkeren: «Kampf um's Dasein und
Wettbewerb sind keine grundlegenden
Naturgesetze, sondern genau das, was die

organismischen Zusammenhänge aushebelt,

desintegriert und denaturiert» (S. 14).

«Der darwinistische Grundirrtum, wonach

die Zweige desselben Baumes und die Arten

derselben Schöpfung im <grossen

Kampfe um's Dasein) stehen und danach

trachten, sich gegenseitig zu überwältigen,
entspricht der Logik einer Krebszelle - und

dem Mensch-Natur-Verhältnis der

Industriegesellschaft» (331). Diese <Krebs>-

Metapher, sei hier angemerkt, erscheint

häufig auch bereits in der Zivilisationskritik
des frühen 20. Jahrhunderts; und sie gehört,
als Gegensatz zur Vorstellung eines (organischen

(harmonischen) Ganzen), bis heute oft

zu biobäuerlichen Argumenten.
Beleites zitiert mehrfach den bekannten

Wachstumskritiker Niko Paech und verbindet

damit seine Argumente: So könne der

«Mensch nur dann zu einem harmonischen

Naturverhältnis (und einer (Postwachstumsökonomie))

finden, wenn er sich von dem

naturwidrigen Wettbewerbsdenken frei
macht» (588).

Organismische Weltordnung
«Meine Absicht ist es, eine wahrhaft
organismische Biologie anzubahnen, die

sowohl das organismische Prinzip in den

Mittepunkt stellt, als auch das nicht messbare

Höhere, das Leben gibt, Struktur bildet,

Ordnung aufbaut und Information weitergibt,

in die Wissenschaft einbezieht - und

zwar ohne es dabei zu vereinnahmen!»

(434). Für Beleites bedeutet das «organismi-
sche Prinzip», «dass die Eigenschaften der

Teile (Organe) in erster Linie aus den

Systemeigenschaften einer übergeordneten
Ganzheit (Organismus) resultieren.... Nach

dem selben organismischen Prinzip sind
auch überindividuelle Einheiten verfasst:...
Populationen, Arten und höhere systematische

Kategorien bilden eine hierarchische

Struktur, die ihrerseits die Eigenschaften der

einzelnen Komponenten bestimmt» (14).
Dieses Vorstellungsmuster war als «ökologischer

Organizismus» v.a. in der ersten

Hälfte des 20. Jh. sehr verbreitet und ist bis
heute eine Grundlage für Biolandbau-Konzepte

wie organic agriculture und HofOrganismus.

Bei Beleites ist es zugleich spirituell

aufgeladen und betont hierarchisch.

Auf die ganze Erde bezogen schliesst sich

der Autor an die Gaia-Theorie unseres
Planeten als eines (Superorganismus) an. Denn
dies «ist in meinen Augen die logische

Konsequenz einer organismischen Auffassung
von Ökologie» (340).

Lebenskraft und ordnender Geist
Beleites stimmt älteren Autoren in Sachen

einer immateriellen Lebenskraft (Vitalis-
mus-Theorie) zu: «Man muss das Vorhandensein

eines solchen (Etwas) bejahen,
auch wenn wir es nicht rational, sondern

nur unterbewusst bzw. instinktiv erfassen

können» (333). Dabei seien «die Annahmen

eines der organisierten Materie innewohnenden

Gestaltprinzips und eines von
aussen zu der organisierten Materie hinzutretenden

und sie leitenden Gestaltprinzips
keine sich ausschliessenden Alternativen»

(433). Beides wirke zusammen. Nur habe

Darwin in seinem Kampf gegen den
konfessionellen Schöpfungsglauben die

«Beziehung der Art zu einer hypothetischen
schöpferischen Intelligenz abgeschnitten,
weil er diese als Eigentum religiöser
Institutionen missverstanden und deswegen

abgelehnt hatte» (330). Er ist sich gewiss:
«Ohne ein Mitdenken solcher (übergeordneten)

bewirkenden Faktoren ist jegliche
Biologie sinnlos» (338).

Kultur und Politik 3>i8 > 15



> Buchbesprechung

Beleites versucht, Rupert Sheldrakes

Theorie der «morphogenetischen Felder»

zu einer «biologischen Feldhypothese»
weiterzuentwickeln (344). Dabei sei «der

biologische Feldbegriff nur im Zusammenhang

mit einer hierarchisch (und organismisch)

gedachten Sphäre der nichtmateriellen,

Struktur bildenden und Ordnung
aufbauenden Faktoren des Lebens sinnvoll....
Und zur Wirklichkeit gehören nicht nur
Faktoren, die noch nicht messbar sind, sondern

auch solche, die der menschlichen Erkennt-

nisfahigkeit prinzipiell unzugänglich sind.»

Daher «müssen wir davon ausgehen, dass

Organismen von <Feldern> gesteuert werden,

die ihre Quelle in <Programmen> haben,

welche sich ihrerseits nicht ganz und gar
selbst programmiert haben.» Diese

Programme könnten durch Erfahrungen
langfristig verändert werden, gingen aber im
Wesentlichen auf «höhere Instanzen» mit
«schöpferischer Intelligenz» zurück (535,
auch 355, 375). Dies sei durchaus mit der

Vorstellung «einer kontinuierlichen Schöpfung

Gottes» vereinbar (413). Gelegentlich
spricht Beleites auch vom «kollektiven Un-
bewussten» nach C.G. Jung, deutet dieses

jedoch auf eine kausal-deterministische Art
innerhalb eines nicht näher erläuterten
geistigen Systems.

Zusammenhalt versus Degeneration
Der innere Zusammenhalt einer Organisationseinheit

ist für Beleites ein zentrales Prinzip

bzw. Anliegen. Diese innere Einheit sei

bei domestizierten Formen, also den

Haustieren und den zivilisierten
Menschen, geschwächt, was zu Auseinanderdriften

und «Degeneration» führe (450-460).
Dies gelte auch im Umkehrschluss: «Dort,
wo die Variationsbreite der Organismen¬

populationen von Kohäsion geprägt sind, ist
die freie Natur, dort wo die Kohäsion
geschwächt ist und von Divergenz abgelöst
wird, ist der urbane Raum oder Gefangenschaft

bzw. Hausstand» (u.a. 444).
Seine Vorstellung von <Degeneration> in
Urbanen oder anderweitig gestörten Milieus
illustriert Beleites u.a. mit Fotos von z.B.
tunnatürlich) weiss, rot, schwarz oder gescheckten

Katzen, Tauben, Hühnern, Enten und

Aaskrähen bei Tieren, von Kornblume und

Klatschmohn bei Pflanzen; sogar
Ahornkeimlinge liefen in städtischen Grünanlagen

gestört auf (u.a. 58-74, 106-9).
Beleites bezieht alles auch auf den
Menschen und da wird deutlich, dass er richtig
Angst hat: Wenn einmal die Schwelle zur
Domestikation ganz überschritten sei, wie

es bei Teilen der Menschheit der Fall sei,

dann gebe es «kein Zurück» (536). Denn

letztlich habe der Fortschritt «uns in diese

extreme <Missevolution> hineingeführt, also

das Auseinanderbrechen von biologischer
und kultureller Evolution, das auf Dauer
für jede Spezies tödlich ist», wobei bereits

heute «Degeneration zum Allgemeinzustand
zu werden droht» (614). Was Beleites

kulturpessimistisch und zugleich aufrütteln
wollend bezüglich <Entwurzelung> und

(Degeneration) schreibt, ähnelt Aussagen von
Oswald Spengler («Der Untergang des

Abendlandes») in den 1920er Jahren und
weiterer Autoren dieser Zeit.

Gentechnik
Beleites ist gegen Gentechnik, denn wenn
«einzelne DNA-Abschnitte verpflanzt werden,

kommt es zwangsläufig zu einer
permanenten Dissonanz, die sowohl die innere

Verfassung der Organismen betrifft, als

auch ihr Verhältnis zur Individualität ihrer

Ringeltaube und Stadttaube. Die unregelmässige Scheckung rechts als Begleiterscheinung einer

sehen Beständigkeit im Urbanen Milieu interpretiert.

Art bzw. Populationen im ganzen sowie ihr
Verhältnis zu ihrem ökologischen Milieu»
(526). Solche «denaturierten Organismen»
in der Landwirtschaft zu verwenden, sei

folgenschwer. Denn: «Es werden mit der
allgemeinen gentechnischen Kontamination der

Umwelt und der Nahrung nunmehr auch die

Dissonanzfaktoren im Menschen weiterwirken,

die nicht nur Ordnung und Information
aufheben, sondern Harmonien in Disharmonien

verwandeln und so eine Art
Tiefen-Denaturierung bewirken» (526).

Rassen

Wenn der Darwinismus als widernatürliche

Anschauung erledigt sei, dürfe man auch

bezüglich des Menschen wieder unbefangen

von «Rassen» sprechen, denn diese stünden

dann nicht mehr im angenommenen Wettbewerb

miteinander, sondern seien im Grunde

genommen Ökotypen verschiedener
landschaftlicher Anpassungen (563).

Aufgrund von Untersuchungen im Tierreich

beklagt der Autor dann ungünstige Wirkungen

«gebietsfremde(r) geographische(r)
Formen» (158). Dasselbe gelte auch für
Menschen: «Eine naturbezogene Zukunft der

Spezies Mensch wird es nur dort geben, wo
es geographische Rassen gibt, deren
genetische Konstitution mit der Natur der

geographischen Region, in der sie lebt, zusam-

menpasst» (530). Beleites sind auch daher

die Bauern sehr wichtig: « (Bodenständig)
in Bezug aufeine geographische Herkunftsregion

zu sein, ist somit nicht Ausdruck von
Rückständigkeit, sondern hat durchaus

einen vorsorgenden Aspekt mit Blick auf die

Zukunftsfahigkeit der Nachkommen» (531).
Es ist bemerkenswert, dass in Deutschland

Rechtsextreme heute dasselbe Argument
wie Beleites verwenden (530): Andere Men¬

schenrassen seien ein

wertvolles «Naturerbe

der Menschheit» -
solange wie jeder bleibt,

wo er ((angestammt))
ist.

Boden

Die menschlichen
Gesellschaften seien

zunehmend «bodenlos»

(551). Beleites beklagt
dabei zugleich eine

bodenzerstörende

Landwirtschaft als

auch eine «Negierung

verminderten ökologi-
Fotos: Michael Beleites

16 > Kultur und Politik 3>i8



jeglicher räumlicher oder zeitlicher
Gebundenheit, die meist mit dem Wort (Globalisierung)

umschrieben wird» (553). So sei

der «entwurzelte, von einer regionalen
natürlichen Umwelt entfremdete Stadtmensch»

entstanden (569). «Für die bodenlose
Gesellschaft ist der entwurzelte Mensch

Voraussetzung und Massstab zugleich» (556).
«Doch eine Zukunft hat nur der
erdverbundene Mensch» (569). Immerhin könne

der Stadtmensch seiner Degeneration
entgegenwirken, indem er sich regelmässig in die

freie Natur begebe (579). Zugleich betont
der Autor, dass «man das, was ich als bodenlose

Gesellschaft bezeichne, getrost auch

gottlose Gesellschaft» nennen könne (578).

Das Motiv menschlicher «Bodenlosigkeit»
tritt als Befund oder Metapher in verschiedenen

Bedeutungen in sehr unterschiedlichem

weltanschaulichem und politischem
Kontext auf. Eroberungskriege und

Exil-Erfahrungen, menschengemachte Erosion und

Natur-Entfremdung wie auch stets
wiederkehrende Ansätze zur Integration von Gärten

u.Ä. in städtische Verhältnisse sind

boden(losigkeits)bezogen. Michael Beleites
baut zusammen mit seiner Lebensgefahrtin
biozertifiziert Kräuter und «Blankensteiner
Blumen» in einem Dorf bei Dresden an.

Doch er sieht auch die Landwirtschaft sehr

kritisch: «Die ackerbaulichen Kulturen
haben seit ihrer Entstehung vor über
10'OOO Jahren weder auf der demographischen,

noch auf der sozialen oder
ökologischen Ebene einen Gleichgewichtszustand

gefunden. Auch diese Kulturen können

zu einem Gleichgewicht mit sich und
der Natur finden, wenn sie ihr Wettbewerbsdenken

durch integrative Leitbilder ersetzen

und ihre Vorstellung von <Fortschritt>
überdenken.» Dieser Satz unterstellt, ein
«naturwidriger» Darwinismus wirke beim
Menschen seit lO'OOO Jahren und habe seither

verhindert, dass (wieder) ein irgendwie

ausgewogen stabiler Zustand entsteht. Zugleich
lobt er «die unverdorbene Landwirtschaft»
und ihr «bäuerliches Prinzip» (615).

Umweltresonanz
Unter «Umweltresonanz» schliesslich
versteht Beleites den «Wirkungszusammenhang

zwischen ökologischem Milieu und

genetischer Konstitution» (497, vgl. 449,

487, 503). Sie sei ein Zusammenpassen auf
körperlicher und quasi geistiger Ebene. Er
handelt hier subtile Möglichkeiten von «Bio¬

photonen» bis hin zu mehr oder weniger
immateriellen «Feldern» ab. Daher müsse

überhaupt allseits mal etwas «schwingen» und

das solle dann zueinander passen. Er illustriert

dies mit schönen und suggestiven, am

entscheidenden Punkt aber bewusst konstruiert

zusammengesetzten Fotos von Lichtbrechungen

an Pflanzenpollen (siehe Abbildung).

Lebendig oder tot, fremd oder

vertraut, passend oder störend: Alles zeigt sich

in dieser Sicht an der «Resonanz». Und so

kommt Beleites zum Schluss: Nur Wildformen

könnten in der Wildnis überleben,

«degenerierte» Lebewesen bräuchten zum Überleben

eine gleichermassen verarmte Umwelt,
also z.B. Ställe und Städte.

Schluss
Beleites' ursprüngliches Anliegen ist es, dar-

winistische Theorie als eine Anmassung mit
wissenschaftlich-autoritärem Auftreten zu
entlarven. Und dem etwas Besseres

entgegenzustellen. Auf dem Weg dahin bemüht er
sich in seinem sehr ausführlichen Buche in

vielen Einzelfragen um eine differenzierte

Abwägung und er verwendet oft sorgsame

Formulierungen. Doch je mehr er es auf den

Punkt bringen will, desto mehr gelangt er

hauptsächlich zu einem neuen Biologismus
anstelle des von ihm verworfenen. «Biologismus»

wird es genannt, wenn aus Theorien
der Biologie bzw. Interpretationen
biologischer Untersuchungen ein Weltbild wird,
welches auch das Gesellschaftsbild prägt.

Interessant ist auch Michael Beleites' persönlicher

Werdegang bis heute (geb. 1964): Er

war ein sehr mutiger Umweltaktivist in der

DDR, der sich mit Enthüllungen den

Staatsapparat zum Feind machte. Zur Wendezeit

war er einer der prominenten Bürgerrechtler.
Er beriet Greenpeace und eine grüne
Landtagsfraktion, engagierte sich bei der

Arbeitsgemeinschaft bäuerliche Landwirtschaft

(AbL), wurde 2014 in der linken Berliner

<Tageszeitung> und der grün-spirituellen
Zeitschrift <Oya> für seine in (Umweltresonanz)

beschriebenen Thesen gelobt. Zugleich
werden seine Thesen auch bei Nationalpopulisten

und Rechtsautoritären in Deutschland

sehr gut aufgenommen. So entstanden

weitere Kontakte und Beleites hat für ein

unterstützendes Buch über die in Sachsen starke

(Pegida> («Patriotische Europäer gegen
die Islamisierung des Abendlandes») ein

wohlwollendes Vorwort geschrieben, ist

2018 beim sehr neu-rechten privaten «Institut

für Staatspolitik» aufgetreten sowie bei

einer extremen Studentenverbindung.
Michael Beleites selbst will aber keineswegs
als (rechts) eingeordnet werden und hat seine

politischen Positionen ins Netz gestellt:
www.michael-beleites. de/?menu=10
Ein komplexer und durchaus brenzliger
Werdegang eines studierten Landwirts,
Forschers und Aktivisten, der auch etwas

über die Turbulenzen heutigen Zeitgeistes

zeigt. •

1. 2. 3. 4.

Modellhafte Zusammenstellung von Lichtreflexen, um die Theorie bestehender oderfehlender
Resonanz zwischen Organismus und Umwelt zu illustrieren (S. 451).

Kultur und Politik 3>i8 > 17


	"Umweltresonanz" : ein biologisches Weltbild von Michael Beleites

