
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 73 (2018)

Heft: 1

Artikel: Die Subsistenzperspektive : ein ökofeministischer Beitrag zur
Überwindung der Wachstumsökonomie

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-890941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-890941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Grundlagen

Die Subsistenzperspektive: ein ökofeministischer
Beitrag zur Überwindung der Wachstumsökonomie1
Als Mitschöpferin der deutschsprachigen

Frauenbewegung war die Anthropologin und

Soziologin Veronika Bennholdt-Thomsen

von Anfang an auch bei der Entstehung des

Ökofeminismus dabei. Sie hat an verschiedenen

Hochschulen in Europa und
Lateinamerika gelehrt und in diesen Ländern

empirisch geforscht. Die langjährige Bioforum-
Beirätin unterrichtet bis heute das Fach

Subsistenzkultur an der Universität für
Bodenkultur in Wien. Hier blickt sie auf40 Jahre

sozialen und Kulturkampf zurück.

Veronika Bennholdt-Thomsen. Die Theorie

der Subsistenzperspektive entstand im

Zuge unserer Empörung über die weltpolitische

Umsetzung der Entwicklungsideologie
in den 1960er-70er Jahren.

Macht über Frauen und Natur
Von Anfang an lehnten wir sowohl die Theorie

als auch die Entwicklungspraxen ab, die

man damals zu implementieren begann, beides

mit der Begründung des ihnen anhaftenden

kolonialistischen Rassismus. Wir hatten

schon viele Jahre in unterschiedlichen Regionen

der <Dritten Welt> verbracht und unsere

Empfindungen angesichts des

Entwicklungsrassismus glichen jenen, die wir in

Bezug auf den sexistischen Rassismus hatten,

mit dem Frauen in unserer Gesellschaft
konfrontiert waren und den wir fast zeitgleich zu
sehen begannen. Deshalb hiess auch unsere

1983 veröffentlichte Artikelsammlung Frauen,

die letzte Kolonie.

Die Ähnlichkeit zwischen kolonialistischen

Zugängen zu <primitiven> Gemeinschaften

und der Unterdrückung von
Frauen ist bis heute ein wichtiger Leitgedanke

unsererAnalyse. Frauen als <die letzte

Kolonie) zu bezeichnen ist mehr als bloss

eine Metapher. Der Begriff bringt die Situation

und den Prozess von Ausbeutung und

Unterdrückung und versteckter Gewalt zum

Ausdruck, die die untergeordnete soziale

Stellung der Frau begründen.
Wir erkannten, dass das ideologisch-geistige

Fundament der beiden Kolonialismen in

der Abwertung des Natürlichen besteht:

dessen, das geboren wird und aus der
gegebenen Lebenskraft heraus selbst lebt. Das

beinhaltet auch eine Abwertung derer, die die

Fähigkeit haben, Leben zu schenken und zu

reproduzieren. So gesehen stellt die Koloni-

alisierung von Körpern und Land ein und

dieselbe Art von Kolonialismus dar, da beide

aus einer patriarchalen Geisteshaltung
entstehen. Darin gibt es weder Respekt noch

Anerkennung für Existenz und Leben; was

hingegen zählt, ist die Kontrolle darüber. Wert

wird nur dem zugeschrieben, das produziert,
aus <toten> Materialien erzeugt wird. Das ist

der kapitalistische Wachstumsimperativ.

Die Geburt des Ökofeminismus

Daraus wird ersichtlich, dass die
Subsistenzperspektive seit ihren Anfängen eine

ökofeministische war, obwohl sie zu Beginn
nicht so genannt wurde. Erst 1993 haben mit
Maria Mies und Vandana Shiva zwei Subsis-

tenztheoretikerinnen den Begriff ökofeminismus)

als Titel für eine Aufsatzsammlung
verwendet. Bereits 1980 hatte Carolyn
Merchant The Death ofNature veröffentlicht, das

zur Verbreitung des Begriffs Ökofeminismus)

beitrug. Merchant konzentrierte sich

auf eine Analyse der europäischen Philosophie

und der Werte, die zu Beginn des

Zeitalters der Vernunft und der Naturwissenschaften

aufkamen und die zum «Tod der
Natur» und zum Tod von Millionen Frauen, die

als Hexen bezeichnet wurden, führten. Sie

berücksichtigte die zeitgleich stattfindende

Eroberung der Kolonien aber nicht mit.
Unsere Gruppe hat andererseits das gewaltsame
und patriarchale Einwirken des europäischen
Kolonialismus ins Auge gefasst, das die
natürlichen und gesellschaftlichen Grundlagen
der Reproduktion des Lebens selbst auf der

ganzen Welt bedrohte: indigene Kulturen,
Rohstoffe, Pflanzen, Böden, Land, Ernten,

Gewässer, Fische, Gene etc. Wir analysierten,

wie durch den Kolonialismus die Welt

allmählich bis zu jenem Punkt missioniert

wurde, ab dem der Glaube an Entwicklung
und Wachstum als globale zivilisierende

Religion unserer Zeit verankert scheint.

Carolyn Merchant

To(f
Ratur

Ökologie,
Frauen und

neuzeitliche
.Natur¬

wissenschaft

Subsistenzfeminismus im Streit
Unser Zugang betrachtet die Welt aus der

Perspektive derjenigen, die geboren wurden und

die Fähigkeit haben, Leben zu schenken, mit
anderen Worten: aus einer Perspektive, die

menschliche Wesen als Teil der reproduktiven

Vorgänge der Natur anerkennt. Sie hat einen

' Dies ist eine von der Autorin durchgesehene redaktionell leicht kürzend bearbeitete Version eines Artikels, der erschienen ist in: aep-informationen. Feministische

Zeitschriftfür Politik und Gesellschaft 3/2017, 44. Jg., Innsbruck, S. 27-29. Der Text wurde ursprünglich aufSpanisch verfasst, danach von Nadia Johanisova ins Englische
übersetzt und daraus von der aep-Redaktion ins Deutsche.

Rotpunktvorlog

Veronika Bennholdt-Thomsen
Maria Mies
Claudia von Werlhof

Zur Hausfrauisierung der Arbeit

24 > Kultur und Politik i>i8



antipatriarchalen und anti-monotheistischen

Fokus, der sich gegen das Mandat richtet,

<sich die Erde Untertan zu machen). Sie will
andere Handlungen für eine andere Zukunft.

In den Entstehungszeiten der deutschen

Frauenbewegung sassen wir der Illusion auf, dass,

aufgrund ihres Charakters als Bewegung zur
Befreiung von Frauen, ihr Geist naturgemäss
ein antikapitalistischer, gegen die Wachstumsökonomie

gerichteter wäre. Aber dem war
nicht so. Sehr bald schon wurde die Perspektive

der Chancengleichheit zur vorherrschenden,

u.a. auch mit Unterstützung durch die

Argumente sozialistischer Feministinnen.

Dementsprechend gross war der Skandal, als

ich in einer Rede am Frauentag 1989 in
Zürich zu sagen wagte, dass die einzige Sache,

die die meisten Frauen in der Bewegung
anstrebten, ihr gleiches Stück vom Kuchen sei.

Mein Vortrag trug den Titel: < Wie frei macht

die Frauenbefreiung?) Einen ähnlichen Skandal

hatte es bereits 1986 in Köln im Anschluss

an meinen Beitrag zu einer grossen Konferenz

über <Frauen und Ökologie) gegeben.

Mein Beitrag lautete «Die Ökologiefxage ist

eine Frauenfrage». Obwohl sie sich als

Umweltschützerinnen sahen, wollten viele
Frauen nichts mit ihrer eigenen
menschlich-weiblichen Natur zu tun haben. Sie

wollten nicht einmal das Faktum anerkennen,
dass die Gründe für ihre untergeordnete
gesellschaftliche Position oder fehlende

Chancengleichheit viel mit den Ursachen der

Umweltzerstörung gemein haben, wurzeln doch

beide in der patriarchalen Unterwerfung von
allem, was aus der gegebenen Lebenskraft
heraus von selbst wächst.

Nicht neoliberal <gendern>

Unsere Perspektive wird oft als <biologis-
tisch) oder, um im Jargon der Gender Studies

zu sprechen, als <essentialistisch> bezeichnet.

Dieser abwertende Ton vonseiten der Gender

Studies ist nicht überraschend. Die Gendertheorie

selbst ist ja rund um die Annahme

konstruiert, dass es keine natürlichen
Unterschiede zwischen den Geschlechtern

gäbe, dass vielmehr die Eigenschaften jeden
Geschlechts ausschliesslich durch die Normen

der jeweils gegebenen Gesellschaft

eingeschrieben werden. Einerseits ist der

Impuls, einen solch einseitigen Zugang zu
entwickeln, durchaus verständlich, da er eine

Reaktion auf den biologistischen Sexismus

darstellt, der letztlich behauptet: «Sie ist eine

Frau, deshalb muss sie das Geschirr
waschen.» Weniger verständlich ist hingegen die

von der Gendertheorie vorgeschlagene

Schlussfolgerung: Damit sie nicht verpflichtet

werden kann, das Geschirr zu waschen,

wird geleugnet, dass es eine Entität Frau

überhaupt gäbe. In ihren Konsequenzen huldigt

diese Position wiederum dem biologistischen

Fundamentalismus. Erneut werden die

naturgegebenen Voraussetzungen des Lebens

ideologisch missbraucht, diesmal indem sie

schlicht geleugnet werden. Einmal mehr wird
so die Natur vom gesellschaftlichen Prozess

abgekoppelt und für tot erklärt. Aber die Natur

ist nicht unveränderlich und losgelöst vom
historischen und gesellschaftlichen Prozess.

Natur und menschliche Gesellschaft formen
und beeinflussen einander gegenseitig.
Es ist kein Zufall, dass im Zeitalter der
neoliberalen Globalisierung das Lenden-
Konzept den feministischen Diskurs dominiert.

Lender) ist eine ultraliberale
philosophische Begrifflichkeit, ähnlich jener der

<Wettbewerbsgleichheit> in der neoliberalen
Ökonomietheorie. Dem <Gender>-Konzept

zufolge gibt es keine Geschlechter, alles ist

von Natur aus homogen in dem Sinne, dass

es sich auf ein und demselben Spielfeld
befindet, von dem aus eine uneingeschränkte

Entwicklung, frei von allen Begrenzungen,

möglich sei.

Die Kräfte des Lebens

Aus der Subsistenzperspektive heraus lehnen

wir dieses vorgeblich säkulare Ideal, tatsächlich

aber eine modernistisch transzendente

Idee mit ihrer allgegenwärtigen Annahme ab,

dass die Zukunft eine in jeder Hinsicht
uneingeschränkte Freiheit bringen wird. Es ist

der Glaube an Entwicklung und Wachstum,
der diese Hoffnung nährt. Aus unserer
Perspektive ist es hingegen wichtig, die eigenständige

Kraft zu respektieren, die der Welt
innewohnt. Die Subsistenzperspektive sieht die

unbegrenzte Vielfalt, die auf diesem Planeten

existiert, jene der Geschlechter, der

Samen, der Menschen, der Landschaften und

der Kulturen, und sucht nach Zusammenarbeit

und Komplementarität innerhalb dieser

Vielfalt; dies statt des eingeebneten Spielfelds,

auf dem vorgeblich alles möglich ist,

am Ende aber doch der Mächtigste gewinnt.
Und sie kann uns beim Übergang zu einer
Zivilisation des Friedens zwischen Männern
und Frauen, zwischen den Generationen und

zwischen den Menschen und den anderen

Wesen dieses Planeten helfen. •

Literatur
- Veronika Bennholdt-Thomsen (1987): Die
Ökologie/rage ist eine Frauenfrage. Zum

Zusammenhang von Umweltzerstörung,
Kapitalakkumulation und Frauenverachtung, in:
Beiträge zurfeministischen Theorie und Praxis,

Nr. 19, 10. Jg.: 27-42.

- Veronika Bennholdt-Thomsen, Maria Mies
und Claudia von Werlhof (1992), erste Auflage

1983: Frauen, die letzte Kolonie.

- Carolyn Merchant (1980): The Death of
Nature. Women, Ecology, and the Scientific
Revolution.

- Maria Mies und Vandana Shiva (1993),

Ecofeminism.

Horausgobennnen DIE GRÜNEN im BundoiHag'AK Fr«i*f1p0lrt'k

Gegen den Machbarkeitswahn

Maria Mies und Vandana Shiva,

Kultur und Politik i>i8 > 25


	Die Subsistenzperspektive : ein ökofeministischer Beitrag zur Überwindung der Wachstumsökonomie

