Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 73 (2018)

Heft: 1

Artikel: Die Subsistenzperspektive : ein 6kofeministischer Beitrag zur
Uberwindung der Wachstumsékonomie

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-890941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-890941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

?» Grundlagen

Die Subsistenzperspektive: ein 6kofeministischer
Beitrag zur Uberwindung der Wachstumstkonomie'

Als Mitschopferin der deutschsprachigen
Frauenbewegung war die Anthropologin und
Soziologin Veronika Bennholdt-Thomsen
von Anfang an auch bei der Entstehung des
Okofeminismus dabei. Sie hat an verschie-
denen Hochschulen in Europa und Latein-
amerika gelehrt und in diesen Ladndern em-
pirisch geforscht. Die langjdhrige Bioforum-
Beirdtin unterrichtet bis heute das Fach
Subsistenzkultur an der Universitét flir Bo-
denkultur in Wien. Hier blickt sie auf 40 Jah-
re sozialen und Kulturkampf zurtick.

Veronika Bennholdt-Thomsen. Die Theo-
rie der Subsistenzperspektive entstand im
Zuge unserer Emporung iiber die weltpoliti-
sche Umsetzung der Entwicklungsideologie
in den 1960er-70er Jahren.

Macht iiber Frauen und Natur

Von Anfang an lehnten wir sowohl die Theo-
rie als auch die Entwicklungspraxen ab, die
man damals zu implementieren begann, bei-
des mit der Begriindung des ihnen anhaften-
den kolonialistischen Rassismus. Wir hatten
schon viele Jahre in unterschiedlichen Regi-
onen der «Dritten Welt> verbracht und unse-
re Empfindungen angesichts des Entwick-
lungsrassismus glichen jenen, die wir in Be-
zug auf den sexistischen Rassismus hatten,
mit dem Frauen in unserer Gesellschaft kon-
frontiert waren und den wir fast zeitgleich zu
sehen begannen. Deshalb hiess auch unsere
1983 veroffentlichte Artikelsammlung Frau-
en, die letzte Kolonie.

Die Ahnlichkeit zwischen kolonialisti-
schen Zugiingen zu «primitiven> Gemein-
schaften und der Unterdriickung von
Frauen ist bis heute ein wichtiger Leitge-
danke unserer Analyse. Frauen als «die letz-
te Kolonie» zu bezeichnen ist mehr als bloss
eine Metapher. Der Begriff bringt die Situa-
tion und den Prozess von Ausbeutung und
Unterdriickung und versteckter Gewalt zum
Ausdruck, die die untergeordnete soziale
Stellung der Frau begriinden.

Wir erkannten, dass das ideologisch-geisti-
ge Fundament der beiden Kolonialismen in

der Abwertung des Natiirlichen besteht:
dessen, das geboren wird und aus der gege-
benen Lebenskraft heraus selbst lebt. Das be-
inhaltet auch eine Abwertung derer, die die
Fahigkeit haben, Leben zu schenken und zu
reproduzieren. So gesehen stellt die Koloni-
alisierung von Korpern und Land ein und
dieselbe Art von Kolonialismus dar, da bei-
de aus einer patriarchalen Geisteshaltung ent-
stehen. Darin gibt es weder Respekt noch An-
erkennung fiir Existenz und Leben; was hin-
gegen zdhlt, ist die Kontrolle dartiber. Wert
wird nur dem zugeschrieben, das produziert,
aus <toten> Materialien erzeugt wird. Das ist
der kapitalistische Wachstumsimperativ.

Die Geburt des Okofeminismus

Daraus wird ersichtlich, dass die Subsistenz-
perspektive seit ihren Anfingen eine 6ko-
feministische war, obwohl sie zu Beginn
nicht so genannt wurde. Erst 1993 haben mit
Maria Mies und Vandana Shiva zwei Subsis-
tenztheoretikerinnen den Begriff «Okofemi-
nismus» als Titel fiir eine Aufsatzsammlung
verwendet. Bereits 1980 hatte Carolyn Mer-
chant The Death of Nature verdffentlicht, das
zur Verbreitung des Begriffs «Okofeminis-
mus> beitrug. Merchant konzentrierte sich
auf eine Analyse der europdischen Philoso-
phie und der Werte, die zu Beginn des Zeit-
alters der Vernunft und der Naturwissen-
schaften aufkamen und die zum «Tod der Na-
tur» und zum Tod von Millionen Frauen, die
als Hexen bezeichnet wurden, flihrten. Sie
berticksichtigte die zeitgleich stattfindende
Eroberung der Kolonien aber nicht mit. Un-
sere Gruppe hat andererseits das gewaltsame
und patriarchale Einwirken des européischen
Kolonialismus ins Auge gefasst, das die na-
tiirlichen und gesellschaftlichen Grundlagen
der Reproduktion des Lebens selbst auf der
ganzen Welt bedrohte: indigene Kulturen,
Rohstoffe, Pflanzen, Boden, Land, Ernten,
Gewidsser, Fische, Gene etc. Wir analysier-
ten, wie durch den Kolonialismus die Welt
allméhlich bis zu jenem Punkt missioniert
wurde, ab dem der Glaube an Entwicklung
und Wachstum als globale zivilisierende Re-
ligion unserer Zeit verankert scheint.

Rotpunktverlag

Veronika Bennholdt-Thomsen
Maria Mies
Claudia von Werlhof

Zur Hausfrauisierung der Arbeit

Carolyn Merchant

er
To

Na tur

Okologie,
Frauen und
neuzeitliche
.~ Natur-
mssenschaft

Subsistenzfeminismus im Streit

Unser Zugang betrachtet die Welt aus der Per-
spektive derjenigen, die geboren wurden und
die Fihigkeit haben, Leben zu schenken, mit
anderen Worten: aus einer Perspektive, die
menschliche Wesen als Teil der reproduktiven
Vorginge der Natur anerkennt. Sie hat einen

' Dies ist eine von der Autorin durchgesehene redaktionell leicht kiirzend bearbeitete Version eines Artikels, der erschienen ist in: aep-informationen. Feministische Zeit-
schrift fiir Politik und Gesellschaft 3/2017, 44. Jg., Innsbruck, S. 27-29. Der Text wurde urspriinglich auf Spanisch verfasst, danach von Nadia Johanisova ins Englische
tibersetzt und daraus von der aep-Redaktion ins Deutsche.

24 > Kultur und Politik 1>18



antipatriarchalen und anti-monotheisti-
schen Fokus, der sich gegen das Mandat rich-
tet, «sich die Erde untertan zu machen>. Sie will
andere Handlungen fiir eine andere Zukunft.

Herausgeberinnen: DIE GRUNEN im Bundestag/AK Fravenpo)ik

s und Vandana

ey e e
Okofeminismus!

Beltrige ir Pra ind Theorie

Rotpunktverlag ™ . ‘
»

In den Entstehungszeiten der deutschen Frau-
enbewegung sassen wir der Illusion auf, dass,
aufgrund ihres Charakters als Bewegung zur
Befreiung von Frauen, ihr Geist naturgemass
ein antikapitalistischer, gegen die Wachstums-
okonomie gerichteter wire. Aber dem war
nicht so. Sehr bald schon wurde die Perspek-
tive der Chancengleichheit zur vorherrschen-
den, u.a. auch mit Unterstiitzung durch die
Argumente sozialistischer Feministinnen.

Dementsprechend gross war der Skandal, als
ich in einer Rede am Frauentag 1989 in Zii-
rich zu sagen wagte, dass die einzige Sache,
die die meisten Frauen in der Bewegung an-
strebten, ihr gleiches Stiick vom Kuchen sei.
Mein Vortrag trug den Titel: «Wie frei macht
die Frauenbefreiung?> Einen dhnlichen Skan-
dal hatte es bereits 1986 in K6In im Anschluss
an meinen Beitrag zu einer grossen Konfe-
renz iiber Frauen und Okologie» gegeben.
Mein Beitrag lautete «Die Okologiefrage ist
eine Frauenfrage». Obwohl sie sich als Um-
weltschiitzerinnen sahen, wollten viele
Frauen nichts mit ihrer eigenen mensch-
lich-weiblichen Natur zu tun haben. Sie
wollten nicht einmal das Faktum anerkennen,
dass die Griinde fiir ihre untergeordnete ge-
sellschaftliche Position oder fehlende Chan-
cengleichheit viel mit den Ursachen der Um-
weltzerstorung gemein haben, wurzeln doch
beide in der patriarchalen Unterwerfung von
allem, was aus der gegebenen Lebenskraft
heraus von selbst wichst.

Nicht neoliberal «gendern»

Unsere Perspektive wird oft als <biologis-
tischy oder, um im Jargon der Gender Studies
zu sprechen, als <essentialistischy bezeichnet.
Dieser abwertende Ton vonseiten der Gender
Studies ist nicht tiberraschend. Die Gender-
theorie selbst ist ja rund um die Annahme
konstruiert, dass es keine natiirlichen Un-
terschiede zwischen den Geschlechtern
gibe, dass vielmehr die Eigenschaften jeden
Geschlechts ausschliesslich durch die Nor-
men der jeweils gegebenen Gesellschaft ein-
geschrieben werden. Einerseits ist der Im-
puls, einen solch einseitigen Zugang zu ent-
wickeln, durchaus verstiandlich, da er eine
Reaktion auf den biologistischen Sexismus
darstellt, der letztlich behauptet: «Sie ist eine
Frau, deshalb muss sie das Geschirr wa-
schen.» Weniger verstindlich ist hingegen die
von der Gendertheorie vorgeschlagene
Schlussfolgerung: Damit sie nicht verpflich-
tet werden kann, das Geschirr zu waschen,
wird geleugnet, dass es eine Entitdt Frau
iiberhaupt gébe. In ihren Konsequenzen hul-
digt diese Position wiederum dem biologisti-
schen Fundamentalismus. Erneut werden die
naturgegebenen Voraussetzungen des Lebens
ideologisch missbraucht, diesmal indem sie
schlicht geleugnet werden. Einmal mehr wird
so die Natur vom gesellschaftlichen Prozess
abgekoppelt und fiir tot erklért. Aber die Na-
tur ist nicht unveranderlich und losgelost vom
historischen und gesellschaftlichen Prozess.

Natur und menschliche Gesellschaft formen
und beeinflussen einander gegenseitig.

Es ist kein Zufall, dass im Zeitalter der neo-
liberalen Globalisierung das <Genden-
Konzept den feministischen Diskurs domi-
niert. <Gender> ist eine ultraliberale philo-
sophische Begrifflichkeit, dhnlich jener der
«Wettbewerbsgleichheity in der neoliberalen
Okonomietheorie. Dem «Gender>-Konzept
zufolge gibt es keine Geschlechter, alles ist
von Natur aus homogen in dem Sinne, dass
es sich auf ein und demselben Spielfeld be-
findet, von dem aus eine uneingeschrinkte
Entwicklung, frei von allen Begrenzungen,
moglich sei.

Die Kréfte des Lebens

Aus der Subsistenzperspektive heraus lehnen
wir dieses vorgeblich sdkulare Ideal, tatsach-
lich aber eine modernistisch transzendente
Idee mit ihrer allgegenwértigen Annahme ab,
dass die Zukunft eine in jeder Hinsicht un-
eingeschrankte Freiheit bringen wird. Es ist
der Glaube an Entwicklung und Wachstum,
der diese Hoffnung néhrt. Aus unserer Pers-
pektive ist es hingegen wichtig, die eigenstin-
dige Kraft zu respektieren, die der Welt inne-
wohnt. Die Subsistenzperspektive sieht die
unbegrenzte Vielfalt, die auf diesem Plane-
ten existiert, jene der Geschlechter, der Sa-
men, der Menschen, der Landschaften und
der Kulturen, und sucht nach Zusammenar-
beit und Komplementaritit innerhalb dieser
Vielfalt; dies statt des eingeebneten Spiel-
felds, auf dem vorgeblich alles moglich ist,
am Ende aber doch der Méchtigste gewinnt.
Und sie kann uns beim Ubergang zu einer Zi-
vilisation des Friedens zwischen Ménnern
und Frauen, zwischen den Generationen und
zwischen den Menschen und den anderen
Wesen dieses Planeten helfen. °

Literatur

- Veronika Bennholdt-Thomsen (1987): Die
Okologiefiage ist eine Frauenfiage. Zum Zu-
sammenhang von Umweltzerstorung, Kapi-
talakkumulation und Frauenverachtung, in:
Beitrdige zur feministischen Theorie und Pra-
xis, Nr.19, 10. Jg.: 27-42.

- Veronika Bennholdt-Thomsen, Maria Mies
und Claudia von Werlhof (1992), erste Aufla-
ge 1983: Frauen, die letzte Kolonie.

- Carolyn Merchant (1980): The Death of Na-
ture. Women, Ecology, and the Scientific Re-
volution.

- Maria Mies und Vandana Shiva (1993),
Ecofeminism.

Kultur und Politik 118 » 25



	Die Subsistenzperspektive : ein ökofeministischer Beitrag zur Überwindung der Wachstumsökonomie

