
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 72 (2017)

Heft: 1

Artikel: "... und machet euch die Erde untertan ..." (1. Mose 1,28)

Autor: Schwyn, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur

«...und machet euch die Erde Untertan...» (l.Mose 1,28)
Dieser <Herrschaftsauftrag> steht in einem

von zwei Schöpfungsberichten der Bibel,
welche im 1. Jahrtausend vor Christus ver-
fasst wurden. Entscheidend für das

Verständnis dieses <Herrschaftsauftrags> an den

Menschen ist, wie die beiden von Luther in
seiner Übersetzung gebrauchten Verben

«Untertan machen) und <herrschen> zu
verstehen sind. Sind sie eher aggressiv zu
verstehen im Sinne von «beherrschen,

niederzwingen» oder eher im Sinne von <pfle-

gen>, «treuhänderisch gestalten», «mit
Autorität und Verantwortung

führen».

Es gibt für beide Deutungen
sprachlich gute Belege.

Entscheidend ist aber, welches

Bild des <Herrschenden>

mit diesen Verben verbunden

wird und in welchen

Zusammenhängen
überhaupt von der Herrschaft
des Menschen die Rede

ist.

In der biblischen
Forschung werden vor allem

zwei Zusammenhänge
besonders betont: 1. Der

Herrschaftsauftrag stehe im
Zusammenhang mit der Gottese-

benbildlichkeit des Menschen
(Gen. 1,26) und 2., das Bild des

(Herrschenden), das hinter dem Verbum
(herrschen) steht, sei das des altorientalischen
Königs.
(Herrschaft) kann ja durchaus unterschiedlich

verstanden werden. Wir Europäer sind

vielleicht noch immer geneigt, mit
(Herrschaft) diejenigen Verhältnisse zu assoziieren,

die vor der französischen Revolution

geherrscht haben, als absolute Könige ohne

demokratische Kontrolle ihr Volk knechteten

und unterdrückten. Und zurzeit gibt es

leider auch genügend aktuelle Bespiele
dafür, wie Potentaten ihre Herrschaft autokratisch,

autoritär und unterdrückerisch
ausüben. Die alttestamentlichen Texte haben

jedoch ein anderes Verständnis von Herrschaft.

«Ein Herrschaftsverhältnis, in dem der

Herrscher nur Nutzniesser seiner Untergebenen

ist, ist im Alten Testament undenkbar.

Lukas Schwyn. Dieser kurze biblische Satz

sorgt immer wieder für heftige Diskussionen.

Wie ist er zu verstehen? Darf man ihn
verstehen als Ermächtigung des Menschen,
sich die Natur zu unterwerfen und sie

auszubeuten, oder ist er zu verstehen als

Einweisung des Menschen in die Verantwortung
für das Gesamte der Schöpfung?
Es ist noch nicht lange her, da mussten sich

Christen gegen den Vorwurf wehren, dieser

Satz sei für die modernen ökologischen Krisen

verantwortlich und habe dazu geführt,
dass eine schamlose und grenzenlose

Ausbeutung der Erde durch den

Menschen überhaupt erst möglich
geworden sei.1 Inzwischen ist es

offenbar wieder opportun
geworden, mit genau diesem Satz

jegliche Art des Verfügungshandelns

über die Natur zu
rechtfertigen.2
Sicher ist es kein Zufall, dass

sich die moderne Naturwissenschaft

und damit die moderne

Naturbeherrschung durch
Wissenschaft und Technik gerade
auf dem Hintergrund der
jüdisch-christlichen Schöpfungsleh-

re entwickeln konnten. Zwei
Grundannahmen des christlichen

Schöpfungsglaubens waren dafür, wie
Hans Küng schreibt, «hilfreiche Voraussetzungen»:

1. «Die Welt ist nicht Gott, sie ist

geschaffen und nicht in sich heilig: Sie ist

dem Menschen zur Verfügung gestellt.»
Und 2. «Die Welt ist nicht Chaos, sondern

geordnet, Kosmos: Sie darf vom Menschen

genutzt, bebaut, erforscht werden.»3

Allerdings waren für das moderne Naturverständnis

und die wachsende Überzeugung,
die Erde sei nichts anderes als eine grenzenlos

ausbeutbare Ressource für den

Menschen, noch eine Reihe anderer
geistesgeschichtlicher und technischer Entwicklungen

notwendig. Man denke etwa daran,
dass bereits die Römer - ohne christlichen

Schöpfungsglauben - das Muster des Besitzes

über die Natur entwickelt haben oder
dass auch bereits die Einführung des schweren

zweirädrigen Pflugs anstelle des Hakenpflugs

im frühen Mittelalter das Verhältnis

des Menschen zur Erde grundlegend verändert

hat: U. Krolzik kommentiert letztere

Entwicklung mit den Worten: „Einst war der

Mensch ein Stück Natur gewesen, jetzt wurde

er ihr Ausbeuter".4

Der christliche Schöpfüngsglaube hat also

zwar zu einem neuen Naturverhältnis des

Menschen beigetragen, allerdings nur im

Die Schöpfung Foto: zVg

Verbund mit anderen ebenso wichtigen
Entwicklungen. Das heisst aber noch lange

nicht, dass dieser Glaube auch jegliche Art
von Ausbeutung und Beherrschung der Natur

legitimieren würde. Es gilt also genauer
zu fragen, wie der biblische Schöpfungsauftrag

zu verstehen ist.

Der vollständige Satz im ersten biblischen

Schöpfungsbericht (1. Mose 1,28) lautet:

«Und Gott segnete sie (die Menschen) und

Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und

mehret euch und füllt die Erde und macht sie

Untertan, und herrscht über die Fische des

Meeres und über die Vögel des Himmels und

über alle Tiere, die sich auf der Erde regen.»

' CarlAméry: Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums. Rowohlt, Reinbek 1972. —'Achim Walter, Professorfiir Kulturpflanzenwissenschaft an
der ETH Zürich im Tages-Anzeiger vom 9. 12. 2016 (S. 13). —3 Hans Küng: Der Anfang aller Dinge, Piper Verlag, 2. Auflage 2005, S. 141. - 4 U Krolzik zitiert in Gerhard
Liedke: Im Bauch des Fisches — ökologische Theologie, Kreuz Verlag 1979, S. 44. — Lukas Schwyn ist Pfarrer, Bioforum-Beirat und er leitet das «Bäuerliche Sorgentelefon».

16 > Kultur und Politik D17



Es schliesst immer in irgendeiner Weise ein

Dasein für den Untergebenen ein», schreibt

Claus Westermann in seinem Kommentar zur
Genesis.5

Die Ausleger sind sich heute einig, dass die

Vorstellung, die hinter dem Satz «...und
macht euch die Erde Untertan...» steht, das

Idealbild des israelitischen Königs ist, «der

im Alten Testament als irdischer Garant der
universalen Schöpfungs- und Lebensordnung

gilt. Seine Herrschaft gewährleistet
gerechte politische und soziale Verhältnisse und

auch gute Ordnung der Natur.» Und «wo es

Konflikte zwischen Mensch und Schöpfung

gibt, soll der Mensch Schiedsrichter sein,

alles wieder in schalom (Frieden) herrichten,

damit keinem Teil der Schöpfung das

Lebensrecht genommen wird.»6 Der Mensch

soll also durchaus schöpferisch und

kulturgestaltend tätig werden, aber er hat auch dafür

zu sorgen, dass die Lebensordnungen
nicht grundlegend gestört werden und die

Lebensräume für seine Mitgeschöpfe erhalten

bleiben.

Dazu kommt eben, dass der <Herrschaftsauf-

trag> an den Menschen übertragen wird, weil

er das Ebenbild Gottes ist. Das kann nur
heissen, dass der Mensch mit der Erde und
seinen Geschöpfen so umzugehen hat, wie es

im Sinne Gottes ist. «Gott herrscht zwar über

seine Welt, aber er vergewaltigt sie nicht; er
herrscht sorgsam (vgl. Psalml 04).»7 Sorgende

Herrschaft ist also gemeint, oder wie es

Hans Küng ausdrückt: Der Mensch ist als

Ebenbild Gottes «als Treuhänder und nicht
als Tyrann und Ausbeuter... der übrigen
Schöpfung übergeordnet.»8. Mit dem Satz

«...und macht euch die Erde Untertan...»
kann also sicher kein ausbeuterischer und
zerstörerischer Umgang mit der Erde

gerechtfertigt werden. Und er gibt auch nicht
die Erlaubnis, alles machen zu können, was

man will, ohne Beachtung der Auswirkungen
aufdas Gesamte der Schöpfung. Herrschaft
über die Tiere heisst demnach als Ebenbild

Gottes für die Tiere Verantwortung
tragen.
Auch ist zu ergänzen, dass der Schöpfungsbericht

in Genesis 1 keineswegs der einzige
Text ist, der über die Stellung des Menschen

in der Schöpfung Auskunft gibt. Für die

ökologische Diskussion innerhalb und auch

ausserhalb der Kirchen wurde die Formulierung
des Schöpfungsauftrags in der zweiten

Schöpfungserzählung der Bibel mindestens

ebenso wichtig, ja bei der Titelformulierung
des «konziliaren Prozesses für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung»

sogar wegleitend. Im zweiten Schöpfungsbericht

lautet der Auftrag an den Menschen, den

Garten Eden zu «bebauen und bewahren»

(Gen.2,15). Damit ist eine doppelte Aufgabe
verbunden, nämlich sowohl die Kulturarbeit
wie die Sorgearbeit. Der Ethiker Wolfgang
Huber, ehemaliger Ratsvorsitzende der

Evangelischen Kirche Deutschlands, formulierte:
«Eindrücklich ist die Formel, weil sie

Fortschritt und Erhaltung, progressio und conser-

untertan...» sowie «... dass er ihn (den Garten

Eden) bebaue und bewahre» ermächtigen

also den Menschen zur kulturellen
Mitgestaltung der Schöpfung, aber sie

auferlegen ihm auch Verantwortung für den

Erhalt und die Bewahrung der Lebensräume

und des Lebensrechts seiner Mitgeschöpfe.
Wenn wir nur schon daran denken, wie viele

Lebensarten und Lebensräume durch die

moderne Lebensweise der heutigen
Menschen bedroht sind, wird mehr als deutlich,
dass wir zwar die kulturelle (Um-)Gestaltung
sehr weit getrieben haben, aber die uns

übertragene Sorgearbeit und Verantwortung nicht

Kohle rausholen

vatio unmittelbar verbindet:... Bebauen, um
das Anvertraute zu bewahren; Bewahren, um
einen Ort des Bauens zu behalten.»9 Sich die

Erde Untertan machen heisst also auch hier
nicht, sie grenzenlos auszubeuten und zu
vernutzen, sondern sie zwar zu bebauen und
kulturell zu gestalten, aber eben auch sie zu pflegen

und zu erhalten. Schliesslich ist auch zu
beachten, dass der Auftrag, sich die Erde

Untertan zu machen und über die Tiere zu
herrschen, im Rahmen des göttlichen Segens

erfolgt, denn der Herrschaftsauftrag beginnt
mit den Worten: «Und Gott segnete sie...»
(Gen. 1,28). Der Segen Gottes wäre aber

sicher kein wirklicher Segen, wenn er auf
Kosten der Erde und unter Missachtung des

Lebensrechts der Mitgeschöpfe zustande

käme. Die Sätze «... und macht euch die Erde

Foto: zVg

wirklich wahrnehmen. Vielleicht hat das

auch etwas damit zu tun, dass die meisten von

uns die Natur nicht mehr als Gottes Schöpfung

und Geschenk an uns Menschen
wahrnehmen und somit diese grossartige Gabe

auch nicht mehr als Aufgabe verstehen können.

Doch auch so haben wir die Verantwortung,

wenn wir nur schon an das Lebensrecht

der zukünftigen Generationen denken. Die
Erde ist immer noch der einzige Lebensraum

für uns und alle Lebewesen, die wir kennen.

Sie ist ungeheuer vielfältig und reich an

Lebensformen. Ein ungeheurer Schatz an

Leben, den wir nicht geschaffen haben und auch

nie schaffen könnten. Diesen Schatz zu
lieben, zu hegen und zu pflegen ist unsere

Aufgabe. Ihn nur gierig zu plündern ist
schlicht und einfach zu wenig. •

3 Claus Westermann, Genesis. Biblischer Kommentar Band 1/1, 1974 " Gerhard Liedke, a. a. O. S. 136/137 1 Gerhard Liedke, a. a. O. S. 137 " Hans
Küng; a. a. O. S. 133 9 Wolfgang Huber, Konflikt und Konsens, München 1990, S. 202

IIRKM

Kultur und Politik D17 > 17


	"... und machet euch die Erde untertan ..." (1. Mose 1,28)

