
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 71 (2016)

Heft: 3

Artikel: Christliche und ausserchristliche Wurzeln unserer heutigen Boden- und
Naturbeziehung

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur

Christliche und ausserchristliche Wurzeln

unserer heutigen Boden- und Naturbeziehung
Gegenwärtig herrscht grosse Unsicherheit darüber, was eigentlich die europäische Kultur, gar Bodenkultur

ist - falls es diese überhaupt gibt. Einige Spuren und Aussichten

Nikola Patzel. Das kulturelle Erbe Europas
besteht aus christlichen und ausserchristlichen

Elementen. Zu Letzteren gehören die
vorchristlichen Religionen, die kulturelle
Wiederaufnahme von deren Motiven seit der Renaissance

und auch die Naturwissenschaft. Ein
kleiner Streifzug durch unsere kulturelle

Herkunftsgeschichte.

Als noch ein weibliches Gottesbild bestand,

wurde diesem in vorchristlicher Anschauung
auch die Fruchtbarkeit des Bodens und der Tiere

verdankt. Ein bekannter antiker Mythos
erzählt von der griechischen Demeter: Ihre Tochter

Kore-Persephone durchlief im Jahreslauf

einen Zyklus von Unter- und Oberwelt - in

ihrem Tod und ihrer Auferstehung auch ein

Vorbild für die Ackerpflanzen. Als die

Germanen die heute deutschsprachigen Länder

besiedelten, kam auch ihre Göttin Frija (Freya,

Fricke) mit dem Beinamen die Holde mit, die

später in Frau Holle weiterlebte: Sie «wandelte

über die Felder und verlieh den Äckern

Fruchtbarkeit». In der Spätphase der germanischen

Religion geriet das weibliche Gottesbild

erst gegenüber Wotan in die Defensive, dem

zum Dank man nun Garben auf dem Felde

stehen liess, dann wurden beide durch die christliche

Trinität abgelöst,

Ein archetypisches Göttinbild erscheint in vielen

Kulturen; in die hiesige wissenschaftliche

Diskussion über Boden kam es ansatzweise via
Pacha Mama, die kosmische Mutter Erde an-

diner Völker, zurück. In Bolivien und Ecuador

zum Beispiel haben die Eigenrechte von Mutter

Erde zum Schutz des Bodens zurzeit

Verfassungsrang. Auch manche Esoterik und

einzelne Markennamen wie <Demeter> oder <Gäa>

greifen dieses Göttinbild auf.

Christliche Bodenbeziehung
Bald nachdem Frija respektive Holle in den

sogenannten niederen Volksglauben der Sagen

und Märchen abgedrängt worden war, begann

«Déesse cérès» Illustration zu einer

Handschrift von Christine de Pizan (Paris, Jahr 1400)

man, die Gottesmutter Maria als «die Holde»

zu bezeichnen. Ihr Kleid schmückten nun

goldene Ähren, genannt «Christus, der
Weizen». - Zugleich jedoch belastete das natürlich
<heidnische> Substrat des Christentums in

Europa dessen Verhältnis zum Boden. War das

Erdreich doch sehr nahe den Bäumen, Quellen
und Steinen, deren Verehrungsverbot bei

schmerzlichen Strafen zum Standardrepertoire

der christlichen Missionare gehörte. In der

Schweiz verbot im 8. Jh. unter anderem der

einflussreiche Missionar Pirmin jede Verehrung

von Felsen, Quellen und Bäumen

zugleich mit der Beachtung von Träumen. Auch
der frühere Brauch, Neugeborene zur Kräftigung

symbolisch aufden Boden zu legen, wurde

im Christentum ungern gesehen.

Fast schlimmer noch als der Ruch des Heidentums

wirkte sich für den Boden ein Element

des christlichen Mythos selbst aus: So war
nach Lukas (10,18) der Satan vom Himmel (in

die Erde) gefallen, als Christus auf der Erde

wandelte. Daher legten Klerus undVolk auf
einen rituellen Exorzismus des Bodens gleicher-

massen Wert. Denn das <Gewürm> im Boden

entsprach in der Vorstellung der Menschen

den vereinten Dämonen des Teufels und
Heidentums, denen man bei den heiligsten
Symbolen der Dreifaltigkeit befahl, sich in die

Wildnis zurückzuziehen und sich vom Kulturland

der Christenheit fürderhin fernzuhalten.

Mithin gab es bei uns eine vermeintliche Identität

von Bodenlebewesen und bösen Geistern.

Übrigens gab es im 19. Jahrhundert seltsame

Übergänge zwischen den Bezeichnungen des

Weihwassers und chemischer Spritzmittel -
etwa das «gesegnete Vitriolwasser», eine saure

Schwefelverbindung.
Neben dem christlichen Gottesbild und Mythos

prägte auch die christliche Ethik die

Beziehung des Abendlandes zum Boden. Über

eine autoritäre oder ökologische Auslegung
der Genesis und ihrer populären Formulierung
«machet euch die Erde Untertan» wurde in den

letzten Jahrzehnten lebhaft diskutiert. Zuletzt
hat sich Papst Franziskus in seiner Enzyklika
«Laudato si'» mutig für eine liebevolle,

geschwisterlich-ökologische Naturbeziehung
und für eine Abkehr vom bisherigen radikalen

Anthropozentrismus der Kurie ausgesprochen.

Ekelfaktor, Boden-Schatz? Foto: Otto Ehrmann

' DieserArtikel ist eine gekürzte Fassung aus den Publikationen des Autors über «Kulturgeschichte und Bodenwahrnehmung: Eine ambivalente

Beziehung» in der Zeitschrift «politische Ökologie» 146 (2016): 28-34, und über «Wirkungen unserer Kulturgeschichte aufBodenwahrnehmung
und -kommunikation» im Buch (Wessolek Hg. 2015): « Von ganz unten. Warum wir unsere Böden besser schützen müssen». S- 241-258.

26 > Kultur und Politik 3>i6



Das Bodenverständnis der naturwissenschaftlichen

Aufklärung
Aufklärung als Kulturphänomen bedeutete

auch, die religiösen Aspekte aus dem Boden-

und Landbau-Weltbild möglichst vollständig

zu verdrängen. Zugleich begannen die

Naturwissenschaftler, sich den Boden ganz
genau anzusehen, wenn auch mit gemischten
Gefühlen. Im 19. Jahrhundert schrieb Friedrich

Albert Fallou, einer der Begründer der Bodenkunde:

«Alles Hässliche und Verächtliche,

Nutz- und Werth-lose, was sich der Mensch

denkt, das fasst er in den Worten (Staub,

Schmuz, Koth und Drech zusammen. Das sind
aber auch die Ehrentitel, welche er seiner Mutter

Erde gegeben hat und heute noch giebt. [...]
Mit keiner Sylbe denkt er daran, dass er
diesem verwünschten Schmutze und Kothe seine

Existenz verdankt.»

Fallou war sich also der kulturellen Problematik

des Bodens durchaus bewusst. Doch

versuchte er, ihr aufstreng wissenschaftlichem

Wege zu entkommen: «Erst durch eine geordnete

Zusammenstellung, oder Classifikation
wird das Einzelne als Theil eines Ganzen

bemerkbar und das letztere selbst erst übersichtlich

und verständlich.»

Einige religiöse und spirituelle Aspekte der

Bodenbeziehung wurden von Biolandbau-Pionieren

konstruktiv weitergetragen, während

die Wissenschaft ansonsten einen staubtrockenen

Rationalismus pflegte. Im vorherrschenden

naturwissenschaftlichen Paradigma gilt:
Emotionen und Gefühle bleiben als „subjektiv»

und Privatsache aussen vor. Deshalb führen

sogenannte <irrationale> Antriebe und
nicht ganz rationalisierbare Elemente des

Welt- und Selbstbildes von Forscher(inne)n
und Landbebauenden ein besonderes

Eigenleben, das sich wohl auf ihren Umgang mit
dem Boden auswirkt, aber auch ziemlich un-
bewusst und deshalb wenig reflektiert bleibt.

Die mit dem Korn zu uns gekommene
Kornblume wurde zu einem Symbolfür <Unkraut>

- undAgrarökologie! Foto: Katharina Schertier

Der innere Boden der Landwirtschaft
Auch in der Landwirtschaft gibt es

widersprüchliche Bodenbilder, gemäss den polaren
Bodenbildern der Kultur, von der die Agrar-
kultur ein Teil ist. Bis heute vorherrschend ist

das im 18. Jahrhundert erstmals formulierte

Stoffträger-Paradigma, in welchem der Boden

im Wesentlichen als Behälter für
Pflanzennährstoffe konzipiert wird. Auch sehr stark in

Werbebild eines Traktorherstellers, 2015.

Darunter steht: «Spüren Sie die Macht.

Übernehmen Sie die Verantwortung.»

Quelle: www.deutz-fahr.com

den Köpfen der Menschen ist die Wertung des

Bodens als ein Produktionsfaktor neben anderen;

diese Sicht gilt in kommunistischen wie
auch kapitalistischen Systemen als normal und

fordert stark die Technisierung und absolute

Ökonomisierung des Landbaus.

Der vor rund 100 Jahren aus dem Hauptstrom
der landwirtschaftlichen Entwicklung
abgezweigte Biolandbau nahm hingegen einige
Elemente des seit dem 16. Jahrhundert formulierten

<Vitalismus> auf, der die «Autonomie

des Lebendigen», also hier des Bodenlebens,

besonders betont. Diese Sichtweise wurde

dann einerseits mit verschiedenen religiösen

Vorstellungen kombiniert (unter anderem dem

christlichen Fürsorgeauftrag oder der Vorstellung

vom «Kreislauf des Lebens»), andererseits

an ein ökozentrisches Paradigma assimiliert,

das sich an die wissenschaftliche Ökologie

anlehnt.

Zusammenfassend und auch mit Blick auf heutige

Präzisionslandwirtschafts-, Gentechnik-

und Ernährungsdiskussionen kann in aller

Kürze angedeutet werden: Im «inneren
Boden» der Landwirtschaft sind auch heute

verschiedene mythische Vorstellungen sehr

wirksam, zu denen unter anderem der Mythos
des Prometheus (stärkt Naturbeherrschung und

Machertum) wie auch der Mythos der Demeter

(begünstigt beziehungsorientierten Ansatz

mit religiösen Aspekten) gehören. Beide Seiten

sind in jedem Menschen vorhanden, aber

in sehr unterschiedlichem Masse realisiert.

Sinnvolle Bodenkommunikation?!

Der Boden wird ambivalent wahrgenommen.
Sehen wir im Boden das zu Kontrollierende

und zu Bekämpfende - oder eine lebendige

Matrix von Leben und Tod, der wir vertrauen

können'? Ist der Boden nur durch die <Kultur>

gut oder gehört sein wildes Leben dazu, damit

er auch in Zukunft für Tier und Mensch

tragfähig bleibt?

In allen Facetten der europäischen Bodenkultur

- den christlichen und ausserchristli-

chen, den naturwissenschaftlichen und natur-

schützerischen - gibt es sehr positive und

sogar versöhnliche Anknüpfungspunkte für
eine gute Bodenbeziehung. Vermögen wir
diese in Worten und Bildern zu aktivieren und

zugleich dem Angstmachenden des Bodens,

das heisst dem ganz Unbekannten, auch den

Aspekten von Tod und Verwesung, in Ehren

seinen Platz zu lassen, dann kann konstruktive

Bodenkommunikation zu kulturellem Wandel

in der Naturbeziehung beitragen.

Widerstehen wir dabei aber der Versuchung

einer manipulativen Hervorrufung (teilweise)
unbewusster Vorstellungen, wie sie in Politik
und Marketing allzu oft geschieht. Dann kann

eine ethische Verbindung wissenschaftlicher

Aussagen, archetypischer Muster und kultureller

Botschaften, die den Einzelnen in

Nach dem Bodenverlust nach historischer

Entwaldung und neuem Buschfeuer. <Cedar-

berge>, Südafrika Foto: Nikola Patzel

seinem Leben ansprechen, hilfreich sein. Ein
solcher Weg kann die Naturbeziehung aus den

Sackgassen des Materialismus und Rationalismus

einerseits und des Romantizismus oder

von Religionsideologien andererseits herausführen.

So mag bei uns eine sich stets wandelnde

neue Einheit innerer und äusserer Bilder

zum Boden entstehen, auch eine den Boden

des Lebens verehrende Lebens- und

Arbeitspraxis: getragen durch das persönliche

Sinngefühl, wissenschaftliche Erkenntnisse

und Achtung der Natur. •

Kultur und Politik 3>i6 > 27


	Christliche und ausserchristliche Wurzeln unserer heutigen Boden- und Naturbeziehung

