Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 71 (2016)

Heft: 3

Artikel: Christliche und ausserchristliche Wurzeln unserer heutigen Boden- und
Naturbeziehung

Autor: Patzel, Nikola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-891082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-891082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche und ausserchristliche Wurzeln’
unserer heutigen Boden- und Naturbeziehung

Gegenwadrtig herrscht grosse Unsicherheit dariiber, was eigentlich die europdische Kultur, gar Boden-

kultur ist — falls es diese iiberhaupt gibt. Einige Spuren und Aussichten

Nikola Patzel. Das kulturelle Erbe Europas
besteht aus christlichen und ausserchristlichen
Elementen. Zu Letzteren gehoren die vor-
christlichen Religionen, die kulturelle Wieder-
aufnahme von deren Motiven seit der Renais-
sance und auch die Naturwissenschaft. Ein
kleiner Streifzug durch unsere kulturelle Her-
kunftsgeschichte.

Als noch ein weibliches Gottesbild bestand,
wurde diesem in vorchristlicher Anschauung
auch die Fruchtbarkeit des Bodens und der Tie-
re verdankt. Ein bekannter antiker Mythos er-
zdhlt von der griechischen Demeter: Thre Toch-
ter Kore-Persephone durchlief im Jahreslauf
einen Zyklus von Unter- und Oberwelt — in ih-
rem Tod und ihrer Auferstehung auch ein
Vorbild fiir die Ackerpflanzen. Als die Ger-
manen die heute deutschsprachigen Lander be-
siedelten, kam auch ihre Géttin Frija (Freya,
Fricke) mit dem Beinamen die Holde mit, die
spéter in Frau Holle weiterlebte: Sie «wandel-
te iiber die Felder und verlieh den Ackern
Fruchtbarkeit». In der Spitphase der germani-
schen Religion geriet das weibliche Gottesbild
erst gegeniiber Wotan in die Defensive, dem
zum Dank man nun Garben auf dem Felde ste-
hen liess, dann wurden beide durch die christ-
liche Trinitdt abgelost,

Ein archetypisches Gottinbild erscheint in vie-
len Kulturen; in die hiesige wissenschaftliche
Diskussion iiber Boden kam es ansatzweise via
Pacha Mama, die kosmische Mutter Erde an-
diner Volker, zuriick. In Bolivien und Ecuador
zum Beispiel haben die Eigenrechte von Mut-
ter Erde zum Schutz des Bodens zurzeit Ver-
fassungsrang. Auch manche Esoterik und ein-
zelne Markennamen wie <Demeter> oder «Gda»
greifen dieses Gottinbild auf.

Christliche Bodenbeziehung

Bald nachdem Frija respektive Holle in den so-
genannten niederen Volksglauben der Sagen
und Mirchen abgedringt worden war, begann

Illustration zu einer

«Déesse ceres»

Handschrift von Christine de Pizan (Paris, Jahr 1400)

man, die Gottesmutter Maria als «die Holde»
zu bezeichnen. Thr Kleid schmiickten nun
goldene Ahren, genannt «Christus, der Wei-
zen».— Zugleich jedoch belastete das natiirlich
<heidnische> Substrat des Christentums in Eu-
ropa dessen Verhiltnis zum Boden. War das
Erdreich doch sehr nahe den Baumen, Quellen
und Steinen, deren Verehrungsverbot bei
schmerzlichen Strafen zum Standardrepertoire
der christlichen Missionare gehorte. In der
Schweiz verbot im 8.Jh. unter anderem der
einflussreiche Missionar Pirmin jede Vereh-
rung von Felsen, Quellen und Bdumen zu-
gleich mit der Beachtung von Traumen. Auch
der frithere Brauch, Neugeborene zur Krifti-
gung symbolisch auf den Boden zu legen, wur-
de im Christentum ungern gesehen.

Fast schlimmer noch als der Ruch des Heiden-
tums wirkte sich fiir den Boden ein Element
des christlichen Mythos selbst aus: So war
nach Lukas (10,18) der Satan vom Himmel (in

die Erde) gefallen, als Christus auf der Erde
wandelte. Daher legten Klerus und Volk auf ei-
nen rituellen Exorzismus des Bodens gleicher-
massen Wert. Denn das «Gewiirm> im Boden
entsprach in der Vorstellung der Menschen
den vereinten Diimonen des Teufels und Hei-
dentums, denen man bei den heiligsten Sym-
bolen der Dreifaltigkeit befahl, sich in die
Wildnis zuriickzuziehen und sich vom Kultur-
land der Christenheit fiirderhin fernzuhalten.
Mithin gab es bei uns eine vermeintliche Iden-
titdt von Bodenlebewesen und bosen Geistern.
Ubrigens gab es im 19. Jahrhundert seltsame
Ubergiinge zwischen den Bezeichnungen des
Weihwassers und chemischer Spritzmittel —
etwa das «gesegnete Vitriolwasser», eine sau-
re Schwefelverbindung.

Neben dem christlichen Gottesbild und My-
thos prégte auch die christliche Ethik die Be-
ziehung des Abendlandes zum Boden. Uber
eine autoritire oder 6kologische Auslegung
der Genesis und ihrer populéren Formulierung
«machet euch die Erde Untertan» wurde in den
letzten Jahrzehnten lebhaft diskutiert. Zuletzt
hat sich Papst Franziskus in seiner Enzyklika
«Laudato si’» mutig fiir eine liebevolle, ge-
schwisterlich-6kologische Naturbeziehung

und fiir eine Abkehr vom bisherigen radikalen
Anthropozentrismus der Kurie ausgesprochen.

i

Ekelfaktor, Boden-Schatz?  Foto: Otto Ehrmann

" Dieser Artikel ist eine gekiirzte Fassung aus den Publikationen des Autors iiber «Kulturgeschichte und Bodenwahrnehmung: Eine ambivalente
Beziehungy in der Zeitschrift «politische dkologie» 146 (2016): 28-34, und iiber « Wirkungen unserer Kulturgeschichte auf Bodenwahrnehmung
und -kommunikation» im Buch (Wessolek Hg. 2015): «Von ganz unten. Warum wir unsere Biden besser schiitzen miisseny». S- 241-258.

26 > Kultur und Politik 3>16



Das Bodenverstandnis der naturwissen-
schaftlichen Aufkldarung

Aufklirung als Kulturphiinomen bedeutete
auch, die religiosen Aspekte aus dem Boden-
und Landbau-Weltbild moglichst vollstin-
dig zu verdringen. Zugleich begannen die
Naturwissenschaftler, sich den Boden ganz ge-
nau anzusehen, wenn auch mit gemischten Ge-
fithlen. Im 19. Jahrhundert schrieb Friedrich
Albert Fallou, einer der Begriinder der Boden-
kunde: «Alles Hdssliche und Verdchtliche,
Nutz- und Werth-lose, was sich der Mensch
denkt, das fasst er in den Worten (Staub,
Schmuz, Koth und Dreck zusammen. Das sind
aber auch die Ehrentitel, welche er seiner Mut-
ter Erde gegeben hat und heute noch giebt. [...]
Mit keiner Sylbe denkt er daran, dass er die-
sem verwiinschten Schmutze und Kothe seine
Existenz verdankt.»

Fallou war sich also der kulturellen Proble-
matik des Bodens durchaus bewusst. Doch
versuchte er, ihr auf streng wissenschaftlichem
Wege zu entkommen: «Erst durch eine geord-
nete Zusammenstellung, oder Classifikation
wird das Einzelne als Theil eines Ganzen be-
merkbar und das letztere selbst erst iibersicht-
lich und verstdndlich.»

Einige religiose und spirituelle Aspekte der
Bodenbeziehung wurden von Biolandbau-Pi-
onieren konstruktiv weitergetragen, wéhrend
die Wissenschaft ansonsten einen staubtrocke-
nen Rationalismus pflegte. Im vorherrschen-
den naturwissenschaftlichen Paradigma gilt:
Emotionen und Gefiihle bleiben als ,,subjek-
tivy und Privatsache aussen vor. Deshalb fiih-
ren sogenannte <irrationale> Antriebe und
nicht ganz rationalisierbare Elemente des
Welt- und Selbstbildes von Forscher(inne)n
und Landbebauenden ein besonderes Ei-
genleben, das sich wohl auf ihren Umgang mit

dem Boden auswirkt, aber auch ziemlich un-
bewusst und deshalb wenig reflektiert bleibt.

Die mit dem Korn zu uns gekommene Korn-

blume wurde zu einem Symbol fiir «Unkraut

— und Agrardkologie!  Foto: Katharina Schertler

Der innere Boden der Landwirtschaft

Auch in der Landwirtschaft gibt es wider-
spriichliche Bodenbilder, gemdss den polaren
Bodenbildern der Kultur, von der die Agrar-
kultur ein Teil ist. Bis heute vorherrschend ist
das im 18. Jahrhundert erstmals formulierte
Stofftrager-Paradigma, in welchem der Boden
im Wesentlichen als Behilter fiir Pflanzen-
ndhrstoffe konzipiert wird. Auch sehr stark in

Werbebild eines Traktorherstellers, 2015.
Darunter steht: «Spiiren Sie die Macht.

Ubernehmen Sie die Verantwortung. »

Quelle: www.deutz-fahr.com

den Kopfen der Menschen ist die Wertung des
Bodens als ein Produktionsfaktor neben ande-
ren; diese Sicht gilt in kommunistischen wie
auch kapitalistischen Systemen als normal und
fordert stark die Technisierung und absolute
Okonomisierung des Landbaus.

Der vor rund 100 Jahren aus dem Hauptstrom
der landwirtschaftlichen Entwicklung abge-
zweigte Biolandbau nahm hingegen einige
Elemente des seit dem 16. Jahrhundert formu-
lierten «Vitalismus) auf, der die «Autonomie
des Lebendigeny, also hier des Bodenlebens,
besonders betont. Diese Sichtweise wurde
dann einerseits mit verschiedenen religidosen
Vorstellungen kombiniert (unter anderem dem
christlichen Fiirsorgeauftrag oder der Vorstel-
lung vom «Kreislauf des Lebens»), anderer-
seits an ein 6kozentrisches Paradigma assimi-
liert, das sich an die wissenschaftliche Okolo-
gie anlehnt.

Zusammenfassend und auch mit Blick auf heu-
tige Prizisionslandwirtschafts-, Gentechnik-
und Erndhrungsdiskussionen kann in aller
Kiirze angedeutet werden: Im «inneren Bo-
den» der Landwirtschaft sind auch heute
verschiedene mythische Vorstellungen sehr
wirksam, zu denen unter anderem der Mythos
des Prometheus (starkt Naturbeherrschung und
Machertum) wie auch der Mythos der Deme-
ter (begiinstigt beziehungsorientierten Ansatz
mit religiésen Aspekten) gehoren. Beide Sei-
ten sind in jedem Menschen vorhanden, aber
in sehr unterschiedlichem Masse realisiert.

Sinnvolle Bodenkommunikation?!

Der Boden wird ambivalent wahrgenommen.
Sehen wir im Boden das zu Kontrollierende
und zu Bekdmpfende — oder eine lebendige
Matrix von Leben und Tod, der wir vertrauen
konnen? Ist der Boden nur durch die <Kultur»
gut oder gehort sein wildes Leben dazu, damit
er auch in Zukunft fiir Tier und Mensch trag-
fahig bleibt?

In allen Facetten der europiischen Boden-
kultur — den christlichen und ausserchristli-
chen, den naturwissenschaftlichen und natur-
schiitzerischen — gibt es sehr positive und so-
gar versohnliche Ankniipfungspunkte fiir
eine gute Bodenbeziehung. Vermdgen wir
diese in Worten und Bildern zu aktivieren und
zugleich dem Angstmachenden des Bodens,
das heisst dem ganz Unbekannten, auch den
Aspekten von Tod und Verwesung, in Ehren
seinen Platz zu lassen, dann kann konstruktive
Bodenkommunikation zu kulturellem Wandel
in der Naturbeziehung beitragen.
Widerstehen wir dabei aber der Versuchung ei-
ner manipulativen Hervorrufung (teilweise)
unbewusster Vorstellungen, wie sie in Politik
und Marketing allzu oft geschieht. Dann kann
eine ethische Verbindung wissenschaftlicher
Aussagen, archetypischer Muster und kultu-
reller Botschaften, die den Einzelnen in

Nach dem Bodenverlust nach historischer

Entwaldung und neuem Buschfeuer. «Cedar-
berge», Siidafrika Foto: Nikola Patzel
seinem Leben ansprechen, hilfreich sein. Ein
solcher Weg kann die Naturbeziehung aus den
Sackgassen des Materialismus und Rationalis-
mus einerseits und des Romantizismus oder
von Religionsideologien andererseits heraus-
fiihren. So mag bei uns eine sich stets wandeln-
de neue Einheit innerer und dusserer Bilder
zum Boden entstehen, auch eine den Boden
des Lebens verehrende Lebens- und Ar-
beitspraxis: getragen durch das personliche
Sinngefiihl, wissenschaftliche Erkenntnisse
und Achtung der Natur. °

Kultur und Politik 3>16 > 27



	Christliche und ausserchristliche Wurzeln unserer heutigen Boden- und Naturbeziehung

