Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 71 (2016)
Heft: 2
Artikel: Papst Franziskus' neue Aussagen Uber Landbau und Naturbeziehung
Autor: Patzel, Nikola
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-891066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-891066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Papst Franziskus' neue Aussagen liber Land--
bau und Naturbeziehung

Nikola Patzel. Ab und zu macht ein Papst ein
Rundschreiben. Das wird dann nach alter Sitte
eine ,.Enzyklika“ (= ,,das Kreisende®) genannt
und als Titel werden jeweils die Anfangsworte
der lateinischen Version genommen: hier ,,Lau-
dato si‘“ =, gelobt seist du*.'

Das klingt ziemlich abgehoben und nach Kir-
chen-Interna. Ist es in diesem Fall aber nicht.
Der Papst Franziskus versucht eine Wende in
der katholischen Auffassung von Natur zu voll-
ziehen. Er versucht ernsthaft, die Kirche mit
der Okologiebewegung, mit der sozialpoli-
tisch kimpferischen ,,Befreiungstheologie*
Lateinamerikas und mit der naturnahen Re-
ligiositit der Indios zu verbinden. Dabei hat
sich Bergoglio als erster Amtstrager den Franz
von Assisi zum Namenspatron genommen. Die-
ser war vor 800 Jahren nur deshalb der Unter-
driickung entgangen, weil der damalige Papst
Innozenz in der Nacht vor dem Treffen mit
Franz getrdumt hatte, jener wiirde das Kirchen-
gebdude vor dem Zusammenbruch bewahren.
Der Untertitel der jetzigen Umwelt-Enzyklika
des Franziskus ist ,,Uber die Sorge fiir das Ge-
meinsame Haus* und gemeint ist — die Erde. Im
Folgenden werden einige seiner Aussagen zur
Landwirtschaft zitiert:

Kritik an der Naturzerstérung und Techno-
kratie

Franziskus beschreibt die mystische Einheit
des Lebens: «Wir konnen sagen, dass die De-
sertifikation des Bodens so etwas wie eine
Krankheit fiir jeden Einzelnen ist, und wir ...
das Aussterben einer Art beklagen [konnen], als
wire es eine Verstiimmelung.»®” Aufgrund der
«Globalisierung des technokratischen Paradig-
mas ... haben der Mensch und die Dinge auf-
gehort, sich freundschaftlich die Hand zu rei-
chen, und sind dazu {ibergegangen, feindselig
einander gegeniiber zu stehen.»'* Dahinter sieht
er die ,,Technokratie*: «Man muss anerkennen,
dass die von der Technik erzeugten Produkte
nicht neutral sind, denn sie schaffen ein Netz,
das schliesslich die Lebensstile konditioniert,
und lenken die sozialen Moglichkeiten in die

Richtung der Interessen bestimmter Macht-
gruppen.»'”’
technologie, die Informatik, die Kenntnis unse-
rer eigenen DNA und andere Fahigkeiten, die
... denen, welche die

Kenntnis und vor allem die wirtschaftliche

So gében zum Beispiel «die Bio-

wir erworben haben,

Macht besitzen, sie einzusetzen, eine beeindru-
ckende Gewalt iiber die gesamte Menschheit
und die ganze Welt. ... und nichts kann garan-

Benozzo Gozzoli (1452): Traum von Papst Innozenz,

bevor er Franz von Assisi empfing.

tieren, dass sie [die Menschheit] diese [die
Macht] gut gebrauchen wird, vor allem wenn
man bedenkt, in welcher Weise sie sich gerade
jetzt ihrer bedient. ... Jede Zeit neigt dazu, eine
diirftige Selbsterkenntnis in Bezug auf die eige-

nen Grenzen zu entwickeln.»'

Es miisse auf allen Ebenen «einen Wider-
stand gegen den Vormarsch des technokrati-
schen Paradigmas» geben: «Andernfalls kon-
nen auch die besten 6kologischen Initiativen
schliesslich in derselben globalisierten Logik
stecken bleiben.» " Franziskus wendet sich ge-
gen das «irrationale Vertrauen»™ in den «My-
thos des Fortschrittsy», woran viele Menschen
um jeden Preis festhalten wiirden.” Denn «H#u-
fig wurde ein promethischer Traum der Herr-
schaft tiber die Welt vermittelt, der den Eindruck
erweckte, dass die Sorge fiir die Natur eine Sa-
che der Schwachen sei.»'"® Franziskus wendet
sich auch gegen «die Rede vom nachhaltigen
Wachstum» und Kombinationsversuche von
Profit, Technik und Naturschutz: «In diesem Zu-
sammenhang sind die Mittelwege nur eine klei-
ne Verzdgerung des Zusammenbruchs.»'™

Forderung nach geschwisterlicher Naturbe-
ziehung

Der Papst fordert eine neue Naturbeziehung, die
die Menschen «in zirtlicher Liebe mit ,Bruder
Sonne‘, ,Schwester Mond‘, Bruder Fluss und
Mutter Erde vereint™; denn "alles ist aufeinan-
der bezogen.»” «In jedem Geschdpf wohnt sein
lebensspendender Geist, der uns in eine Bezie-
hung zu ihm ruft».* Deshalb briiuchten wir
eine neue Spiritualitiit, die «weder von der
Leiblichkeit noch von der Natur oder den
Wirklichkeiten dieser Welt getrennt ist, son-
dern damit und darin gelebt wird, in Gemein-
schaft mit allem, was uns umgibt.»"'° Die gegen-
wartige «grosse anthropozentrische Masslosig-
keit»''
letzte Zweck der anderen Geschopfe sind nicht
wir»" «Das Herz ist nur eines, und die gleiche

gelte es zuriickzunehmen, denn «Der

Erbarmlichkeit, die dazu fiihrt, ein Tier zu miss-
handeln, zeigt sich unverziiglich auch in der Be-
ziehung gegeniiber anderen Menschen.» Aber
nicht nur gegeniiber anderen Menschen, auch
gegentiiber der Natur «kénnen wir von einer
universalen Geschwisterlichkeit sprechen».”
In jeder Feldblume und jedem Vogel sei Gott ge-
genwirtig.'”

! Dieses Zitat aus dem ,,Sonnengesang “ von Franz von Assisi geht so: ,, Gelobt seist du, mein Herr; durch unsere Schwester, Mutter Erde, die uns erhiilt und
lenkt und vielfltige Friichte hervorbringt und bunte Blumen und Krduter. “ — Die Papst-Zitate hier werden nach Absatznummer zitiert (hochgestellt).

? Prof. Vogt ist Lehrstuhlinhaber fiir Christliche Sozialethik an der LMU Miinchen und seit Jahren bei 6kologischen Fragen engagiert. Die Zitate hier ent-
standen aus meiner Mitschrift bei seinem Vortrag bei der Landvolkshochschule Niederalteich iiber Laudato si'— sowie durch Nachfrage per E-Mail.

16 > Kultur und Politik 2>16



iOID 3

- NUESTRO

'TO POR LA
RRA

EMENT OF THE PHILIPINES

Viele Kleinbauern-Organisationen freuen sich iiber die Aussagen des Papstes. Hier: "Unser Ruf nach Land"

(Philippinen, 2015)

Natur, Kultur und Religion

Franziskus berichtet von der Regel seines Na-
menspatrons Franz von Assisi, «im Konvent im-
mer einen Teil des Gartens unbebaut zu lassen,
damit dort die wilden Kriuter wiichsen.»"* Heu-
te aber falle es vielen Menschen schwer, «an-
zuerkennen, dass die Funktionsweise der na-
tiirlichen Okosysteme vorbildlich ist» und
iiberlegen gegeniiber technologischer Steue-
rung.” Er zitiert aus der Bibel (Sir 38,4): «Gott
bringt aus der Erde Heilmittel hervor, der Ein-
sichtige verschméhe sie nicht.» Und «Es ist
nicht iiberfliissig, zu betonen, dass alles mit al-
lem verbunden ist.»"** Auch darum «setzt die
Okologie auch die Pflege der kulturellen Reich-
tiimer der Menschheit im weitesten Sinn vor-
aus.»'” Denn «Wenn die Beziehung des Men-
schen zur Umwelt bedacht wird, darf die Kul-
tur nicht ausgeschlossen werden, und zwar nicht
nur im Hinblick auf die Denkmdler der Vergan-
genheit, sondern ganz besonders in ihrem le-
bendigen, dynamischen und partizipativen Sinn.
... Nicht einmal den Grundbegriff der Lebens-
qualitdt kann man vorschreiben, sondern muss
ihn aus dem Innern der Welt der Symbole und
Gewohnheiten, die einer bestimmten Men-
schengruppe eigen sind, verstehen.»'* Hierzu
konne auch gehoren, «das Land nicht [als] ein
Wirtschaftsgut, sondern eine Gabe Gottes und
der Vorfahren, die in ihm ruhen» zu verstehen,
wie es viele indigene Volker tun.' So sei es
«notwendig, auf die verschiedenen kulturel-
len Reichtiimer der Volker, auf Kunst und
Poesie, auf das innerliche Leben und auf die
Spiritualitiit zuriickzugreifen.»” Aber auch
die Christen miissten sich sagen lassen, dass sie
oft nichts zur Erhaltung der Natur tun: Dies sei
aber «weder etwas Fakultatives noch ein sekun-
dérer Aspekt der christlichen Erfahrung.»"'

Arbeit

«Man darf nicht danach trachten, dass der tech-
nologische Fortschritt immer mehr die mensch-
liche Arbeit verdringe, womit die Menschheit

sich selbst schidigen wiirde.»'™ «Es gibt eine
grosse Mannigfaltigkeit an kleinbduerlichen
Systemen fuir die Erzeugung von Lebensmitteln,
die weiterhin den Grossteil der Weltbevolkerung
erndhrt.» Deshalb miissten «Kleinproduzenten

und die Produktionsvielfalt klar und nachdriick-
lich» unterstiitzt werden.'”

Schlussbemerkung

Die meisten Béuerinnen und Bauern sind mit
dem von ihnen bebauten Land mitten im
Schlachtfeld der Interessen, weltweit. Es geht
irrsinnig viel um Macht iiber Mensch und Na-
tur. Es geht aber auch um die Auseinanderset-
zung verschiedener weltbildformender Krifte
in den menschlichen Gesellschaften. Auch die
Religionen und Kirchen wirkten in der Ge-
schichte immer wieder sehr unterschiedlich auf
Naturbeziehung ein. Dass Papst Franziskus
nun laut zu einer neuen geschwisterlichen
Hinwendung zur Natur aufruft, das ist hilf-
reich fiir eine biobiuerliche Agrarkultur. e

Fragen zu Laudato si‘ an Prof. Dr. Markus Vogt® von der katholisch-
theologischen Fakultdt der Universitdt Miinchen:

Was bedeutet dieses Lehrschreiben des Papstes aus Ihrer Sicht?

Vogt: «Auf diese Enzyklika haben wir jahrzehntelang gewartet. Es war gleich klar: Das ist
ein neues Kapitel in der Entwicklung der katholischen Soziallehre. Frither wurden die Um-
weltprobleme immer zuriickgestellt, man hat den Begriff der Natur neutralisiert und sich je-
weils hauptsdchlich um die Verteidigung der Anthropozentrik gekiimmert. Bisher war das
Leitkonzept der Humandokologie, die urspriinglich als Titel der Enzyklika geplant war, eine
Mogelpackung, die von Okologie spricht, aber den Wert der Natur fiir sich selbst leugnet.
Hier hat Papst Franziskus die Notbremse gezogen und eine radikale Neuinterpretation for-
muliert. Erstmals wird der Begriff im Sinne einer 6kologisch-relationalen [beziehungsori-
entierten] statt einer anthropozentrischen Anthropologie verwendet. Jetzt wird gesagt, wir
konnen die Natur nur verstehen, wenn wir die Wechselwirkungen und Vernetzungen sehen
und auch die Deutung des Menschen als Beziehungswesen auf die ganze Natur erweitern.
Der Papst macht jetzt auch einen Briickenschlag zwischen christlicher Spiritualitit und in-
digenem Naturverstandnis. Der Leitbegriff ,,Mutter Erde* kommt sowohl bei Franz von As-
sisi als auch in der indigenen Tradition Lateinamerikas vor.»

Und was hat sich ein Jahr nach Erscheinen dieses Rundbriefes in der Kirche gedindert?
Vogt: «Ausserhalb der Kirche ist die Reaktion viel stirker als innerhalb der Kirche: dort hat
es bisher keine nennenswerte Konsequenzen und keine institutionellen Folgen gehabt. Was
bisher in der Kirche am meisten fehlt, ist, dass Schopfungsverantwortung als Glaubenspra-
xis verstanden wird. Im kirchlichen Alltag, bei Gottesdiensten, in der wissenschaftlichen
Theologie oder in der kirchlichen Verwaltung (z.B. den Stromvertrdgen der Diézesen) spielt
Schépfungsverantwortung bisher nur ein untergeordnete Rolle. — Wir sollten selbstkritisch
wahrnehmen: Christentum ist nicht unbedingt die Losung der Probleme, es ist oft auch Teil
des Problems. Vom biblischen Kontext gelost wurde der Bibelvers ,,Macht Euch die Erde
Untertan“ zum Programm fiir Naturzerstorung. Wenn sich der Mensch als Krone der Schop-
fung versteht, wird er zu ihrer Dornenkrone. Biblisch ist aber nicht der Mensch, sondern
der Sabbat die Krone der Schopfung.»

Sehen Sie auch Schwachpunkte in dieser Enzyklika?

Vogt: «Erstens, das Christentum ist keine Naturreligion. Hier steht die Diskussion erst am
Anfang. Zweitens: Der Papst kommt aus der lateinamerikanischen Tradition und er kennt
die soziale Marktwirtschaft und die Moglichkeiten einer Ordnungspolitik kaum.»

Kultur und Politik 2»16 > 17



	Papst Franziskus' neue Aussagen über Landbau und Naturbeziehung

