
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 71 (2016)

Heft: 2

Artikel: Papst Franziskus' neue Aussagen über Landbau und Naturbeziehung

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur

Papst Franziskus1 neue Aussagen über Land--
bau und Naturbeziehung
Nikola Patzel. Ab und zu macht ein Papst ein

Rundschreiben. Das wird dann nach alter Sitte

eine „Enzyklika" „das Kreisende") genannt
und als Titel werden jeweils die Anfangsworte
der lateinischen Version genommen: hier „Laudato

si'" „gelobt seist du".1

Das klingt ziemlich abgehoben und nach Kir-
chen-Interna. Ist es in diesem Fall aber nicht.

Der Papst Franziskus versucht eine Wende in

der katholischen Auffassung von Natur zu
vollziehen. Er versucht ernsthaft, die Kirche mit
der Ökologiebewegung, mit der sozialpolitisch

kämpferischen „Befreiungstheologie"
Lateinamerikas und mit der naturnahen

Religiosität der Indios zu verbinden. Dabei hat

sich Bergoglio als erster Amtsträger den Franz

von Assisi zum Namenspatron genommen. Dieser

war vor 800 Jahren nur deshalb der

Unterdrückung entgangen, weil der damalige Papst

Innozenz in der Nacht vor dem Treffen mit
Franz geträumt hatte, jener würde das Kirchengebäude

vor dem Zusammenbruch bewahren.

Der Untertitel der jetzigen Umwelt-Enzyklika
des Franziskus ist „Über die Sorge für das

Gemeinsame Haus" und gemeint ist- die Erde. Im

Folgenden werden einige seiner Aussagen zur
Landwirtschaft zitiert:

Kritik an der Naturzerstörung und Techno-

kratie

Franziskus beschreibt die mystische Einheit
des Lebens: «Wir können sagen, dass die De-

sertifikation des Bodens so etwas wie eine

Krankheit für jeden Einzelnen ist, und wir
das Aussterben einerArt beklagen [können], als

wäre es eine Verstümmelung.»89 Aufgrund der

«Globalisierung des technokratischen Paradigmas

haben der Mensch und die Dinge
aufgehört, sich freundschaftlich die Hand zu
reichen, und sind dazu übergegangen, feindselig
einander gegenüber zu stehen.»l06Dahinter sieht

er die „Technokratie": «Man muss anerkennen,

dass die von der Technik erzeugten Produkte

nicht neutral sind, denn sie schaffen ein Netz,
das schliesslich die Lebensstile konditioniert,
und lenken die sozialen Möglichkeiten in die

Richtung der Interessen bestimmter
Machtgruppen.»107 So gäben zum Beispiel «die

Biotechnologie, die Informatik, die Kenntnis unserer

eigenen DNA und andere Fähigkeiten, die

wir erworben haben, denen, welche die

Kenntnis und vor allem die wirtschaftliche
Macht besitzen, sie einzusetzen, eine beeindruckende

Gewalt über die gesamte Menschheit

und die ganze Welt. und nichts kann garan-

Benozzo Gozzoli (1452): Traum von Papst Innozenz,

bevor er Franz von Assisi empfing.

tieren, dass sie [die Menschheit] diese [die

Macht] gut gebrauchen wird, vor allem wenn

man bedenkt, in welcher Weise sie sich gerade

jetzt ihrer bedient.... Jede Zeit neigt dazu, eine

dürftige Selbsterkenntnis in Bezug aufdie eige¬

nen Grenzen zu entwickeln.»104

Es müsse auf allen Ebenen «einen Widerstand

gegen den Vormarsch des technokratischen

Paradigmas» geben: «Andernfalls können

auch die besten ökologischen Initiativen
schliesslich in derselben globalisierten Logik
stecken bleiben.» 111 Franziskus wendet sich

gegen das «irrationale Vertrauen»18 in den «Mythos

des Fortschritts», woran viele Menschen

um jeden Preis festhalten würden.60 Denn «Häufig

wurde ein promethischer Traum der

Herrschaft über die Welt vermittelt, der den Eindruck

erweckte, dass die Sorge für die Natur eine

Sache der Schwachen sei.»116 Franziskus wendet

sich auch gegen «die Rede vom nachhaltigen
Wachstum» und Kombinationsversuche von

Profit, Technik und Naturschutz: «In diesem

Zusammenhang sind die Mittelwege nur eine kleine

Verzögerung des Zusammenbruchs.»194

Forderung nach geschwisterlicher Naturbeziehung

Der Papst fordert eine neue Naturbeziehung, die

die Menschen «in zärtlicher Liebe mit, Bruder

Sonne', ,Schwester Mond', Bruder Fluss und

Mutter Erde vereint"; denn "alles ist aufeinander

bezogen.»92 «In jedem Geschöpfwohnt sein

lebensspendender Geist, der uns in eine Beziehung

zu ihm ruft».88 Deshalb bräuchten wir
eine neue Spiritualität, die «weder von der

Leiblichkeit noch von der Natur oder den

Wirklichkeiten dieser Welt getrennt ist,

sondern damit und darin gelebt wird, in Gemeinschaft

mit allem, was uns umgibt.»2"' Die

gegenwärtige «grosse anthropozentrische Masslosig-
keit»"6 gelte es zurückzunehmen, denn «Der

letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht
wir.»83 «Das Herz ist nur eines, und die gleiche

Erbärmlichkeit, die dazu führt, ein Tier zu
misshandeln, zeigt sich unverzüglich auch in der

Beziehung gegenüber anderen Menschen.» Aber

nicht nur gegenüber anderen Menschen, auch

gegenüber der Natur «können wir von einer
universalen Geschwisterlichkeit sprechen».228

In jeder Feldblume und jedem Vogel sei Gott

gegenwärtig.100

' Dieses Zitat aus dem „ Sonnengesang " von Franz von Assisi geht so: „ Gelobt seist du, mein Herr, durch unsere Schwester, Mutter Erde, die uns erhält und
lenkt und vielfältige Früchte hervorbringt und bunte Blumen und Kräuter. " - Die Papst-Zitate hier werden nach Absatznummer zitiert (hochgestellt).
2
Prof. Vogt ist Lehrstuhlinhaberfür Christliche Sozialethik an der LMU München und seit Jahren bei ökologischen Fragen engagiert. Die Zitate hier

entstanden aus meiner Mitschrift bei seinem Vortrag bei der Landvolkshochschule Niederalteich über Laudato si ' - sowie durch Nachfrage per E-Mail.

16 > Kultur und Politik 2>i6



iOID
NUESTRO

GRITO POR LA
TI ERRA!

PEASANT MOVEMENT OF THE

Viele Kleinbauern-Organisationen freuen sich über die Aussagen des Papstes. Hier: "Unser RuJ nach Land"

(Philippinen, 2015)

Natur, Kultur und Religion
Franziskus berichtet von der Regel seines

Namenspatrons Franz von Assisi, «im Konvent

immer einen Teil des Gartens unbebaut zu lassen,

damit dort die wilden Kräuter wüchsen.»12 Heute

aber falle es vielen Menschen schwer,

«anzuerkennen, dass die Funktionsweise der
natürlichen Ökosysteme vorbildlich ist» und

überlegen gegenüber technologischer
Steuerung.22 Er zitiert aus der Bibel (Sir 38,4): «Gott

bringt aus der Erde Heilmittel hervor, der

Einsichtige verschmähe sie nicht.» Und «Es ist

nicht überflüssig, zu betonen, dass alles mit
allem verbunden ist.»'38 Auch darum «setzt die

Ökologie auch die Pflege der kulturellen Reichtümer

der Menschheit im weitesten Sinn
voraus.»143 Denn «Wenn die Beziehung des

Menschen zur Umwelt bedacht wird, darf die Kultur

nicht ausgeschlossen werden, und zwar nicht

nur im Hinblick aufdie Denkmäler der

Vergangenheit, sondern ganz besonders in ihrem

lebendigen, dynamischen und partizipativen Sinn.

Nicht einmal den Grundbegriff der Lebensqualität

kann man vorschreiben, sondern muss

ihn aus dem Innern der Welt der Symbole und

Gewohnheiten, die einer bestimmten

Menschengruppe eigen sind, verstehen.»143 Hierzu

könne auch gehören, «das Land nicht [als] ein

Wirtschaftsgut, sondern eine Gabe Gottes und

der Vorfahren, die in ihm ruhen» zu verstehen,

wie es viele indigene Völker tun.'46 So sei es

«notwendig, auf die verschiedenen kulturellen

Reichtümer der Völker, auf Kunst und

Poesie, auf das innerliche Leben und auf die

Spiritualität zurückzugreifen.»63 Aber auch

die Christen müssten sich sagen lassen, dass sie

oft nichts zur Erhaltung der Natur tun: Dies sei

aber «weder etwas Fakultatives noch ein sekundärer

Aspekt der christlichen Erfahrung.»151

Arbeit
«Man darfnicht danach trachten, dass der

technologische Fortschritt immer mehr die menschliche

Arbeit verdränge, womit die Menschheit

sich selbst schädigen würde.»128 «Es gibt eine

grosse Mannigfaltigkeit an kleinbäuerlichen

Systemen für die Erzeugung von Lebensmitteln,

die weiterhin den Grossteil der Weltbevölkerung

ernährt.» Deshalb müssten «Kleinproduzenten

und die Produktionsvielfalt klar und nachdrücklich»

unterstützt werden.129

Schlussbemerkung
Die meisten Bäuerinnen und Bauern sind mit
dem von ihnen bebauten Land mitten im
Schlachtfeld der Interessen, weltweit. Es geht

irrsinnig viel um Macht über Mensch und Natur.

Es geht aber auch um die Auseinandersetzung

verschiedener weltbildformender Kräfte

in den menschlichen Gesellschaften. Auch die

Religionen und Kirchen wirkten in der

Geschichte immer wieder sehr unterschiedlich auf

Naturbeziehung ein. Dass Papst Franziskus

nun laut zu einer neuen geschwisterlichen

Hinwendung zur Natur aufruft, das ist

hilfreich für eine biobäuerliche Agrarkultur. •

Fragen zu Laudato si' an Prof. Dr. Markus Vogt2 von der
katholischtheologischen Fakultät der Universität München:

Was bedeutet dieses Lehrschreiben des Papstes aus Ihrer Sicht?

Vogt: «Auf diese Enzyklika haben wir jahrzehntelang gewartet. Es war gleich klar: Das ist

ein neues Kapitel in der Entwicklung der katholischen Soziallehre. Früher wurden die

Umweltprobleme immer zurückgestellt, man hat den Begriffder Natur neutralisiert und sich

jeweils hauptsächlich um die Verteidigung der Anthropozentrik gekümmert. Bisher war das

Leitkonzept der Humanökologie, die ursprünglich als Titel der Enzyklika geplant war, eine

Mogelpackung, die von Ökologie spricht, aber den Wert der Natur für sich selbst leugnet.

Hier hat Papst Franziskus die Notbremse gezogen und eine radikale Neuinterpretation
formuliert. Erstmals wird der Begriff im Sinne einer ökologisch-relationalen [beziehungsori-

entierten] statt einer anthropozentrischen Anthropologie verwendet. Jetzt wird gesagt, wir
können die Natur nur verstehen, wenn wir die Wechselwirkungen und Vernetzungen sehen

und auch die Deutung des Menschen als Beziehungswesen auf die ganze Natur erweitern.

Der Papst macht jetzt auch einen Brückenschlag zwischen christlicher Spiritualität und in-

digenem Naturverständnis. Der Leitbegriff „Mutter Erde" kommt sowohl bei Franz von Assisi

als auch in der indigenen Tradition Lateinamerikas vor.»

Und was hat sich ein Jahr nach Erscheinen dieses Rundbriefes in der Kirche geändert?

Vogt: «Ausserhalb der Kirche ist die Reaktion viel stärker als innerhalb der Kirche: dort hat

es bisher keine nennenswerte Konsequenzen und keine institutionellen Folgen gehabt. Was

bisher in der Kirche am meisten fehlt, ist, dass Schöpfüngsverantwortung als Glaubenspraxis

verstanden wird. Im kirchlichen Alltag, bei Gottesdiensten, in der wissenschaftlichen

Theologie oder in der kirchlichen Verwaltung (z.B. den Stromverträgen der Diözesen) spielt

Schöpfüngsverantwortung bisher nur ein untergeordnete Rolle. - Wir sollten selbstkritisch

wahrnehmen: Christentum ist nicht unbedingt die Lösung der Probleme, es ist oft auch Teil

des Problems. Vom biblischen Kontext gelöst wurde der Bibelvers „Macht Euch die Erde

Untertan" zum Programm für Naturzerstörung. Wenn sich der Mensch als Krone der Schöpfung

versteht, wird er zu ihrer Dornenkrone. Biblisch ist aber nicht der Mensch, sondern

der Sabbat die Krone der Schöpfung.»

Sehen Sie auch Schwachpunkte in dieser Enzyklika?
Vogt: «Erstens, das Christentum ist keine Naturreligion. Hier steht die Diskussion erst am

Anfang. Zweitens: Der Papst kommt aus der lateinamerikanischen Tradition und er kennt

die soziale Marktwirtschaft und die Möglichkeiten einer Ordnungspolitik kaum.»

Kultur und Politik 2>i6 > 17


	Papst Franziskus' neue Aussagen über Landbau und Naturbeziehung

