
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 70 (2015)

Heft: 2: 6

Artikel: Rückwärts in die Zukunft

Autor: Estermann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur

Rückwärts in die Zukunft
Das andine «Gute Leben» und unsere Wohlstandsfalle

Josef Estermann.1 Schon längst ist eigentlich
erwiesen: Das weltweit noch immer vorherrschende

kapitalistische Modell unbegrenzten
Wachstums und die manische Anhäufung von

Konsumgütern und Kapital sind nicht
nachhaltig. Sie führen uns an den Rand der globalen

Katastrophe. Unbeschränktes Wachstum

ist in einer begrenzten Welt nicht möglich, die

Kapazität des Ökosystems Erde ist längst an

ihre Grenzen gekommen. Inzwischen nimmt
aber im «reichen» Norden auch das individuelle

Unbehagen an unserer Leistungsgesellschaft
und dem Wachstumszwang zu. Viele sind nicht

mehr gewillt, in diesem Hamsterrad weiter zu

trampeln, andere werden krank oder nehmen

sich angesichts der Unmöglichkeit, den

Anforderungen dieser Achterbahn zu genügen, gar
das Leben. Die Symptome der Krankheit
sind bekannt, und auch bei der Ursachenforschung

herrscht erstaunliche Einigkeit,
zumindest in Zeiten akuter Krisen wie etwa

2008. Und doch wird das Dogma des

Wirtschaftswachstums und eines dauernd wachsenden

Wohlstands von den herrschenden Eliten

nicht in Frage gestellt.

Vom wirtschaftlichen Liberalismus

zum Fatalismus

Die europäische Aufklärung ist mit dem

Anspruch aufgetreten, den Menschen aus seiner

selbst verschuldeten Unmündigkeit zu befreien

und das Joch fremder Beherrschung (Aristokratie,

Monarchie) und die Abhängigkeit von
den Naturkräften ein für alle Mal abzuschütteln.

Als Heilmittel gegen diese vormodernen

«Abhängigkeiten» galten der Mut zum
Gebrauch der eigenen Vernunft, aber auch eine

wirtschaftliche und politische Ordnung, die

der Eigeninitiative des Individuums möglichst
viel Spielraum bietet. Demokratische

Entscheidungsfindung und wirtschaftlicher
Liberalismus sollten gemeinsam ins gelobte Land

der «Freiheit» und Emanzipation des Menschen

von fremder Herrschaft führen. Dazu gehörte
zweifellos auch die Befreiung vom «Joch der

Natur», die man zwingen sollte, ihre
Geheimnisse preiszugeben. Industrialisierung
und Technologie sollten zu den Zauberworten

JosefEstermann lebte lange Zeit in

den Anden. Foto: Marcel Kaufmann/Comundo

von Fortschritt und Wohlstand werden. Dieser

Zukunftsoptimismus - es wird immer besser

und angenehmer - aber hat sich inzwischen als

Bumerang erwiesen, auch wenn sich noch

viele Gesellschaften oder zumindest Teile

davon in den «Wohlstandsblasen» recht gemütlich

daheim fühlen. Trotz den gebetsmühlen-

artigen Bekenntnissen zum Freien Markt ist es

schon lange kein Geheimnis mehr, dass dieser

weder «frei» ist, noch für die Mehrheit der

Menschen aufder Erde zum erhofften Paradies

führen wird. Der anfanglich revolutionäre
Liberalismus ist inzwischen zu einer
reaktionären Wirtschaftsdiktatur geworden:
There is no alternative (Margaret Thatcher) -
Es gibt keine Alternative!

Moderne und Natur

Die europäische Moderne hat sich zum Ziel

gesetzt, die Natur zu «humanisieren» und sie

ganz im Sinne unserer Interessen umzugestalten,

also zu «kultivieren». Allerdings geschah

dies aufgrund von zwei Voraussetzungen, die

sich inzwischen als fatal herausgestellt haben:

Der Mensch selber wird nicht als Teil der Natur

betrachtet, und die Natur ist ein geistloses und

damit frei manipulierbares Objekt. Beide

haben zu einer Entkoppelung von Mensch und

Natur, von Geist und Materie, von Körper und

Seele, oder moderner gesprochen: von organischen

und technologischen Prozessen geführt.
Die in der europäischen Moderne vorherrschende

Rationalität ist jene von Mittel und

Zweck, Instrument und Ziel, Subjekt und

Objekt, Effizienz und Nutzen. Die Natur (und

damit die so genannten «Ressourcen») wurde

zum blossen Mittel der menschlichen

Bedürfnisbefriedigung. Damit erfolgte einerseits eine

«Entnaturalisierung» des Menschen: Seine

Welt wurde immer künstlicher und entkoppelte

sich zusehends von natürlichen Zyklen und

Begrenzungen. Andererseits wurde die Natur

immer «künstlicher»: Ihre Bestandteile oder

«Rohstoffe» wurden in Konsumgüter,
gesellschaftliche Infrastruktur und Technologiekomplexe

umgewandelt. Die Folgen sind sattsam

bekannt: ökologische Krise; industrielle

Landwirtschaft; Raubbau an den

Lebensgrundlagen; neue Zivilisationskrankheiten;
weltweite Ungleichheit und Armut.

Schneller, grösser, gieriger, höher...
Das vorherrschende abendländische
Zeitverständnis geht von der Vorstellung aus, dass die

Menschheit sich von einer Urzeit über viele

Wandlungsphasen auf eine goldene Zukunft

zubewegt, die je nachdem von unterschiedlichen

Vorstellungen besetzt worden ist: Reich

Gottes, klassenlose Gesellschaft, American

Dream, Wohlstandsgesellschaft, Konsumparadies.

Heute sind progressive und emanzi-

patorische Utopien verschwunden und die

Zukunft wird ausschliesslich als (unbegrenzte)

Extrapolation unseres gegenwärtigen
Lebensstandards betrachtet. Damit weiterhin «Wachstum»

möglich ist, geht es darum, vom selben

mehr und schneller, grösser und gieriger zu

produzieren und zu konsumieren.

Dabei ist das diesem Wachstumswahn

zugrundeliegende Zeitmodell keineswegs für alle

Kulturen und Gesellschaften bestimmend. Viele
Menschen leben in relativ intakten Zyklen, die

sich wiederholen, und auch eine noch so

umfassend mechanisierte Landwirtschaft kann

' JosefEstermann ist Philosoph und Theologe. Er kennt Lateinamerika und besonders die Andenwelt aus über 17 Jahren Tätigkeit in Peru und Bolivien.
Seit Ende 2012 ist er der Bildungsleiter des Romero-Hauses in Luzern. Er ist verheiratet und Vater von drei erwachsenen Kindern.

14 > Kultur und Politik 2>i5



Landschaft im Andenhochland Boliviens. Foto: Rafael Estermann Jansen

VivirBien, Suma Qamafia, Gut leben - Das Beispiel Bolivien

In der neuen Staatsverfassung Boliviens, die am 8. Februar 2009 in Kraft getreten ist,

kommt neunmal der Begriff des Vivir Bien, des «Gut leben» vor. Schon in der Präambel

wird der Suche nach dem Vivir Bien Vorrang eingeräumt vor Respekt und Gleichheit
und den Prinzipien von Souveränität, Würde, Solidarität, Harmonie und Gerechtigkeit

(equidad) in der Verteilung und Umverteilung des Sozialprodukts. «Gut leben» ist dabei

vor allem wirtschaftlich ausgerichtet und versteht sich als Gegenposition zu kapitalistischen

Systemen. Auf dieser Linie hat der Präsident Evo Morales im April 2008 bei der

Eröffnung des VII. Indigenen Forums der Vereinten Nationen «10 Gebote für Rettung
des Planeten» vorgestellt, die mit den Worten enden: «Wir wollen, dass alle gut leben

können, was nicht heisst: besser leben auf Kosten der anderen. Wir müssen einen

gemeinschaftlichen Sozialismus aufbauen in Harmonie mit der Mutter Erde.»

Allerdings präsentierte der bolivianische Aussenminister und indigene Chefideologe der

Regierungspartei MAS (Movimiento al Socialismo - Bewegung zum Sozialismus), David

Choquehuanca, in seinen 25 Postulaten zum Verständnis von Vivir Bien von 2010 ein

anderes Verständnis. Er kritisierte darin nicht nur den Kapitalismus, sondern auch den

Sozialismus: «Das Wichtigste ist nicht das menschliche Wesen (wie es der Sozialismus

postuliert), und auch nicht das Geld (wie es der Kapitalismus postuliert), sondern das

Leben.» Demgegenüber formulierte das Planungsministerium im Mai 2010 als

Kernelemente von Vivir Bien u.a.: Eine Volkswirtschaft, die ausgerichtet ist auf die Befriedigung

der Grundbedürfnisse und die Beschaffung der lebensnotwendigen Mittel, und:

Eine volkswirtschaftliche Steuerung, geleitet durch eine Ethik des Schutzes von Leben

und Personen. Mit dem Vivir Bien sucht die Regierung auch den Konsens unter allen

Mitgliedern der Gemeinschaft und will damit die Nachteile der Demokratie überwinden.

Sie versucht sich dabei das andine Regierungsverständnis nutzbar zu machen, das sich

auf rotative Autoritäten und Sozialkontrolle durch die Gemeinschaft stützt.

Der schillernde Begriffvon VivirBien zeigt sich also in recht unterschiedlichen politischen

Ausrichtungen (Josef Estermann).

sich den Jahreszyklen von Aussaat und Ernte,
Wachsen und Verwelken nicht entziehen. Das

«unbegrenzte Wachstum» gibt es nur in

pathologischer Form: als Krebsgeschwür mit
Todesfolgen. Aber auch als Individuen sind wir in

Lebenszyklen eingebunden und werden trotz
der Errungenschaften von Medizin und Technik

mit unserer eigenen Endlichkeit konfrontiert.
Unsere «Träume» von einem «guten Leben»

gehen weit über das hinaus, was uns Werbung
und der irrationale Wachstumswahn glauben
machen wollen.

Das andine Buen Vivir

In einer Situation von Krisen, die sich wie

Kettenglieder aneinanderreihen (ökologische,

politische, spirituelle, wirtschaftliche, kulturelle,

wertmässige Krisen), erstaunt es nicht,
dass wir nach Alternativen Ausschau halten

und solche in Zivilisationen zu entdecken meinen,

die jenseits der Sackgasse verortet sind,

in der wir uns befinden. Ein solches Modell,
das in letzter Zeit auch in Europa immer mehr

diskutiert wird, scheint das andine Buen Vivir

(in Bolivien: Vivir Bien) oder «Gute Leben»

zu sein. Dieses aus den indigenen Kulturen der

Quechuas und Aymaras des Andenhochlandes

Südamerikas stammende Konzept einer
friedlichen und sich gegenseitig ergänzenden

Koexistenz zwischen Mensch und Natur ist

allerdings nicht wirklich zu verstehen, ohne

Kultur und Politik 2>i5 > 15



die ihm zugrundeliegende Weltanschauung
miteinzubeziehen.

Diese geht grundsätzlich davon aus, dass die

Beziehung - und nicht etwa die abgesonderten

Individuen und Dinge - die Grundlage allen

Seins und des Lebens insgesamt ist. Ohne

Beziehung gibt es kein Leben; die organische
Verbundenheit aller Lebewesen (und dazu

gehören im andinen Verständnis auch die

Flüsse, Äcker, Berge, Mineralien usw.)
miteinander ist die Voraussetzung dafür, dass

Leben entsteht, sich erhält und sich reproduziert.

Und sie ist zugleich Bedingung für die

Ich-Werdung des Menschen, und nicht etwa

umgekehrt. «Alles ist mit allem verbunden» -
diese holistische Auffassung bestimmt auch

das Buen Vivir, das von einem individuellen

Konsum- und Wohlstandsideal denkbar weit

entfernt ist. Es geht nicht um ein «besseres

Leben», denn in einer endlichen Welt bedeutet

dies zwangsläufig, dass es anderen (Menschen,

der Natur) «schlechter» geht. Es geht vielmehr

darum, dass alle Wesen ausreichende Mittel zur

Verfügung haben, ihre Existenz zu sichern,

ohne dabei andere Wesen daran zu hindern.

Das postmoderne «gute Leben» der Multi-
milliardäre ist vor diesem Hintergrund das

absolute Gegenteil des andinen Buen Vivir, weil

ersteres weder nachhaltig noch mit dem Leben

aller Wesen aufdiesem Planeten verträglich ist.

Rückwärts in die Zukunft
Vor diesem Hintergrund mag es auch nicht

erstaunen, dass das andine Zeitverständnis nicht

ein solches des linearen Fortschreitens in eine

glorreiche Zukunft ist, sondern ein auf den

grundlegenden Zyklen von Himmelskörpern,
Wetter, Klima und Leben gründendes Muster,

das eher einer Spirale gleicht. Das Leben

entwickelt sich in Zyklen, bei denen die

«Höhepunkte» oft hinter uns liegen und nicht etwa in

einer unbekannten Zukunft. Deshalb lässt sich

die andine Zeitauffassung in einem Bild
erklären, wie es von den Schamanen und Heilern

immer wieder dargelegt wird: Wir gehen, mit

unserem Blick auf die Vergangenheit gerichtet,

rückwärts in die Zukunft. Die Vergangenheit

bietet uns Orientierung und ist der Ort
der Ahnen, die uns leiten; die Zukunft ist

unbekannt, sodass es unsinnig ist, uns auf
sie zu fixieren.
Das andine Buen Vivir, das uns auf den ersten

Blick exotisch und idealistisch anmutet, findet

auch in unserer Lebenswelt Entsprechungen.
Von Pepe Mujica, dem früheren Präsidenten

Uruguays, soll der Satz stammen: «Arm sind

nicht diejenigen, die nichts haben, sondern

jene, die nie genug haben.» Das Thema der

Suffizienz, also die Frage, was wir denn eigentlich

zu einem «Guten Leben» brauchen, treibt
auch hierzulande immer mehr Menschen um.
Und auch die Suche nach den verloren oder

vergessen gegangenen Zyklen in Natur und

Menschenleben zeugt davon, dass viele sich

nicht mehr mit dem Versprechen eines grenzenlosen

Wachstums abspeisen lassen.

Biologische Landwirtschaft, ökologische

Spiritualität, Wachstumsrücknahme (Décroissance),

solidarisches Wirtschaften sind nur ein

paar Beispiele dafür, wie das andine Buen Vivir
in unserem Kontext umzusetzen wäre. Dabei

wird es sicher nicht ohne die Rehabilitierung

von Werten gehen, die die europäische Neuzeit

in arroganter Art und Weise über Bord
geworfen hat: Selbstgenügsamkeit, Verzicht,

Übereinstimmung mit natürlichen Prozessen,

Wiederverwertung, Teilen und Umverteilen.

Und dies geschieht zwar individuell, hat aber

politische Konsequenzen.

In dieser Auffassung ist die Natur unsere

lebendige Mutter und ein lebendiger
Organismus im Gleichgewicht, und sicher kein

Objekt, kein Produktionsmittel und keine

Maschine. •

Wachstum versus Buen Vivir: eine Gegenüberstellung

Kapitalistische Entwicklung Das indigene «Gute Leben»

Das wirtschaftliche und finanzielle Wachstum ist unbegrenzt. Ein unbegrenztes Wachstum ist nur als Krebsgeschwür möglich.

Das «gute Leben» ist nur möglich mittels des «besseren Lebens». Wir sind gleich, aber zugleich verschieden; das «bessere Leben»

geht auf Kosten anderer.

Der menschliche Egoismus ist die Triebfeder des wirtschaftlichen

Wachstums.

Die gegenseitige Hilfe (ayni) ist der Motor des «Guten Lebens».

Die Konkurrenz unter den menschlichen Subjekten ist die

Grundlage für den Reichtum.

Solidarität und Komplementarität bringen Lebensqualität hervor.

Die persönlichen Laster (Gier, Egoismus, Eifersucht usw.) werden

zu öffentlichen Tugenden erklärt.

Der andine Moralkodex hat sowohl im Persönlichen als auch

Öffentlichen Gültigkeit: ama suwa, ama llulla, ama qella!

(«Sei kein Dieb, sei kein Lügner, sei nicht faul!»)

Der Freie Markt (Angebot und Nachfrage) trage zur sozialen

Gerechtigkeit bei.

Der Freie Markt fordert die Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten.

Die Natur ist Objekt und Produktionsmittel. Die Natur ist unsere lebendige Mutter.

Alles ist quantifizierbar. Die Qualität hat Vorrang vor der Quantität.

Die Natur ist eine Maschine. Die Natur ist Pacha, geordneter Organismus im Gleichgewicht.

Das Leben kann auf das Mechanische zurückgeführt werden und

beschränkt sich auf das Biologische.

Das Leben ist ein Merkmal all dessen, was existiert.

Die natürlichen Ressourcen sind Produktionsmittel. Die natürlichen Ressourcen sind Lebensgrundlage.

Das Geld schafft Reichtum («produziert»). Nur die Natur produziert.

Das Wachstum und der Konsum tragen zum Glück bei. Das «Gute Leben» ist Ausdruck des Glücks.

16 > Kultur und Politik 2>i5


	Rückwärts in die Zukunft

