Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 70 (2015)
Heft: 2:6
Artikel: Ruckwarts in die Zukunft
Autor: Estermann, Josef
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-891114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-891114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Riickwarts in die Zukunft

Das andine «Gute Leben» und unsere Wohlstandsfalle

Josef Estermann.' Schon ldngst ist eigentlich
erwiesen: Das weltweit noch immer vorherr-
schende kapitalistische Modell unbegrenzten
Wachstums und die manische Anhdufung von
Konsumgiitern und Kapital sind nicht nach-
haltig. Sie fithren uns an den Rand der globa-
len Katastrophe. Unbeschrinktes Wachstum
ist in einer begrenzten Welt nicht moglich, die
Kapazitit des Okosystems Erde ist lingst an
ihre Grenzen gekommen. Inzwischen nimmt
aber im «reichen» Norden auch das individuelle
Unbehagen an unserer Leistungsgesellschaft
und dem Wachstumszwang zu. Viele sind nicht
mehr gewillt, in diesem Hamsterrad weiter zu
trampeln, andere werden krank oder nehmen
sich angesichts der Unmoglichkeit, den Anfor-
derungen dieser Achterbahn zu geniigen, gar
das Leben. Die Symptome der Krankheit
sind bekannt, und auch bei der Ursachen-
forschung herrscht erstaunliche Einigkeit,
zumindest in Zeiten akuter Krisen wie etwa
2008. Und doch wird das Dogma des Wirt-
schaftswachstums und eines dauernd wachsen-
den Wohlstands von den herrschenden Eliten
nicht in Frage gestellt.

Vom wirtschaftlichen Liberalismus

zum Fatalismus

Die europdische Aufklarung ist mit dem An-
spruch aufgetreten, den Menschen aus seiner
selbst verschuldeten Unmiindigkeit zu befreien
und das Joch fremder Beherrschung (Aristo-
kratie, Monarchie) und die Abhéngigkeit von
den Naturkriften ein fiir alle Mal abzuschiit-
teln. Als Heilmittel gegen diese vormodernen
«Abhingigkeiten» galten der Mut zum Ge-
brauch der eigenen Vernunft, aber auch eine
wirtschaftliche und politische Ordnung, die
der Eigeninitiative des Individuums méoglichst
viel Spielraum bietet. Demokratische Ent-
scheidungsfindung und wirtschaftlicher Libe-
ralismus sollten gemeinsam ins gelobte Land
der «Freiheit» und Emanzipation des Menschen
von fremder Herrschaft fiihren. Dazu gehorte
zweifellos auch die Befreiung vom «Joch der
Natur», die man zwingen sollte, ihre Ge-
heimnisse preiszugeben. Industrialisierung
und Technologie sollten zu den Zauberworten

Josef Estermann lebte lange Zeit in
den Anden. Foto: Marcel Kaufmann/Comundo
von Fortschritt und Wohlstand werden. Dieser
Zukunftsoptimismus — es wird immer besser
und angenehmer — aber hat sich inzwischen als
Bumerang erwiesen, auch wenn sich noch
viele Gesellschaften oder zumindest Teile da-
von in den «Wohlstandsblasen» recht gemiit-
lich daheim fiihlen. Trotz den gebetsmiihlen-
artigen Bekenntnissen zum Freien Markt ist es
schon lange kein Geheimnis mehr, dass dieser
weder «frei» ist, noch fiir die Mehrheit der
Menschen auf der Erde zum erhofften Paradies
fiihren wird. Der anfianglich revolutionire
Liberalismus ist inzwischen zu einer reak-
tiondren Wirtschaftsdiktatur geworden:
There is no alternative (Margaret Thatcher) —
Es gibt keine Alternative!

Moderne und Natur

Die europédische Moderne hat sich zum Ziel
gesetzt, die Natur zu «humanisieren» und sie
ganz im Sinne unserer Interessen umzugestal-
ten, also zu «kultivieren». Allerdings geschah
dies aufgrund von zwei Voraussetzungen, die
sich inzwischen als fatal herausgestellt haben:
Der Mensch selber wird nicht als Teil der Natur
betrachtet, und die Natur ist ein geistloses und

damit frei manipulierbares Objekt. Beide
haben zu einer Entkoppelung von Mensch und
Natur, von Geist und Materie, von Korper und
Seele, oder moderner gesprochen: von organi-
schen und technologischen Prozessen gefiihrt.
Die in der europdischen Moderne vorherr-
schende Rationalitit ist jene von Mittel und
Zweck, Instrument und Ziel, Subjekt und
Objekt, Effizienz und Nutzen. Die Natur (und
damit die so genannten «Ressourcen») wurde
zum blossen Mittel der menschlichen Bediirf-
nisbefriedigung. Damit erfolgte einerseits eine
«Entnaturalisierung» des Menschen: Seine
Welt wurde immer kiinstlicher und entkoppelte
sich zusehends von natiirlichen Zyklen und
Begrenzungen. Andererseits wurde die Natur
immer «kiinstlicher»: Thre Bestandteile oder
«Rohstoffe» wurden in Konsumgiiter, gesell-
schaftliche Infrastruktur und Technologie-
komplexe umgewandelt. Die Folgen sind satt-
sam bekannt: 6kologische Krise; industrielle
Landwirtschaft; Raubbau an den Lebens-
grundlagen; neue Zivilisationskrankheiten;
weltweite Ungleichheit und Armut.

Schneller, grosser, gieriger, hoher...

Das vorherrschende abendldndische Zeitver-
standnis geht von der Vorstellung aus, dass die
Menschheit sich von einer Urzeit {iber viele
Wandlungsphasen auf eine goldene Zukunft
zubewegt, die je nachdem von unterschied-
lichen Vorstellungen besetzt worden ist: Reich
Gottes, klassenlose Gesellschaft, American
Dream, Wohlstandsgesellschaft, Konsum-
paradies. Heute sind progressive und emanzi-
patorische Utopien verschwunden und die Zu-
kunft wird ausschliesslich als (unbegrenzte)
Extrapolation unseres gegenwirtigen Lebens-
standards betrachtet. Damit weiterhin « Wachs-
tum» moglich ist, geht es darum, vom selben
mehr und schneller, grosser und gieriger zu
produzieren und zu konsumieren.

Dabei ist das diesem Wachstumswahn zugrun-
deliegende Zeitmodell keineswegs fiir alle Kul-
turen und Gesellschaften bestimmend. Viele
Menschen leben in relativ intakten Zyklen, die
sich wiederholen, und auch eine noch so um-
fassend mechanisierte Landwirtschaft kann

" Josef Estermann ist Philosoph und Theologe. Er kennt Lateinamerika und besonders die Andenwelt aus iiber 17 Jahren Titigkeit in Peru und Bolivien.
Seit Ende 2012 ist er der Bildungsleiter des Romero-Hauses in Luzern. Er ist verheiratet und Vater von drei erwachsenen Kindern.

14 > Kultur und Politik 2>15



Landschaft im Andenhochland Boliviens.

Vivir Bien, Suma Qamaiia, Gut leben - Das Beispiel Bolivien

In der neuen Staatsverfassung Boliviens, die am 8. Februar 2009 in Kraft getreten ist,
kommt neunmal der Begriff des Vivir Bien, des «Gut leben» vor. Schon in der Praambel
wird der Suche nach dem Vivir Bien Vorrang eingeraumt vor Respekt und Gleichheit
und den Prinzipien von Souveréanitit, Wiirde, Solidaritit, Harmonie und Gerechtigkeit
(equidad) in der Verteilung und Umverteilung des Sozialprodukts. «Gut leben» ist dabei
vor allem wirtschaftlich ausgerichtet und versteht sich als Gegenposition zu kapitalis-
tischen Systemen. Auf dieser Linie hat der Prasident Evo Morales im April 2008 bei der
Er6ffnung des VII. Indigenen Forums der Vereinten Nationen «10 Gebote fiir Rettung
des Planeten» vorgestellt, die mit den Worten enden: «Wir wollen, dass alle gut leben
konnen, was nicht heisst: besser leben auf Kosten der anderen. Wir miissen einen ge-
meinschaftlichen Sozialismus aufbauen in Harmonie mit der Mutter Erde.»

Allerdings prasentierte der bolivianische Aussenminister und indigene Chefideologe der
Regierungspartei MAS (Movimiento al Socialismo — Bewegung zum Sozialismus), David
Choquehuanca, in seinen 25 Postulaten zum Verstdndnis von Vivir Bien von 2010 ein
anderes Verstindnis. Er kritisierte darin nicht nur den Kapitalismus, sondern auch den
Sozialismus: «Das Wichtigste ist nicht das menschliche Wesen (wie es der Sozialismus
postuliert), und auch nicht das Geld (wie es der Kapitalismus postuliert), sondern das
Leben.» Demgegeniiber formulierte das Planungsministerium im Mai 2010 als Kern-
elemente von Vivir Bien u.a.: Eine Volkswirtschaft, die ausgerichtet ist auf die Befrie-
digung der Grundbediirfnisse und die Beschaffung der lebensnotwendigen Mittel, und:
Eine volkswirtschaftliche Steuerung, geleitet durch eine Ethik des Schutzes von Leben
und Personen. Mit dem Vivir Bien sucht die Regierung auch den Konsens unter allen
Mitgliedern der Gemeinschaft und will damit die Nachteile der Demokratie iiberwinden.
Sie versucht sich dabei das andine Regierungsverstiandnis nutzbar zu machen, das sich
auf rotative Autoritaten und Sozialkontrolle durch die Gemeinschaft stiitzt.

Der schillernde Begriff von Vivir Bien zeigt sich also in recht unterschiedlichen politischen
Ausrichtungen (Josef Estermann).

Foto: Rafael Estermann Jansen

sich den Jahreszyklen von Aussaat und Ernte,
Wachsen und Verwelken nicht entziehen. Das
«unbegrenzte Wachstum» gibt es nur in patho-
logischer Form: als Krebsgeschwiir mit Todes-
folgen. Aber auch als Individuen sind wir in
Lebenszyklen eingebunden und werden trotz
der Errungenschaften von Medizin und Technik
mit unserer eigenen Endlichkeit konfrontiert.
Unsere «Trdaume» von einem «guten Leben»
gehen weit tiber das hinaus, was uns Werbung
und der irrationale Wachstumswahn glauben
machen wollen.

Das andine Buen Vivir

In einer Situation von Krisen, die sich wie
Kettenglieder aneinanderreihen (6kologische,
politische, spirituelle, wirtschaftliche, kultu-
relle, wertmissige Krisen), erstaunt es nicht,
dass wir nach Alternativen Ausschau halten
und solche in Zivilisationen zu entdecken mei-
nen, die jenseits der Sackgasse verortet sind,
in der wir uns befinden. Ein solches Modell,
das in letzter Zeit auch in Europa immer mehr
diskutiert wird, scheint das andine Buen Vivir
(in Bolivien: Vivir Bien) oder «Gute Leben»
zu sein. Dieses aus den indigenen Kulturen der
Quechuas und Aymaras des Andenhochlandes
Stidamerikas stammende Konzept einer fried-
lichen und sich gegenseitig ergdnzenden
Koexistenz zwischen Mensch und Natur ist
allerdings nicht wirklich zu verstehen, ohne

Kultur und Politik 2>15 > 15



die ihm zugrundeliegende Weltanschauung
miteinzubeziehen.

Diese geht grundsitzlich davon aus, dass die
Beziehung — und nicht etwa die abgesonderten
Individuen und Dinge — die Grundlage allen
Seins und des Lebens insgesamt ist. Ohne Be-
ziehung gibt es kein Leben; die organische
Verbundenheit aller Lebewesen (und dazu
gehdren im andinen Verstindnis auch die
Fliisse, Acker, Berge, Mineralien usw.) mit-
einander ist die Voraussetzung dafiir, dass
Leben entsteht, sich erhdlt und sich reprodu-
ziert. Und sie ist zugleich Bedingung fiir die
Ich-Werdung des Menschen, und nicht etwa
umgekehrt. «Alles ist mit allem verbunden» —
diese holistische Auffassung bestimmt auch
das Buen Vivir, das von einem individuellen
Konsum- und Wohlstandsideal denkbar weit
entfernt ist. Es geht nicht um ein «besseres
Leben», denn in einer endlichen Welt bedeutet
dies zwangsléufig, dass es anderen (Menschen,
der Natur) «schlechter» geht. Es geht vielmehr
darum, dass alle Wesen ausreichende Mittel zur
Verfligung haben, ihre Existenz zu sichern,
ohne dabei andere Wesen daran zu hindern.
Das postmoderne «gute Leben» der Multi-
milliardére ist vor diesem Hintergrund das ab-
solute Gegenteil des andinen Buen Vivir, weil

ersteres weder nachhaltig noch mit dem Leben
aller Wesen auf diesem Planeten vertraglich ist.

Riickwaérts in die Zukunft

Vor diesem Hintergrund mag es auch nicht er-
staunen, dass das andine Zeitverstidndnis nicht
ein solches des linearen Fortschreitens in eine
glorreiche Zukunft ist, sondern ein auf den
grundlegenden Zyklen von Himmelskdrpern,
Wetter, Klima und Leben griindendes Muster,
das eher einer Spirale gleicht. Das Leben ent-
wickelt sich in Zyklen, bei denen die «Hohe-
punkte» oft hinter uns liegen und nicht etwa in
einer unbekannten Zukunft. Deshalb ldsst sich
die andine Zeitauffassung in einem Bild er-
kldren, wie es von den Schamanen und Heilern
immer wieder dargelegt wird: Wir gehen, mit
unserem Blick auf die Vergangenheit gerich-
tet, riickwirts in die Zukunft. Die Vergangen-
heit bietet uns Orientierung und ist der Ort
der Ahnen, die uns leiten; die Zukunft ist
unbekannt, sodass es unsinnig ist, uns auf
sie zu fixieren.

Das andine Buen Vivir, das uns auf den ersten
Blick exotisch und idealistisch anmutet, findet
auch in unserer Lebenswelt Entsprechungen.
Von Pepe Mujica, dem fritheren Prisidenten
Uruguays, soll der Satz stammen: «Arm sind

Wachstum versus Buen Vivir: eine Gegeniiberstellung

nicht diejenigen, die nichts haben, sondern
jene, die nie genug haben.» Das Thema der
Suffizienz, also die Frage, was wir denn eigent-
lich zu einem «Guten Leben» brauchen, treibt
auch hierzulande immer mehr Menschen um.
Und auch die Suche nach den verloren oder
vergessen gegangenen Zyklen in Natur und
Menschenleben zeugt davon, dass viele sich
nicht mehr mit dem Versprechen eines grenzen-
losen Wachstums abspeisen lassen.

Biologische Landwirtschaft, okologische Spiri-
Wachstumsriicknahme  (Décrois-
sance), solidarisches Wirtschaften sind nur ein
paar Beispiele dafiir, wie das andine Buen Vivir
in unserem Kontext umzusetzen wire. Dabei

tualitat,

wird es sicher nicht ohne die Rehabilitierung
von Werten gehen, die die europdische Neu-
zeit in arroganter Art und Weise tiber Bord ge-
worfen hat: Selbstgeniigsamkeit, Verzicht,
Ubereinstimmung mit natiirlichen Prozessen,
Wiederverwertung, Teilen und Umverteilen.
Und dies geschieht zwar individuell, hat aber
politische Konsequenzen.

In dieser Auffassung ist die Natur unsere
lebendige Mutter und ein lebendiger Orga-
nismus im Gleichgewicht, und sicher kein
Objekt, kein Produktionsmittel und keine
Maschine. L]

Kapitalistische Entwicklung

Das wirtschaftliche und finanzielle Wachstum ist unbegrenzt.

Das indigene «Gute Leben»

Ein unbegrenztes Wachstum ist nur als Krebsgeschwiir méglich.

Das «gute Lebeny ist nur moglich mittels des «besseren Lebens».

Wir sind gleich, aber zugleich verschieden; das «bessere Leben»
geht auf Kosten anderer.

Wachstums.

Der menschliche Egoismus ist die Triebfeder des wirtschaftlichen

Die gegenseitige Hilfe (ayni) ist der Motor des «Guten Lebens.

Grundlage fiir den Reichtum.

Die Konkurrenz unter den menschlichen Subjekten ist die

Solidaritdt und Komplementaritit bringen Lebensqualitit hervor.

zu Offentlichen Tugenden erklért.

Die personlichen Laster (Gier, Egoismus, Eifersucht usw.) werden

Der andine Moralkodex hat sowohl im Personlichen als auch
Offentlichen Giiltigkeit: ama suwa, ama Ilulla, ama qella!
(«Sei kein Dieb, sei kein Liigner, sei nicht faul!»)

Gerechtigkeit bei.

Der Freie Markt (Angebot und Nachfrage) trage zur sozialen

Der Freie Markt fordert die Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten.

Die Natur ist Objekt und Produktionsmittel.

Die Natur ist unsere lebendige Mutter.

Alles ist quantifizierbar.

Die Qualitét hat Vorrang vor der Quantitit.

Die Natur ist eine Maschine.

Die Natur ist Pacha, geordneter Organismus im Gleichgewicht.

beschrinkt sich auf das Biologische.

Das Leben kann auf das Mechanische zuriickgefiihrt werden und

Das Leben ist ein Merkmal all dessen, was existiert.

Die natiirlichen Ressourcen sind Produktionsmittel.

Die natiirlichen Ressourcen sind Lebensgrundlage.

Das Geld schafft Reichtum («produziert»).

Nur die Natur produziert.

Das Wachstum und der Konsum tragen zum Gliick bei.

Das «Gute Leben» ist Ausdruck des Gliicks.

16 > Kultur und Politik 2»15



	Rückwärts in die Zukunft

