
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 68 (2013)

Heft: 1

Artikel: Über die Bedeutung der Vermittlung von Erfahrungswissen von Bäuerin
und Bauer zu Bauer und Bäuerin

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Wissen

Über die Bedeutung der Vermittlung von Erfahrungswissen

von Bäuerin und Bauer zu Bauer und Bäuerin
Denkanstösse zum Verhältnis von bäuerlichem Erfahrungswissen und wissenschaftlichem
Wissen von Veronika Bennholdt-Thomsen. Zu diesem Thema hielt die Soziologin
und Ethnologin am Möschberg Gespräch im Februar 2013 das Eröffnungsreferat.

Veronika Bennholdt-Thomsen.
Gibt es einen Unterschied
zwischen bäuerlichem Erfahrungswissen

und sogenanntem
wissenschaftlich bewiesenen Wissen?

Die Antwort lautet ja. Und zwar

liegt der Unterschied in der Weise,

wie das eine und das andere Wissen

bewertet werden. In unserer

Gesellschaft und in der heutigen

Zeit gilt das wissenschaftliche

Wissen weit mehr als das

Erfahrungswissen. Das ist ein Fehler.

Der Meinung ist auch Alfred Haiger,

inzwischen pensionierter
Professor der Universität für Bodenkultur

in Wien, wo er den Lehrstuhl

für naturgemässe Tierzucht

innehatte: «Noch in den 1960er

Jahren war ich davon überzeugt,
dass Pflanzen nur mit chemischem

Dünger und Spritzmitteln richtig
wachsen würden. Das hatte ich an

der Universität so gelernt. Von den

Bauern habe ich dann aber gelernt,
dass die Chemie der falsche Weg

ist. Dafür bin ich ihnen ewig dankbar.»

Nur so konnte der Professor

zu seiner zentralen wissenschaftlichen

Erkenntnis gelangen, dass

über eine gute Milchkuhherde

nicht der Zuchtbulle in der

Besamungsstation entscheidet,

sondern die Mutterkuh im eigenen

Stall. Nur Bäuerin und Bauer wissen,

welche ihrer Kühe und
welcher Stiersohn sich zur Nachzucht

eignen. Weil sie selbst gute

Erfahrungen mit der betreffenden Kuh

hinsichtlich der Lebensleistung an

Milch haben; weil die betreffende

Kuh umgänglich ist, und das auch

von ihrem Stiersohn und dessen

Kuhtöchtern zu erwarten ist; weil

die betreffenden Tiere an das Futter

der Gegend sowie an das

Gelände angepasst sind. Kurzum,
Bäuerin und Bauer wenden ihr

eigenes Erfahrungswissen an, statt

den statistischen Zusicherungen
und dem Foto des Stiers oder einiger

seiner ausgewählten, herausgeputzten

weiblichen Nachkommen

im Besamungskatalog zu folgen.
«So behalten die Bauern die Zucht

selbst in der Hand. Ihre Kühe sind

nicht schon nach zwei bis maximal

drei Laktationen am Ende, wie bei

den industriellen Züchtungen. Die

Würde der Tiere wird bewahrt. Sie

werden nicht mit importiertem
Kraftfutter zu unvernünftigen,

kurzfristigen Höchstleistungen

gezwungen. Denn wer hat die Kuh

zur Sau gemacht? Die Bauern

waren es nicht», so Alfred Haiger.1

Wie wir sehen, muss es keinen

Widerspruch zwischen
wissenschaftlichem Wissen und

Erfahrungswissen geben. Leider ist dem

in unserer heutigen Gesellschaft

dennoch meist der Fall. Das

wissenschaftliche Forschungsinteresse

steht zunehmend
ausschliesslicher im Dienst der Ge-

winnmaximierung. Dass damit
auch den Bauern gedient ist, darf
bezweifelt werden. Inzwischen

werden sogar Lehrstühle und

Forschungen an landwirtschaftlichen

Universitäten von Syngenta und

Co. finanziert. So viel zur «Freiheit

der Wissenschaft». Aber zu glauben,

die Forschung im Dienst der

Gewinnmaximierung sei ein Verrat

an der Wissenschaft, ist ein

Irrtum. Denn der Geist der Maximie-

rung herrscht nicht nur hinsichtlich
des Gewinns, sondern er ist ebenso

Bestandteil des Wissenschaftsbegriffs

selbst.

Bäuerliches Handwerk basiert überwiegend aufErfahrungswissen.
Diesen Käse gibt es nicht industriell standardisiert.

Foto: SUdtiroler Bäuerinnen auf Flickr

Naturwissenschaft und

Wachstumsökonomie: zwei

Seiten derselben Münze

Unser herrschender Begriff von
Wissenschaft ist von der

Naturwissenschaft geprägt. Als
wissenschaftlich bewiesen, d. h. als

wissenschaftliches Gesetz gilt, was

im Experiment unter stets

gleichen Messbedingungen zu stets

gleichen Ergebnissen führt. Ziel
der Erforschung der Naturgesetze

ist die Reproduzierbarkeit, ist

die unendlich oft wiederholbare

Produktion. Nicht die Vielfalt der

je unterschiedlichen Landschaften,

Klimata und Kulturen steht

im Zentrum des Forschungsinteresses,

sondern das immer
gleich bleibende, überall gleich

zu erzielende Ergebnis. So kam

es in den 1960er Jahren zum

Siegeszug der Grünen Revolution mit
den sogenannten Hochertragssorten.

Die von den Chemiekonzernen

gehandelten Hybridsorten
wurden als Bestandteil der

internationalen Entwicklungspolitik in

der ganzen Welt durchgesetzt, so

dass heutzutage nur noch einige

wenige Weltmarktsorten und -ras-

sen genutzt werden. In Mexiko
sind seit 1930 etwa 80% der

Maissorten ausgestorben. Von den

30000 traditionellen indischen

Reissorten werden heute noch

fünfzehn angebaut. Weltweit

dominieren allein zwei
Legehennenlinien. Das ist das Ergebnis ein

und derselben Geisteshaltung,
nämlich von naturwissenschaftlichem

und kapitaldominiertem
Denken zugleich.

' Aussagen gemäss des Vortrags von Alfred Haiger am 25.1.2013 an der BoKu, Wien. Siehe auch: Alfred Haiger, Naturgemässe Tierzucht bei Rindern und Schweinen,

AVBuch, Wien 2005.

Kultur und Politik D13 > 3



«Reichtum und Grosszügigkeit kultivieren» - bäuerliche Werte aufeinem Plakat anlässlich der
Protestaktion von Occupy Monsanto in Davis, Kalifornien vom 16. März 2012. Foto: lilyrhoads auf Flickr

Vandana Shiva2 erklärt den

Unterschied zwischen dem

wissenschaftlichen Maximierungswis-
sen und der Anwendung bäuerlichen

Wissens wie folgt: «Wenn

man nur eine Pflanzenart in

Monokultur auf einem ganzen
Feld anbaut, wird das natürlich
deren individuellen Ertrag

steigern. Werden dagegen
unterschiedliche Pflanzenarten gemischt

angebaut, wird das einen geringen

Ertrag je Einzelpflanze, aber

einen hohen Gesamtertrag an

Nahrungsmitteln ergeben.» (S. 88) In

Vandana Shivas Heimat, dem

Himalaya, bauen die Bäuerinnen

auf ihren Terrassenfeldern Jhan-

gora-Hirse (banyard millet) und

Amaranth an, Straucherbsen, sechs

Sorten von Bohnen und Fingerhirse.

Die Einzelerträge sind

gering, aber der gesamte Ernteertrag
eines Feldes ist hoch. Auch die

Maya-Kleinbauern in Mexiko und

Guatemala werden gemeinhin als

«unproduktiv» bezeichnet, weil
sie nur zwei Tonnen Mais pro
Hektar ernten. Aber der gesamte

Nahrungsmittelertrag beträgt bis

zu zwanzig Tonnen pro Hektar,

wenn man die Vielfalt ihrer
Kürbisse, Bohnen, Gemüse und

Obstbäume mit einrechnet.

Wachstum um des

Wachstums willen
Die Landwirtschaft ist den Bauern

und Bäuerinnen aus der Hand

genommen worden. Was auf dem

Feld und im Stall passiert, diktieren

weitgehend die Pharma- und

Saatgutkonzerne, die inzwischen

fast ausnahmslos in einigen der

wenigen weltweiten Chemiekonzerne

zusammengefügt sind. Aber

die Bauern sind an dieser

Entwicklung nicht unschuldig. Sie

haben sich das Wissen und die

Kunst des bäuerlichen Tuns auch

aus der Hand nehmen lassen und

zwar fortgesetzt bis heute. Dies

womöglich, weil es nicht einfach

ist, die Mechanismen der Enteignung

zu durchschauen. Der

vorgeblich alternative Biolandbau

gibt dafür ein gutes Beispiel ab.

Um die Produktion steigern zu

können, um mehr Fläche für den

Bioanbau gewinnen zu können
und um dementsprechend mehr

verkaufen zu können, drängten

die Biolandbauverbände in die

Regale der Supermärkte, und drängen

sie auf den internationalen

Markt. Nur wenige Mitgliederorganisationen,

Biobäuerinnen und

-bauern widersetzen sich dieser

Strategie, da sie durchschauen,

wohin sie unwiderruflich führt.
Die Logik des Supermarktes
und des Weltmarktes schlägt
auf die Anbauweise, auf den

Umgang mit den Tieren und auf
die Organisation der Höfe
zurück, also darauf, wie die
Menschen miteinander und mit all
den anderen Lebewesen umgehen.

Die abstrakte Logik der

grossen Zahl setzt sich durch. An
die Stelle der Orientierung an der

jeweils anderen lebendigen Vielfalt

tritt das einfaltige 1+1+1 + 1:

mehr Stück Produktion, mehr

Stück Verkauf, mehr Geld, mehr

Konsum, mehr Wachstum um
des Wachstums willen. Vorgeblich

geht es damit allen besser. Das

ist der absurde Glauben der
Moderne.

In den Anden und dem amazonischen

Tiefland, in Bolivien und

Ecuador, dort, wo die Einheimischen

am schlimmsten unter dem

abstrakten Grössenwahn der
Moderne gelitten haben - unter dem

Expansionismus der Kolonialreiche,

dem Extraktivismus der

Rohstoffplünderung (Silber, Erdöl,
Gas), der monokulturellen
Produktion von Soja sowie unter der

Geldschwemme der

Entwicklungskredite und der daraus

folgenden Verschuldung -, von dort

bricht sich ein Umdenken Bahn.

Ziel ist das gute Leben anstelle

der Jagd nach dem besseren

Leben. So steht es sogar in den

neuen Verfassungen.

Bäuerliche Kultur und

bäuerliches Wissen

Aus Lateinamerika kommt auch

der Impuls, das Erfahrungswissen

von Bäuerinnen und Bauern
untereinander weiterzugeben.3 Das

Bewusstsein, dass sie selber oder

ihre Grossmütter und Grossväter

besser wissen, wie mit dem

Boden, den Pflanzen, den Tieren

umzugehen ist, als die Berater
der Konzerne, der Banken und
der Entwicklungsprojekte es

anraten, ist in den letzten beiden

Jahrzehnten deutlich gewachsen.

Die negativen Erfahrungen

mit pestizidverseuchten Böden,

mit Vergiftungen und damit, dass

der Bauer immer dünner, der

Traktor daneben aber immer
dicker wird, haben zu dieser

Rückbesinnung beigetragen. Ähnlich
wie in Europa, so zuletzt während

der Saatguttagungen der
deutschen Zukunftsstiftung Landwirtschaft'',

stellen die Bäuerinnen

und Bauern in Lateinamerika fest,

wie viel Wissen über die eigenen

Anbaumethoden verloren gegangen

ist, mehr noch, dass es wäh-

' Vandana Shiva, Globalisierung und Armut. In: Claudia von Werlhof, Veronika Bennholdt-Thomsen und Nicholas Faraclas, Subsistenz und Widerstand -
Alternativen zur Globalisierung, Wien 2003, S. 87-96.

' Eric Holt Gimenez, Campesino a Campesino: Voices from Latin America's Farmer to Farmer Movementfor Sustainable Agriculture, Food First, Oakland 2006.
4

http://www.saatgutfonds.de/veranstaltungen/sgf-termine/nr/690/

4 > Kultur und Politik D13



rend fast fünf Jahrzehnten nicht

gepflegt und weiter entfaltet worden

ist. Die Behauptung der Berater,

die Alternative zur
wachstumsökonomischen Orientierung der

Landwirtschaft sei die Stagnation,

bzw. es gäbe eben keine Alternative

(«there is no alternative»),
wird als Irrtum oder sogar als

Lüge entlarvt. Bauern und

Bäuerinnen, ganze Dörfer besuchen

sich gegenseitig und geben die

Staffel des geteilten Wissens an

das nächste Dorf weiter.

In Bangladesch nimmt Nayakrishi
Andolon, die «neue bäuerliche

Bewegung» seit den 1980er Jahren

stetig zu. Weit über 300000

ländliche Haushalte beteiligen
sich aktiv an der Abkehr von

Agrargiften, Monokultur und

manipuliertem Saatgut. Der Anstoss

dafür ging von den Bäuerinnen

aus, und sie sind die tragende

Kraft der Tauschmärkte für Saatgut,

wie sie auch sonst den

Wiederaufbau der lokalen und regionalen

Märkte, u. a. für die
handwerklich gewobenen Textilien,
betreiben. Es handelt sich dabei

um eine bewusst als kulturell
verstandene Bewegung. Nayakrishi
Andolon hat kein Zertifikat
geschaffen, sondern die Bäuerinnen

und Bauern, die sich anschliessen,

geben in einer Zeremonie ein

öffentliches Versprechen ab, keine

chemischen oder organischen Gifte

zu verwenden. Denn alles Leben

ist zu respektieren, und nur die

Wiederherstellung eines ethischen

Weltbilds, das die moderne moralische

Billigung des «Tötens»

verbietet, könne den Wiederaufbau

von Gemeinschaft anstelle der

wachstumsorientierten

Konkurrenzgesellschaft stützen. Genauso

wichtig, wie die Nahrung
produziert wird, ist auch die

ethische Grundlage der
Anbaumethoden.

Spätestens an diesem Punkt fühlen

sich Bäuerinnen und Bauern,

die durch die Möschbergschule

gegangen sind, angesprochen. Tat¬

sächlich sind die Gemeinsamkeiten

mit den Dissidentinnen in

Lateinamerika und Asien grösser,

als aufgrund der Entfernung zu

erwarten wäre. Auch sollten wir
nicht vergessen, dass die

entwicklungsideologische Propaganda

von Wachstum hier und Armut
dort Vorstellungen hervorbringt,
die trennende Unterschiede sehen,

wo es gar keine gibt. Die inzwischen

internationalisierte Organisation

Via Campesina versucht

dem entgegenzusteuern. Die
bäuerliche Kultur, das, was Bäuerinnen

und Bauern in ihrem

Umgang mit Natur erfahren, woraus

sie folgerichtig lernen und

was sie voll Hochachtung
respektieren, bildet das Fundament

der Agrikultur - in Europa

wie anderswo. Auch in unseren

Breiten gilt es dieses zu retten

und sich der wachstumsökonomischen

und maximierungswissen-
schaftlichen Zwänge zu erwehren,

so wie es allenthalben aufder Welt

schon geschieht.

Was tun, um sich der Zwänge

zu erwehren?

Was tun, nachdem man als Bauer

und Bäuerin die Rationalisierung
der Landwirtschaft auf dem Hof
mitgemacht hat und sich nun

angesichts von Spezialisierung,
Konkurrenzdruck, Verdrängungswettbewerb,

Preiszerfall und

Verschuldung - kurz: der Mechanismen

des Weltmarktes -
betriebswirtschaftlich in der Zwickmühle
wiederfindet? Diese Frage wird
häufig gestellt, verbunden mit
der Vermutung, dass Bauern und

Bäuerinnen in Afrika, Asien und

Lateinamerika es einfacher hätten

zu einer Wirtschaftsweise

«zurückzukehren», die den bäuerlichen

Prinzipien der Vielfalt und

der eigenen sowie regionalen

Versorgung aller mit Lebensmitteln

folgt. Aber es gibt kein «Zurück»,
weder hier noch dort. Ein
indischer Bauer, der sein Land
aufgrund der Verschuldung für den

Anbau von Baumwolle verliert,
die genetisch mit dem Bacillus

thuringiensis verändert wurde,
wird vermutlich den Zwang der

Maximierungswirtschaft als noch

unausweichlicher fühlen, als sein

Kollege in der Schweiz. Dafür

sprechen zumindest die Selbstmorde

von Tausenden von
Baumwollbauern in Indien. Für das

Gefühl der Ausweglosigkeit
gegenüber den Mechanismen des

Weltmarktes spricht auch das

Wagnis der gefahrvollen Flucht
über das Mittelmeer in Richtung

Europa, das jährlich Tausende von

ehemaligen afrikanischen Bäuerinnen

und Bauern eingehen.

Naomi Klein, die kanadische Glo-

balisierungskritikerin, betrachtet

das kollektive Gefühl der

Ausweglosigkeit, das breite

Bevölkerungsgruppen aller Weltgegenden

infolge der Krisen und wirtschaftlichen

Katastrophen erfasst hat,

als eine Folge der Schockstrategie,

die von der US-basierten,
aber nichtsdestotrotz internationalen

Wirtschafts- und Finanzpolitik

(IWF, internationale

Fondsgesellschaften, Weltbank) im

Zuge der neoliberalen
Verallgemeinerung des Weltmarktes
angewandt wurde.5 Wir sollten uns

fragen, welche Art von Schock-
vergleichbar dem Starren des

Kaninchens auf die Schlange -
die Menschen in Europa befallen

hat, und welcher Strategie
sie mit ihrem Gefühl der
Ausweglosigkeit zum Opfer fallen.
In Lateinamerika waren es vielerorts

gerade die Bäuerinnen und

Bauern, die als erste aus der

Schockstarre erwachten, in die

der Kontinent infolge der

Verschuldungskrise und der zerstörerischen

Massnahmen im Geist des

Washington Consensus (1989/90)

gefallen war. Davon zeugen der

Aufstand der Maya in Chiapas

von 1994 sowie die Marchas

Campesinas der 1990er Jahre in

Bolivien und Ecuador, die

schliesslich zu den neuen, ent¬

wicklungskritischen Regierungen
und Verfassungen führten, genauso

aber auch die Gründung der

internationalen Organisation Via

Campesina im Jahr 1993. Diese

bäuerlichen Aktivitäten und

Politiken sind alles andere als

rückwärtsgewandt. Sie folgen
nicht mehr der Logik des «Vor»

oder «Zurück», von «niedrigerer»

oder «höherer» Entwicklung.

Sie brechen mit der
unheilvollen Verblendung der
Moderne des «Grösser, Schneller,

Mehr», mit jenem Produktivismus,

der nur ein Loch im Boden

hinterlässt, wie der Friedens- und

Konfliktforscher Johan Galtung

zu sagen pflegt.

Die Lage der Bäuerinnen und

Bauern in der gegenwärtigen Welt

ist überall gleich, und sie ist überall

verschieden. Gleich ist sie, was

den Zwang der auf das Geld und

das Produktionswachstum fixierten

Zivilisation anbelangt.
Verschieden ist sie, was die jeweilige
Geografie, Geschichte und

Weltanschauung anbelangt, die jeweiligen

Geschmäcker und Traditionen,

die jeweilige Kunst, Ästhetik

und Philosophie. Deshalb wird
die Befreiung aus den Zwängen
der Maximierungswirtschaft
überall dem gleichen Geist der
bäuerlichen Agrikultur folgen,
der in sich bereits widerständig
gegen die Maximierung ist.
Denn die Werte der bäuerlichen

Kultur sind anders, es sind die

Werte des guten Lebens: erhalten,

bewahren, pflegen, versorgen,

nähren und das Wissen um

«genug ist genug». Genauso aber

wird die Befreiung aus den Zwängen

überall verschieden sein.

Eigenständig handeln und etwas

verändern können Bäuerinnen

und Bauern nur dort, wo sie sind,

in ihrem jeweiligen Kontext. Die

Weitergabe des Erfahrungswissens

von Bäuerin und Bauer direkt

zu Bauer und Bäuerin ist ein

entscheidender Beitrag auf diesem

Weg. •

5 Naomi Klein, Die Schockstrategie. Der Aufstieg des Katastrophen-Kapitalismus, Frankfurt 2009.

Kultur und Politik D13 > 5


	Über die Bedeutung der Vermittlung von Erfahrungswissen von Bäuerin und Bauer zu Bauer und Bäuerin

