
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 67 (2012)

Heft: 4

Artikel: Mit Ernährungssouveränität gegen die kannibalistische Weltordnung

Autor: Gröbly, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Buchrezension

Mit Ernährungssouveränität gegen
die kannibalistische Weltordnung
Wie sieht die Welt aus, wenn wir uns nicht weiter durch die Benachteiligung anderer
bereichern, fragt sich der Philosoph Harald Lemke in seinem neuen Buch «Politik des Essens».

Slow Food Eat-In: gemeinschaftliches Essen ohne Multitasking als politischer Akt in Zeiten

der Anonymität und Hyperaktivität? Foto: Kevin Krejci auf Flickr

Thomas Gröbly. 200 Dollar für einen

Hamburger!? Er ist jedoch für 2 Dollar zu haben.

Die restlichen Kosten zahlen andere, Kosten

für gerechte Löhne, Gesundheit, Klima und

Umwelt. Die Preisdifferenz zeigt die systemische

Schieflage unseres globalen Ernährungssystems

und die ökologischen Hypotheken, die

wir zukünftigen Generationen ungerechterweise

aufladen. Der Philosoph Harald Lemke

serviert uns mit seinem neuen Buch «Politik des

Essens» ein bittersüsses Menü. Bitter in der

Analyse und süss, weil für ihn die Veränderungen

beim «guten Essen» beginnen. Er verurteilt

die ungerechten Wirtschaftsstrukturen als

kolonialistisches Erbe und sieht die Lösung in

einer Politik von unten, welche beim alltäglichen

Einkaufvon fair gehandelten Bioprodukten

aus der Region und bei einem genussvollen

Essen beginnt. Das tägliche Essen sei

nicht Privatsache, sondern Politik, so eine

seiner zentralen Thesen.

Es ist aussergewöhnlich, dass sich Philosophen

mit dem Essen und dem Bauerntum beschäftigen.

Für Lemke ist das jedoch selbstverständlich,

nicht nur, weil wir täglich essen, sondern

auch, weil wir eine globale «kosmopolitische

Tischgesellschaft» sind. Viele Lebensmittel

reisen um die halbe Welt und hinterlassen im

schlimmsten Fall verarmte Bäuerinnen und

Bauern, unfruchtbare Böden, schwindende

Biodiversität, verschmutztes Wasser und eine

kulturelle Verarmung. Nach Lemke hat sich die

Philosophie mit der Ernährungsfrage zu

beschäftigen, weil es dabei letztlich um
Selbstbestimmung und Demokratie geht.

Massaker des Hungers
Lemke nimmt kein Blatt vor den Mund, wenn

er vom «Massaker des Hungers», vom «Dritten

Weltkrieg» (Jean Ziegler) oder von der

«Politik des kontrollierten Massensterbens des

verwalteten Welthungers» schreibt. Die Banken

habe man mit Unsummen gerettet, nicht
aber die hungernden Menschen, empört
sich der Autor. Lemke ist es wichtig, den Hun¬

gernden ein Gesicht zu geben. Sie leben meist

in ländlichen Gegenden, und ihnen fehlen Geld

und Zugang zu Land. Diese Situation ist

historisch gewachsen: Nach einer langen Zeit des

Kolonialismus wurde die Liberalisierung der

Märkte mit Freihandel und Exportorientierung
forciert. In den letzten 20 Jahren setzte der

aggressive Neoliberalismus eine «kannibalistische

Weltordnung» (Jean Ziegler) durch. Diese

kapitalistische «Planwirtschaft» im Interesse

der Grosskonzerne und der Finanzindustrie

nimmt auf die Hungernden keine Rücksicht.

Lemke zitiert den Philosophen Thomas Pogge,

der beschreibt, dass das weltweite Hungerelend

eine «andauernde Menschenrechtsverletzung

- wohl die grösste je verübte

Menschenrechtsverletzung in der Geschichte

[ist], für die in erster Linie die Regierungen
und Wähler der mächtigen Länder die

Verantwortung tragen.» (S. 59). Da auch wir mit
unserem täglichen Konsumverhalten handelnde

Beteiligte sind, «gibt es keine ethische Lebenspraxis,

die nicht zugleich eine immanent

politische Praxis wäre, und es gibt keine praktische

Alltagsethik, die nicht zugleich eine politische

Ethik wäre» (S. 41).

Gemeingüter statt Privateigentum
Dem globalen Agrarkapitalismus, der die Freiheit

und Menschenrechte der Bäuerinnen und

Bauern verletzt, hält Lemke das Konzept der

Ernährungssouveränität von Via Campesina

entgegen. Im Gegensatz zum Ansatz der Er-

nährungss/c/tei-M/ig, der implizit auf
Freihandel, Privatisierung und Machtkonzentration

beruht, stellt die Ernährungs.vowve-
ränität das Prinzip des sozialen Eigentums
(Gemeingüter) an die erste Stelle, um Hunger

und Armut zu bekämpfen. Der «bäuerliche

Weg» birgt weiter das Potenzial in sich,

eine ökologische Agrikultur zu erhalten bzw.

zu fordern und könnte uns alle von der

Entfremdung des Essens befreien.

Lemke entwickelt vier Grundsätze einer
«souveränen Agrikultur». Die Forderung nach freiem

Zugang zu Land, Saatgut, Wasser, Wissen,

Krediten, Kooperations- und Vermarktungsmöglichkeiten

begründet er damit, dass die

Erde das Allgemeingut aller Menschen sei.

Politisch betrachtet kommt das Privateigentum

an den oben genannten Mitteln einer

gesellschaftlichen Enteignung gleich. Der

zweite Grundsatz besteht für Lemke darin,
durch neue Formen der Kooperation zu mehr

Wohlstand für alle zu kommen. Als dritter
Grundsatz fordert Lemke den gerechten Preis

anstelle der Preisverzerrungen durch eine

«planwirtschaftliche Preispolitik». Denn die

bei uns tiefen Preise für Lebensmittel haben in
den nicht kostendeckenden Produzentenpreisen

hier bzw. in den Hungerlöhnen der Bäue-

24 > Kultur und Politik 4>i2



rinnen und Bauern anderswo ihre Kehrseite.
Im vierten Grundsatz beschreibt Lemke eine

«Weltagrarpolitik einer deglobalisierten, lokalen

Nahrungsproduktion». Sie sei «kein Rückfall

in die provinzielle Selbstversorgung im
Rahmen einer nationalstaatlichen Souveränität.

Sie macht im Gegenteil eine intensive
globale Kooperation und internationale Politik
erforderlich, sowohl um globale Wirtschaftsregeln

zu vereinbaren, als auch um ein <glokales>

Wirtschaftsgeschehen zu koordinieren» (S.

134).

Joseph Beuys hat bereits in den 1970er Jahren
als künstlerisch-politische Aktion Bäume
gepflanzt oder vor einer Galerie Kartoffeln angebaut.

Das Gärtnern als politische Aktion wurde

in den letzten Jahren auch von jungen
Menschen in den Städten neu entdeckt. Lemke
begegnet dieser Bewegung des Urban Gardenings

mit Hochachtung und begrüsst sie im
Sinne einer politischen Gastrosophie: als Ort
der Reflexion und Veränderung. Am Beispiel
der internationalen Bewegung Slowfood
beschreibt Lemke die Politik des Essens als eine

Politik, die nicht um die Macht kämpft, und
meint damit, dass wir beim Essen politisch
handeln, ohne je ein Amt inne zu haben.

Unbeantwortete Fragen

Auffällig ist, dass Lemke vor allem die Stadt
im Blick hat. Die Hälfte der Menschheit lebt
jedoch immer noch in einem ländlichen Umfeld.

Den Untertitel des Buches — «Wovon die
Welt von morgen lebt» - ernst nehmend, hätten

mich konkrete Fragen nach einer den
Menschen und der Umwelt gerecht werdenden

Land-, Verarbeitungs- und Handelswirtschaft
interessiert. Wie viel und welche Art der

Industrialisierung, der Privatisierung oder der

Schaffung von Gemeingütern ist für die Ernährung

von acht Milliarden Menschen notwendig

und mit dem Konzept der Ernährungssouveränität

vereinbar? Wie werden Preise gebildet?

Wer definiert Fairness im Handel? Die

Empfehlungen von Lemke sind nach seiner

klugen Analyse unbefriedigend. Denn
biologische Lebensmittel kann man auch mit
Ausbeutung von Mensch und Natur produzieren.

Fairtrade ist nicht per se gut, sondern
wirft neue Fragen auf: Sind die Bäuerinnen
und Bauern durch die Ausrichtung auf den
Weltmarkt nicht einseitig vom Export abhängig

und vernachlässigen die lokale Selbstversorgung?

1st Fairtrade immer mit Ernährungssouveränität

kompatibel? Profitieren auch die
Ärmsten davon, oder können sie sich die Kos¬

ten für die Qualitätssicherung und -kontrollen

gar nicht leisten?

Beim Alltag des Essens anzupacken ist zwar

sympathisch. Ich frage mich aber, ob die

Forderungen von Lemke nach einem Verbot von

«Spekulation mit Lebensmitteln, Landgrab-

bing, Patenten auf Saatgut, Gentechnik, Agro-
treibstoffen, grossindustrieller Fleischproduktion,

Werbelügen und Verbrauchertäuschun-

gen» damit umgesetzt werden können. Das

Gleiche gilt für die Empfehlung einer

«Finanztransaktionssteuer» oder einer der UNO
angegliederten «ethischen Tafelrunde». Das sind

alles sinnvolle Ideen - wie sie umgesetzt werden

können, wird leider nicht ersichtlich. Harald

Lemke ist zwar ein guter Kenner der marxistischen

Theorien und der ökonomischen

Literatur. Mir fehlt aber im Buch eine tiefere

Analyse der Folgen, die eine Übernahme der

industriellen Logik in der Land- und

Ernährungswirtschaft mit sich bringt. Das Gleiche

gilt für die Supermarktlogik. Wie wirken diese

Entwicklungen auf die Bäuerinnen und Bauern

bzw. auf ihre Arbeit zurück? Obschon Lemke

die Lohnabhängigkeit kritisiert, kommt sein

Subsistenzansatz nie so richtig zum Zug.
Obwohl er eine Politik von unten beschreibt,
scheint doch alles letztlich übers Geld zu

laufen. Warum traut er der nicht
geldvermittelten Subsistenzökonomie nicht mehr zu?

Steht ihm da allenfalls doch sein marxistischer

Ansatz im Wege?

Wovon die Welt von morgen lebt

Harald Lemke (2012): Politik des

Essens. Wovon die Welt von morgen
lebt. Transcript-Verlag, Bielefeld.

Das Buch ist streckenweise wie ein wenig

begründetes Plädoyer geschrieben. Manches

wird einfach behauptet, und offensichtliche

Konflikte werden nicht angesprochen oder

diskutiert. Hier bräuchte es mehr Bodenhaftung.
Bei aller Kritik ist «Politik des Essens»

dennoch sehr zu empfehlen, denn es bietet einen

wichtigen Beitrag zu einer philosophischen
Diskussion und bezieht klar Stellung für
eine Landwirtschaft, die den Bäuerinnen und

Bauern, und letztlich allen Essenden,
zugutekommt. Und es sensibilisiert uns dafür, dass

Essen nicht einfach eine private Angelegenheit

ist, sondern weitreichende soziale und

wirtschaftliche Aspekte hat und durchaus politisch
zu verstehen ist. •

Impressum
Kultur und Politik erscheint
im 67. Jahrgang

Vierteljahreszeitschrift

Herausgeberin ist das Bioforum

Schweiz

Die Geschäftsstelle des
Bioforums hat gewechselt
Neu: Daniela Weber

Im Obstgarten 7, 8479 Altikon
Telefon 079 380 3114
Fax 044 302 89 20

daniela.weber@bioforumschweiz.ch

Redaktion: Markus Schär, Wendy Peter,

Nikola Patzet, Werner Scheidegger
redaktion@bioforumschweiz.ch

Redaktionskommission:

Claudia Capaul, Christian Gamp, Nikola

Patzel, Wendy Peter, Markus Schär,

Werner Scheidegger, )akob Weiss

Fotos: Siehe Quellenangaben

Inserate:
Telefon 079 380 3114 (Geschäftsstelle),
inserate@bioforumschweiz.ch

Mitgliederbeitrag inkl. Abo:

SFr. 60.- bis 100 - / 50 bis 90 Euro

Auslandsabo ohne Mitgliedschaft:

40 Euro

Layout und Druck:

Druckerei Schürch AG, Huttwil

Redaktionsschluss für K+P1/13:

15. Februar 2013

Für aktuelle Infos:

www.bioforumschweiz.ch

Kultur und Politik 4>i2 > 25


	Mit Ernährungssouveränität gegen die kannibalistische Weltordnung

