
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 67 (2012)

Heft: 4

Artikel: Kreuzstrukturen im Landbau

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kulturelle Grundlagen

Kreuzstrukturen im Landbau
Das Koordinatensystem aller Land- und Bodenkarten ist ein Kreuz. Aber auch ein leidvoll
vertracktes Problem wird eine «Crux» genannt. Und von aufgestellten Feldkreuzen verspricht
man sich manchmal noch heute einen Schutz vor Hagel und anderem Unglück. Das nicht nur
christliche Kreuz ist ein vielfältiges Zeichen: Seine Funktion und symbolische Bedeutung im

Landbau wird in diesem Beitrag umkreist.

Nikola Patzel. Bei den meisten Menschen

lösen christliche Kreuze Gefühlsreaktionen

aus, wie ein Zugehörigkeitsgefiihl zur Kirche
oder Ärger oder Befremden über sie. Oder man

hat diffuse Gefühle von «Religion» oder «sein

Kreuz tragen» oder «jemand ist gestorben».
Lassen wir solche persönlichen Assoziationen

aber zunächst beiseite, um auf die vertraute

oder unvertraute Kulturgeschichte des Kreuzes

in der Landwirtschaft zu schauen.

Christliche Kreuzsymbole im ländlichen

Volksglauben der Schweiz
Seit etwa dem 4. Jh. begann sich das Kreuz

zum christlichen Zentralsymbol zu entwickeln.

Davor war es als Jesu Hinrichtungswerkzeug
bei den Christen ziemlich unbeliebt gewesen.

Dann aber wurde es zunehmend zum Sinnbild

für menschliches Leiden und seine

Überwindung mit Gottes Hilfe. Magisch-religiös
verstanden, wurde in den christianisierten
Ländern das Kreuz zum häufigsten Amulett
und Grosssymbol gegen Unheil und
Verderben aller Art.' So auch im Wirtschaften

mit dem Land. Ein Beispiel aus der Schweiz

im 19. Jahrhundert illustriert diese Bedeutung;

aus Weinfelden im Thurgau wurde berichtet:2

«Beim Säen des Getreides wird von vielen

alten Bauern zuerst ein Kreuz gesäet, weil sie

der Meinung sind, dass wenn sie dieses thun,

die Saat dann vor Hagel gesichert sei.»

Ähnliches ist noch heute anzutreffen: Ein Schaff-

hauser Bauer sagte mir vor einigen Jahren, er

säe zuerst ein Kreuz, «weil es einen Unterschied

macht, ob es 70 oder 40 Doppelzentner
Weizen (pro Hektar) gibt.» Kreuzzeichen

hülfen auch gegen geisterhafte Erscheinungen

Ein der Erde zugewandter Engel mit

Kreuz, 15. Jh. Crosier-sur-Vevey (Schweiz),

Kirche St. Maurice, Chor-Fresco.

Foto: ©Raffael-Verlag, www.raffaelverlag.ch

wie den unheimlichen «Bilwis», der Gassen

ins Korn schneide, oder gegen den kleinen

«Drachen», der nachts Korn in die Scheuer des

Nachbarn entführe. Kreuzweise an die Ecken

des Feldes gelegte Ähren sollten auch hier
Abhilfe schaffen.3

Auch Holzkreuze kamen aufs Land:2 «Früher

kam es in unserer Gegend häufig vor, dass ein

katholischer Bauer ein grosses Kreuz aus den

kräftigsten Balken verfertigen und dasselbe

nahe bei seiner Wohnung oder auf freiem Felde

in die Nähe eines Weges oder einer Strasse

aufstellen liess, um damit seine Felder einiger-

massen gegen Hagelschlag und Blitz zu

schützen. Jetzt noch stehen hier und da solche

alte Kreuze; allein seltener mehr werden wieder

neue angebracht.» Hagelkreuze standen

neben den zu schützenden Fluren oder auf

Höhenzügen, von denen Hagelwetter gerne

heranzogen. Kleine Kreuze wurden direkt in

den Acker gesteckt oder in ihm vergraben. Das

war recht beliebt: Allein von der doppelbal-

kigen Variante «Scheyrer Kreuz», die in einer

bayerischen Manufaktur einem Kreuzreliquiar

nachgebildet wurden, waren im 18. Jh.

zeitweisejährlich 40 000 Exemplare verkauft
worden:4 als Schutzmittel gegen Mäuse, Schädlinge

und Gefahren aller Art. Eine überraschende

Begründung wurde zu einem ähnlichen Brauch

aus Württemberg berichtet:5 «Auch ist es gut,
ein Crucifix in's Freie zu legen, weil die Bauern

glauben, dass unser Herrgott sein eigen Bild
nicht mit Hagel [be]werfe.» Gott spucke

sozusagen nicht in seinen Spiegel, oder besser

gesagt: Er stehe nicht im Widerspruch zu sich

selbst.

Kreuzbedeutungen im christlichen
Kulturraum
«Die haben halt geglaubt, das nützt was», wäre

eine etwas schnoddrige Reaktion aufgeklärter

Zeitgenossen auf Feldkreuze und Ähnliches.

Das stimmt wohl. Aber weshalb hat man das

geglaubt oder gehofft und tut es auch heute

manchmal? Mögliche Antworten lassen sich

auf verschiedenen Ebenen des magisch-religiösen

Volksglaubens finden:

Magisches Zeichen: Viele Alpensagen handeln

davon, wie ein Kreuzzeichen dem Teufel

' Jacoby (1933): «kreuzweise, über Kreuz». In: Handbuch des deutschen Aberglaubens (HdA), Bd. 5: S. 529-534, und «Kreuzzeichen», ebenda: S. 535-562.
1 Aus der Sammlung des Volkskundlers Wilhelm Mannhardt aus den 1860er Jahren zitiert (Berliner Staatsbibliothek). Dies wird zusammen mit weiterem Material aus

diesem Artikel vom Autor publiziert in: Symbole im Landbau, Ökom Verlag, München, 400 S.
1 Siehe z.B. Grimm (1878): Deutsche Mythologie. Bd. 3, 4. Aufl.: S. 442; Wuttke (1925, e.A. I860): Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. 4. Aufl.: S. 419ff.
' Hahn (2005): «Kreuzbrauchtum». Im Katalogteil von: Diözesanmuseum Freising (Hrsg.): Kreuz und Kruzifix. Zeichen und Bild. Kunstverlag JosefFink, Lindenberg

im Allgäu, S. 275-304; Zit. S.: 284.

Birlinger (1861/1862): Volksthümliches aus Schwaben. Herder. Freiburg: S. 195f.

20 > Kultur und Politik 4>i2



und seinen Dienern die Macht genommen
habe, die sie sonst über einen Menschen

ausgeübt hätten oder ihnen z. B. einen Felssturz

ermöglicht hätten. Primitiv magisch verstanden,

stellt hier das Kreuzzeichen seinen Träger
mit sofortiger Wirkung unter die Macht und

also den Schutz Gottes, wie eines mächtigsten
Feudalherren. Oder man sah im Kreuzzeichen

selbst unmittelbar eine Macht, die ihren Träger

gegen Übergriffe des Feindes schütze. Etwa
dieser Einstellung entsprachen auch die

landwirtschaftlichen «Raupensegen», bei denen

ein Priester alles «Gewürm» aus den Feldern

zu exorzieren trachtete.

Symbol des «stärkeren Gottes»; Die dem

römischen Kaiser Konstantin zugeschriebenen
Visionen oder Träume vom Kreuz als

Siegeszeichen über die Feinde forderte die Bedeutung

dieses Zeichens als Symbol des «stärkeren

Gottes». Die Vorstellung vom stärkeren

Gott, mit dessen Hilfe Anhänger anderer

Götter oder dämonischer Kräfte besiegt würden,

war bereits im Alten Testament immer
wieder betont worden. Auch war das im
Althebräischen als Kreuz geschriebene «Tau» (x)
als ein schützendes Zeichen der Zugehörigkeit
zu Jahwe verwendet worden. Wo sich dann

später das Christentum durchgesetzt hatte, bot

die mythische Vorstellung von der Abspaltung
des Teufels aus dem Himmel und sein Sturz in
den Untergrund der Erde - neben dem

missionarischen Motiv des Kampfes Christi gegen
die zu Dämonen erniedrigten vormaligen
Götter - eine Grundlage für den Mythos des

Engels St. Michael und für die legendarischen

Kämpfe des heiligen St. Georg gegen die

«Drachen». In der Folge wurde das Kreuz auch

in unzähligen Kriegen als Zeichen des

«gerechten» oder gar «heiligen» Krieges eingesetzt:

vom spätrömischen Heer über die Kreuzritter

bis zu neuzeitlichen Landesarmeen aller

Art.

Nicht so sehr in Kriegspolitik und
Völkerschlachten projiziert, sondern eher spirituell
verstanden, stand das Kreuz in seiner

Kampfbedeutung für eine geistige Überlegenheit:
Bilder von Engelswesen, die Chimären (tiernahe

Mischwesen) und Dämonen besiegen,

zeigen in Gesicht und Haltung meist Gleichmut,

während ihre Feinde starke Emotionen

zeigen; wie auch der mit dem Menschen

bändelnde Teufel in den Sagen seine Wut im-

Ein Kreuz im Grenzhereich einer Wiese

eingesteckt, Ende 20. Jh.

Foto: © Prof. Karl Gruber, Südtirol

mer zeigt. So demonstrierten sie die relative

Ausgeglichenheit einer kreuzgemässen

Haltung, die dem Trieb von Gott abgespaltener

«Dämonen», die Korn oder Seelen rauben,

überlegen sei.

Todesüberwindung: Eine dritte Bedeutungsschicht

des christlichen Kreuzes bezieht sich

auf Christi Auferstehung: Dass Christus am

Kreuz zwar gestorben sei, aber auf seiner

Unterweltreise danach den Tod besiegt habe.

In diesem Sinne ist das Kreuz Symbol der

Todesüberwindung und ein Zeichen, dass auch

die Nachfolger Christi weder Tod noch Teufel

zu fürchten hätten - woran der Kreuzmarken

setzende Mensch die Widersacher Gottes auch

in Wald und Flur gemahne.

In diesen drei genannten Bedeutungen des

Kreuzsymbols scheint jeweils eine konfrontative

Funktion zu überwiegen, indem das

Widrige eher überwunden und verbannt als

einbezogen werden soll. Die auf Landbau
und Viehzucht bezogenen kirchlichen Segen,

die ab etwa 900 nach Christus intensiv die

Agrarkultur zu durchdringen begannen,

enthielten fast immer als ersten Schritt

einen «Exorzismus der Natur»:6 als stecke in

allen Elementen und Viechern latent der böse

Feind drin. Und auf die Teufelsaustreibung

folgte dann die Gotteseinladung, er möge sich

des Landes und seiner Bewohner annehmen

und seinen guten Geist darin walten lassen.

Der heutige Blick nicht nur zu konservativkirchlichen

Kreisen und kulturellen Nischenräumen,

auch auf ideologisch geprägte

Politikströmungen oder in psychologische Praxen

zeigt, wie sehr, auch wenn es oft säkularisiert

erscheint, die faktisch dualistische religiöse

Auffassung des Christentums mit seinen exis-

tenziellen «Gut-Böse-Kämpfen» nach wie vor
in unserer Psyche und Kultur wirksam ist.

Offenbar haben sich solche Gegensätze durch

den Monotheismus nicht aus der Welt schaffen

lassen. Im Bereich der Landwirtschaft

zeigt sich das einerseits in Wirtschaftsweisen,

die stark auf Naturunterdrückung setzen,

andererseits manchmal auch in «heiligen

Überzeugungen» in der Landwirtschaftspraxis und

-politik, durchaus auch im Biolandbau.

Das Kreuz als Symbol
der Gegensatzverbindung
Der zweite grosse Bedeutungsbereich des

Kreuzes ist seine gegensatzverbindende Qualität.

Diese Symbolschicht ist, ausser im christlichen

Kulturbereich, auch weltweit
anzutreffen. Sie soll an einem Beispiel aus Indien

illustriert werden:

Als Ruedi Högger7 im Auftrag einer Schweizer

Organisation als «Entwicklungshelfer» ins

ländliche Indien zog, fiel ihm das kreuzweise

Pflügen indischer Bauern auf. Aus

landwirtschaftspraktischer Sicht ist das ein eher

umständliches Verfahren, das in Hanglagen die

Erosion begünstigen kann. Högger versuchte

ohne Erfolg, die Bauernfamilien von anderen

Pflugtechniken zu überzeugen. Dies erschien

rätselhaft, bis er die stilisierten Darstellungen
kreuzweise gepflügter Felder an Haustüren und

Innenwänden sah. Er erforschte dieses Symbol

und fand, dass im kreuzweisen Pflügen ein

Schöpfüngsmythos neu durchlebt wurde! Die

innerlich bestehende quadratische Grundordnung

der Erde werde hervorgehoben und

gestärkt, indem sich die Erde mit der vierfaltigen
himmlischen Ordnung des Gestirnlaufes und

der Himmelsrichtungen berühre und diese

dabei spiegle. Dies sei die Vereinigung von
Himmel und Erde, von Âbh Kanbi, dem

U.a. bei Franz (1909): Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Bd. 1: S. 107, 298.

Ruedi Högger (2000): Cross-ploughedfield. Rural livelihood systems project, NADEL, ETH Zürich.

Kultur und Politik 4>i2 > 21



«himmlischen König des Pfluges», mit Dharti

Rani, der «Königin Erde». Diese Vereinigung

von Himmel und Erde werde im kreuzweisen

Pflügen erneuert. Damit würden auch die

gefahrlich-chaotischen Elemente in der Erde, die

in Gestalt einer Schlange dargestellt werden,

in orientierte und fruchtbare Formen gebracht.

Das geschilderte Beispiel von Högger aus

Indien zeigt als Essenz die Vorstellung: Wo

irdische Realität und göttliche Ordnung in
eins fallen, wird neues Leben gezeugt; und

statt des zerstörenden Kampfes der Gegensätze

zeigt sich Fruchtbarkeit. Allerdings
kann es bei der konkreten Realisierung eines

Symbols zum Konflikt zwischen Innenwelt-

und Aussenweltanpassung kommen. In Indien

war die äussere Nebenwirkung des inneren

Bedürfnisses die Erosion in Hanglagen. Als

Lösung dieses Problems könnte die Vereinigung

von Himmel und Erde vielleicht auch auf
eine Art gespürt und symbolisch realisiert

werden, die nicht des kreuzweisen Pflügens

aller Felder bedarf. Auch die europäische Agrar-
kultur kennt ähnliche Fragen: Ob das Pflügen
als Symbol vorbereitenden Anrührens des

Erdbodens vor der Empfängnis der neuen Saat,

oder als Symbol einer respektlos umstürzenden

Verletzung der Haut von Mutter Erde

wahrgenommen wird, beeinflusst wohl bei

mehr Bauern die Technik, als man oberflächlich

meinen könnte. Es kann u.a. Vorlieben für

pflugverwendenden oder pfluglosen Anbau

bewirken.

Die Vierheit des Kreuzes ist eine Grundform

von Welt und Kultur. Ein Kreuz wirkt um sein

Zentrum herum orientierend: Das zeigt sich

in den vier Himmelsrichtungen, in der häufigsten

Grundform unserer Wohnräume wie auch

der Äcker. Die ägyptische Hieroglyphe für
«Stadt» war ein Kreuz in einem Kreis, alle

einfachen Koordinatensysteme sind gleichmäs-

sige Kreuze. Viererstrukturen sind auch eine

Urform in der Herausbildung des menschlichen

Bewusstseins, wie sich z. B. in spontanen

Zeichnungen kleiner Kinder zeigt. Auch

ausgefeilte Seelenbilder und Kosmogramme,

wie die Mandalas verschiedener Kulturen, zeigen

meist eine Viererstruktur um eine Mitte

herum, die alles zusammenhält. So kann das

Kreuz als Symbol der strukturierten Ganzheit

gesehen werden. Als ein Vollständiges, das

gegenläufige Tendenzen zusammenhält.

schliesst das Kreuz nicht aus, sondern ein.

Dieser Einstellung entsprechen Bräuche, wo

man den Vögeln, Maulwürfen oder Schnecken

speziell etwas zu essen übrig lässt, in jede Ecke

etwas für sie extra hinlegt oder eine Ecke des

Feldes widmet.8 So einbezogen, ist das nicht

ungefährliche «Vierte», das im engeren Sinne

nicht Teil des trinitarischen Gottesbildes und

des davon abgeleiteten Spruches «alle guten

Dinge sind drei» ist, doch ein Teil des Ganzen.

«Alles hat vier Seiten» ist auch

heute wichtig
Ein liegendes Kreuz gibt eine vollständige

Orientierung in der Fläche. Ein aufgestelltes

Kreuz, ob gleichmässig oder mit Übergewicht
nach oben, verbindet unten und oben, links und

rechts. Das «Links und Rechts» ist ein Sinnbild

irdischer Gegensätze aller Art. In der

heutigen Gesellschaft gibt es viele Beispiele
solcher Gegensatzpaare, die im Falle einer

starken Polarisierung auch auseinanderfallen

können. «Ökoidealisten» versus

«Wirtschaftspragmatiker», landwirtschaftliche «Diversifi-
zierer» versus «Marktfruchtmaximierer» sind

nur zwei Beispiele. Wer hier auf dem richtigen
und wer aufdem falschen Weg sei, wird je nach

Blickwinkel und Situation anders bewertet.

Aber besonders dann, wenn auch Lebensstil-

und Politikfragen ins Spiel der Gegensätze

kommen, ist es recht üblich, eigene Schattenseiten

oder unterdrückte Lebens- und geistige
Tendenzen im jeweils anderen viel klarer zu

sehen und vielleicht auch zu bekämpfen: Weil

man (unbewusst) spürt, dass sie die Eindeutigkeit

der eigenen Meinung und des Selbstbildes

In den Ackerboden geritztes Kreuz, Lötschen-

tal (Schweiz), 1983. Foto: © Dominik Wunderlin

gefährden. Natürlich stimmt: Wo sich nur eine

Seite durchsetzt, kann es sehr gefährlich werden,

bis hin zur Katastrophe, und man weiss

nicht, wann früher oder später darauf ein nötiger

Ausgleich, ein notwendiger Umschwung
oder ein brutaler Umsturz folgt. Stattdessen

vom anderen zu lernen, und sei es nur über
sich selbst, heisst, den anderen Kreuzbalken
nicht abzusägen, sondern ebenfalls sein zu
lassen. So kann man den Konflikt nach innen

nehmen und innerlich (meist leidvoll)
aushalten, und möglicherweise wird daraus eine

kreative Lösung geboren und gepflegt werden

können. Diese Einstellung ist nicht zu
verwechseln mit einem «Es-allen-recht-machen-

Bedürfnis», das in der Angst vor dem eigenen

Standpunkt und Lebensweg gründet.

Ein zweites Gegensatzpaar ist im aufgestellten
Kreuz enthalten: Sein lotrechter Balken
verbindet unten und oben, symbolisch gesehen die

Materie und den Geist oder einen oberen

«kosmischen» und einen unteren «irdischen» Geist.

Daher wurde dieser Balken in der Mystik und

Kunst oft als «Stamm des Lebensbaumes»

gesehen und dargestellt, dessen Äste sich dann

wiederum in die Polarität von links und rechts

ausbreiten. (Die Schamanen nannten das ihren

«Schamanenbaum», an dem sie in ihren Trancen

in die jenseitigen Tiefen und Höhen steigen

konnten.)

Schluss

Alle Symbole sind ambivalent. Auch das

Kreuz konnte zum Polarisierungs- und

Kriegszeichen werden. Doch es kann heute auch wieder

ein sehr hilfreiches Symbol sein, wo es

Unterscheidung und Vereinigung zugleich
bedeutet: Es zeigt die klare Unterscheidung
von Gegensätzen auf Erden (links und

rechts), zwischen lebendiger Materie und

luftigem Geist (unten und oben) auf - und

es enthält sie zugleich als Teile einer
paradoxen Einheit. Die Schweiz trägt ein gleich-
mässiges Kreuz in Fahne und Wappen. Nachdem

sich die Eidgenossen im 16. Jahrhundert

die Eroberungsfeldzüge abgewöhnen mussten,

wurde das Schweizerkreuz zum hilfreichen

Symbol für die gemeinsame Aufgabe, die

Gegensätze in diesem Land als Gesamtbild

aufzufassen, das ohne seine innere Mitte
auseinanderfiele. Nicht die Kreuzzüge, aber das

Kreuz passt gut zum Land wie auch zum Landbau.

•

' U. a. Eberhardt (1907): Mitteilungen über volkstümliche Überlieferungen in Württemberg. Verlag Kohlhammer, Stuttgart, S. 3; Fillipetti und Trotereau, Janine (1992)
[Orig.-Ausg. 1978]): Zauber. Riten und Symbole. Pawlak Verlag, Herrsching, S. 211.

22 > Kultur und Politik 4>i2



> Kultur

Die Aufgabe des Königs

Ein König hatte zwei Söhne. Als er alt wurde, so wollte er einen der beiden zu

seinem Nachfolger bestimmen. Er versammelte die Weisen seines Landes und rief

seine beiden Söhne herbei. Er gab jedem der beiden fünf Silberstücke und sagte:

«Ihr sollt für dieses Geld die Halle in unserem Schloss bis zum Abend füllen. Womit,

das ist eure Sache.»

Die Weisen sagten: «Das ist eine gute Aufgabe.»

Der ältere Sohn ging davon und kam an einem Feld vorbei, wo die Arbeiter

dabei waren, das Zuckerrohr zu ernten und in einer Mühle auszupressen.

Das ausgequetschte Zuckerrohr lag nutzlos herum.

Da dachte er sich: «Das ist eine gute Gelegenheit, mit diesem nutzlosen Zeug

die Halle meines Vaters zu füllen.»

Mit dem Aufseher der Arbeiter wurde er einig, und sie schafften bis zum späten

Nachmittag das ausgedroschene Zuckerrohr in die Halle des Schlosses. Als sie

gefüllt war, ging er zu seinem Vater und sprach: «Ich habe Deine Aufgabe erfüllt.

Auf meinen Bruder brauchst du nicht mehr zu warten. Du kannst mich gleich

zu deinem Nachfolger ernennen!»

Der Vater antwortete: «Es ist noch nicht Abend. Ich werde warten.»

Bald darauf kam der jüngere Sohn. Er bat darum, das ausgedroschene

Zuckerrohr wieder aus der Halle zu entfernen. So geschah es. Dann

stellte er mitten in die Halle eine Ke'rze und zündete sie an. Da es

schon dämmriger Abend war, erhellte ihr Schein die ganze Halle bis in

den letzten Winket hinein.

Der Vater sagte: «Du sollst mein Nachfolger sein. Dein Bruder hat fünf

Silberstücke ausgegeben, um die Halle mit nutzlosem Zeug zu füllen.

Du hast nicht einmal ein Silberstück gebraucht und hast sie mit Licht

gefüllt. Du hast sie mit dem gefüllt, was die Menschen brauchen.»

Märchen von den Philippinen, ausgesucht von Claudia Capaut

Kultur und Politik 4>i2 > 23


	Kreuzstrukturen im Landbau

