
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 67 (2012)

Heft: 2

Artikel: Der Biolandbau und die "Mutter Erde"

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Grundlagen Biolandbau

Der Biolandbau und die «Mutter Erde»
«Mutter Erde» ist für manche eine gewöhnliche Metapher, für andere ein gefühlsgeladener
Naturbegriff und für Dritte ein Name des Weiblich-Göttlichen. Dieser Beitrag bringt Beispiele,
wie «Mutter Erde» im Biolandbau gesehen wird und stellt etwas psychischen und kulturellen
Kontext dazu.

Nikola Patzel. «... dass die Erde unsere grosse

Mutter ist», müsse uns bewusst sein, schreibt

die Biobäuerin Claudia Capaul.1 Sie spricht
über die Erde in ihrem Gemüsegarten und

meint zugleich die grosse Göttin. Bei ihr ist

der gärtnerische Dialog mit dem Boden eine

zugleich ernährungswirtschaftliche und

religiöse Erfahrung. Und «Ich bin ja ein Teil von

ihr», sagt sie, und spricht damit das Gefühl

einer Verbundenheit an, das der Ethnologe
Lucien Lévy-Bruhl participation mystique
genannt hatte: Er beschrieb diese Verbundenheit

als eine selbstverständliche Teilhabe des

Menschen an seiner Umgebung; mehr noch:

als eine gefühlte Einheit mit ihr, die in vielen

Kulturen der alltägliche Normalzustand ihrer

Naturbeziehung gewesen sei.2 Aber anders als

die von Lévy-Bruhl damals beschriebenen

Indianer und Afrikaner ist Claudia Capaul
nicht selbstverständlich in solch einer Einstellung

aufgewachsen. Sie beschreibt ihren Dialog

und ihre Einheit mit «Mutter Erde» als

Geschehnis ihres persönlichen Erfahrungsund

Lernprozesses.

Mutter Erde am Beginn des Biotandbaus
Die Bäuerin Mina Hofstetten hatte die erste

Schweizer Bio-Landwirtschaftsschule gegründet.

Sie schrieb 19413, S. 14 ff.): «Mutter
Erde, dir gegenüber müssen wir erst wieder

klein und demütig werden.» Und weiter: Auf
den Taktschlag ihres Herzens müsse man zu

lauschen lernen, «um zu finden die Ruhe, die

Stille, das Einssein mit ihr! Dann fängt sie

plötzlich an zu reden und uns verständlich zu

werden! Dann lesen wir in ihr wie in einem

aufgeschlossenen Buche, dem Buch der Natur.

Sie [Mutter Erde], die das Gesetz ist und

bleibt, sie wird es uns wieder lehren oder uns

vernichten». Mina Hofstetter sprach damit

zwei wichtige Wesenszüge des Bildes von der

Mutter Erde an:

Erstens als Lehrmeisterin. Als Natur- und

Geisteswissenschaft und Psychologie noch

kaum getrennt waren, zu Zeiten der Alchimie,

empfanden es manche Forscher als nötig, bei

der Natur «in die Lehre» zu gehen: durch

Beobachtung und Reflexion und den meditativen

Dialog mit einer dem Bewusstsein
begegnenden Natur, die zum Menschen spricht.
Hofstetter beschreibt ihre seelische Wahrneh-

mungs- und Aufnahmefähigkeit als Voraussetzung

zum Dialog mit der Lehrmeisterin

Mutter Erde. Menschliche Gewalt und

Machtausübung, wodurch die Meisterin zur
Sklavin zu machen sei, wie es u.a. Francis

Bacon als Königsweg der Naturwissenschaft

angesehen hatte,'1 wären hier verderblich.

Zugleich betont Hofstetter die Identität der Mutter

Natur mit dem «Gesetz». Bei vielen Entwicklern

und Vertretern des Biolandbaus werden die

Beachtung von «Naturgesetzlichkeit» und

«Lebensgesetzen» nicht nur als eine pragmatische

Anpassung an angenommene Befunde und Fr-

fahrungen verstanden: sie erscheinen ihnen oft
wie steinharte normative Gesetzestafeln. Vor

allem bei Männern und sehr meinungsstarken
Frauen kann sich hier erfahrungsgemäss eine

alttestamentliche Härte bilden, die in Gegensatz

geraten kann zum Hinhören auf das, was

die Lehrmeisterin jetzt wohl sagt.

Zweitens fürchtete Mina Hofstetter die mögliche

Vernichtung durch die Mutter Natur,
wenn das Verhältnis mit ihr nicht gut ist: Frau

Holle, eine unserer Erscheinungsweisen der

grossen unterweltlichen und zugleich himmlischen

weiblichen Figur, täte also nicht nur
denjenigen mit schwarzem Pech strafen, der sie

auszutricksen versucht, sondern auch dem

frühen Tod zuführen, wer sich von ihr nichts

sagen lässt. Das entspricht dem Aspekt von
Mutter Erde als verschlingender Todesmutter.

Allerhand Bilder aus der Religionsgeschichte

zeigen diesen Aspekt. Auch in unseren Sagen

findet sich die Gestalt der Kornmutter, die

Menschen verschleppen oder töten kann,
einfach so oder zur Strafe. Die Angst vor Mutter
Natur als Todbringerin ist heute (unbewusst)

enorm stark, wie zahlreiche Katastrophenfilme

zeigen und auch persönliche Ängste vor
Unglücken und Seuchen, Sintfluten und einem

Zivilisationszusammenbruch.'' Sie sind auch

Ausdruck des Schuldgefühls wegen Sünden

gegenüber Mutter Erde (oder gegenüber Gottvater

je nach religiösem Schwerpunkt), wegen
menschlichen Frevels an der Natur. Diese

Angst führt allzu oft mehr und mehr zu

Kontrollzwang. Sie kann sich aber auch zur

Motivation wandeln, unbedingt eine eigene

Beziehung zu «Mutter Erde», zum Weiblich-

Göttlichen zu suchen, möge sie einem mit
Licht und Farben entgegentreten oder dunkel,

wie sie wolle.

Der Mitbegründer der organic agriculture, Sir

Albert Howard, führte seine wichtigsten

Landwirtschaftsgrundsätze, wie etwa die

nötige Viehhaltung, als die bewährte

Handlungsweise von «Mutter Erde» ein 1948). Man

solle am besten ihre Wirtschaft zum Vorbild
der menschlichen Landwirtschaft nehmen.

' In dieser Nummer von «Kultur und Politik», S. 17.
2 Luden Lévy-Bruhl (1912, 2. éd.): Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Félix Alcan, Paris.
3 Mina Hofstetter (1941): Mutter, gib mir Brot! In: W. Zimmermann et ai: Mutter Erde - Weckrufund praktische Anleitung zum biologischen Landbau. Verlag Funkhäuser,

Zielbrücke- Thielle.
' Francis Bacon (1863, p. 48): «... under constraint and vexed: that is to say, when by art and the hand ofman she [Nature] is forced out ofher natural state, and

squeezed and moulded.» («... unter Zwang und gequält: dass sie [die Natur] also durch die Hand und Technik des Mannes aus ihrem natürlichen Zustand herausgezwungen,

eingezwängt und umgeprägt wird.» The Works ofFrancis Bacon. Translations of the philosophical works, vol. I. Taggard and Thompson, Boston.
3

Vgl. Hans Peter Rusch (1986, S. 240): «Die Menschheit wird das biologische Zeitalter gewinnen, oder sie wird nicht mehr sein.» Bodenfruchtbarkeit.
Eine Studie biologischen Denkens. Haug Verlag, Heidelberg. - Und neu den Buchtitel von Felix zu Löwenstein (2011): «Wir werden uns ökologisch ernähren oder

gar nicht» (Rezension in «Kultur und Politik» 4/2011: S. 24).
' Mina Hofstetter sprach von der Rache «durch Krankheit, durch Seuchen, durch Stürme, Dürren, Fluten bis zum Untergang des ganzen Erdteils!»

18 > Kultur und Politik 2>i2



Darüber hinaus, als Ausdruck seiner Gefühle

gegenüber Mutter Erde, liess er in seinem

«Agricultural Testament» 1940) Shakespeare

sprechen, auch auf seine gestorbene Frau

Gabrielle bezogen: «Die Erde, Mutter der

Natur, ist ihre Gruft / Ihr mit Erde bedeckendes

Grab, das ist ihr Mutterleib.»7

Zur fruchtbaren Beziehung von Himmel und

Erde hat sich Rudolf Steiner, Begründer der

biologisch-dynamischen Landwirtschaft, so

geäussert (1957 ff., Bd. 230, S. 122): «Die

Erde ist Mutter der Pflanzenwelt, der Himmel
ist Vater der Pflanzenwelt. Das ist in ganz
wörtlichem Sinne der Fall.» Dieses archetypische

Motiv des göttlichen Elternpaares tauchte

auch im christlichen Kontext fast ganz wieder

auf, mit der Maria: Dort wo sie, mit dem

offiziellen Titel der «Gottesmutter» benannt, die

sich mit dem Geist verband nun auch als die

Erde gesehen wird aus der die Pflanzen kommen.

Ein Kollege erzählte mir einmal, er
erkläre seinen Kindern die Welt als Schöpfung

von Mutter Erde und Vater Geist. In der

Religionsgeschichte finden wir immer wieder

irdische Göttinnen als Mutter und Braut des

Geistes zugleich.

Der gelernte Gynäkologe und nachmalige Bio-

landbau-Mitbegründer Hans Peter Rusch

ärgerte sich über die Abwertung des Göttlich-
Weiblichen in der Landwirtschaft seiner Zeit.

Er schrieb: «Was dem Bauern früherer Zeiten

als <heilige Mutter Erde> galt, die er wie seine

leibliche Mutter begrüsste [...] wurde ihm als

recht belangloser Pflanzenstandort erklärt... »8

Zum Vergleich nochmal zu Mina Hofstetter:

Sie hatte «diese Erde, dieser heilige Grund»

gesagt, und «alles wird neu, harmonisch,

schön», wenn man in ihrem Buch «Licht um

Licht» schauen könne. Ich nehme in diesen

Aussagen eine betonte, höchste Wertschätzung
der Mutter Erde und der durch sie erfahrbaren

Erkenntnisse wahr: Licht dürfte hier als Metapher

für Erkenntnis und Bewusstsein gemeint
sein. Aber in solchen Formulierungen
erscheint auch eine gewisse Idealisierung des

Weiblichen, ein sehr lichtes religiöses Bild, wie

im Minnegesang oder in vielen Bereichen des

Marienkultes, wo die dunklen Seiten zu fehlen

scheinen.

Maria im Ahrenkleid. Eine Darstellung aus

Bayern, Holzschnitt, ca. 1450.

Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974D

W'• rf, - FbiTimiiiii - .I~-
Allegorie der «Mutter Erde». Aus einem

Manuskript der Abtei Monte Casino, 11. Jh.

Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974])

«Mutter Erde» in der Seele

Tatsache ist, dass die «Mutter Erde» und die

ihr entsprechenden weiblichen Gottesbilder
auch eine empirische seelische Wirklichkeit
sind, die verschiedene Gegensätze in sich
enthält. Es gibt also auch eine Innenwahrnehmung

der Erdgöttin-Gestalten, dadurch dass

sie im heutigen Menschen spontan erscheinen.

Ein Beispiel von einer Frau in den mittleren
Jahren, die träumte: «Unter dem Meer schläft

in einer Schlangenhöhle eine göttliche Frau.

[...] Sie hat ein blutrotes, nur die untere

Körperhälfte umhüllendes Gewand. Sie hat dunk¬

le Hautfarbe, volle rote Lippen und scheint von

grosser physischer Kraft zu sein.» Die
Träumerin ist unten bei der göttlichen Frau, und die

göttliche Frau küsste sie. Als dann die Träumerin

aus der Tiefe wieder zurückkam, spielten

weisse Flammen um ihren Kopf, «während sie

durch wogende Weizenfelder schritt.»'

Dieser Traum zeigt eine Begegnung in der

Tiefe des Unbewussten, in der Tiefe der Natur.

Seine Symbolik spricht gefühlsmässig an,

doch dürften einige Hinweise zum psychologischen

und kulturellen Kontext der einzelnen

Symbole zur bewussteren Deutung hilfreich
sein: Überall aufder Welt wurden irdische

Göttinnen auch umspielt von Schlangen gezeigt,

oder sie wurden mit Schlangen in der Hand

dargestellt (z. B. in Mittelamerika, in Indien,

in Kleinasien, auf Kreta). Die Symbolik dieses

ganz erdverbundenen Reptils ist ambivalent

zwischen uralter Weisheit und tödlichem

Gift. Beide Aspekte sind somit auch Attribute
der Göttin. Die rote Farbe des Unterleibgewandes

kann symbolisch aufstarke, liebevolle oder

verzehrende Emotion hinweisen, auch auf das

Blut des Lebens. Ihre körperlichen Eigenschaften

(dunkle Hautfarbe, betonte Lippen und

Körperkraft) weisen auf Sinnlichkeit und Erd-

haftigkeit hin. Ihr Kuss ist eine intime Verbindung

auf der Ebene des Kopfes, symbolisch
dem Bewusstsein nahe. Dieser Kuss wirkt auch

wie eine Initiation. Die weissen Flammen um
den Kopf der Träumerin weisen symbolisch
wohl auf eine Verbindung des menschlichen

Bewusstseins mit einer spirituellen Dimension

hin, die durch die Begegnung in der Tiefe

gewonnen wurde. Sie erinnern auch an die

Feuerflammen auf den Köpfen der dem Heiligen
Geist verbundenen Apostel beim ersten Pfingsten.

Beim Gang durchs Weizenfeld schliesslich

scheint das Ich derTräumerin inmitten Gestaltungen

der Erdmutter zu sein, ihrer Kinder: Die

Göttinnen Ischtar, Demeter und Ceres wurden

mit Kornähren gezeigt, wie dann bei uns die

Maria im Ährenkleid.10 Auch gehörte es zu den

landwirtschaftlichen Bräuchen Mitteleuropas,
die Gestalt der «Kornmutter» auf dem Erntefeld

aus Ähren darzustellen.

Auch wenn die Symbolik solcher Träume eine

nachweislich überpersönliche, archetypische

ist, so handelt es sich doch auch um jeweils

persönliche Erfahrungen, um individuelle

' «The Earth, that's Nature's Mother, is her tomb / What is her burying grave, that is her womb» - Shakespeare (1597/99): Romeo and Juliet.
" Rusch (1968): Bodenfruchtbarkeit S. 71.

'Zitiert nach C.G. Jung: Zum psychologischen Aspekt der Korefigur. In: Gesammelte Werke 9/1, Abs. 331.

'"Erich Neumann (1997 [I.A.1974]): Die Große Mutter. Eine Phänomenologie der weiblichen Gestaltungen des Unbewussten. Walter Verlag. Zürich. S. 247f.
" «Gut leben. <Pacha Mama> und die Würde der Menschen». In «Kultur und Politik» 4/2011: S. 12-14.

Kultur und Politik 2>i2 > 19



«alten Indianer» leben nicht mehr körperlich
unter uns, und bei Rückgriffen (oder
Projektionen), welcher Art auch immer, ist grosse
Vorsicht angesagt. Aber wenn der persönliche

Dialog mit «Mutter Erde» eine Sehnsucht des

Einzelnen erfüllt und das Gespräch sich in den

eigenen Erfahrungen verwirklicht, gerade auch

im praktischen Umgang mit dem Boden als

Bäuerin und Bauer, dann kann das heilend
wirken: «Der Garten ist mein Therapeut, und die

Erde Balsam für die Seele», schreibt Claudia

Capaul. Das hat eben auch etwas mit der «Frau

Holle» zu tun, deren Märchen sie so gerne in

der Erzählung lebendig werden lässt. •

Die aztekische Erd- und Muttergöttin
Coatlicue in ihrem todbringenden Aspekt.

Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974])

Erlebnisse, die mit Entwicklungsprozessen in

der Persönlichkeit zusammenhängen. «Mutter
Erde» ist nicht nur eine Redeweise, ein

philosophisches Konzept oder eine Göttin früherer

Zeiten. Auch heutige innere Erlebnisse können

sie ins individuelle Leben kommen lassen.

Welche Schlussfolgerungen ziehen?

Was können diese Dinge für den Biolandbau

bedeuten? Veronika Bennholdt-Thomsen hat

in ihrem Artikel über «<Pacha Mama» und die

Würde der Menschen»" die kulturelle

Befreiungsbewegung der indigenen Völker
Boliviens beschrieben, die jüngst bis zur
Anerkennung der «Rechte der Mutter Erde» in der

bolivianischen Verfassung führte. «Denn, so

lehrt die indigene Kosmovision, die Erde ist

ein Lebewesen, und wir alle gehören zu ihr,

wie die Kinder zur Mutter, aus der sie geboren

werden.» Die Autorin argumentiert, dass der

Geringschätzung und Entwürdigung der Erde

und aller Menschen, die den «naturgegebenen

Lebenskräften» besonders verbunden seien,

ein Ende gemacht werden könne: wenn Mutter

Erde wieder entknechtet und in ihrer wahren

Grösse und ihrem Sinn anerkannt werde. Worauf

griffe eine vergleichbare sozial-religiöse

Bewegung bei uns zurück? Auf die Kelten und

Germanen unter unseren Vorfahren? Diese

s^Cnhaftir

wtfshtft wissen
über unseren erclMen

Wunder? Wir hoffen, dass sie uns

widerfahren und laufen Gefahr, sie zu

übersehen, wenn sie uns vor die Füsse

fallen. Weisheit? Das ist etwas Uraltes.

Und wohl unerreichbar. Wie schnell

vergessen wir, dass wir damit geboren

wurden und ein Leben lang darauf
bedacht sein müssen, sie uns nicht

ganz «aberziehen» zu lassen: die Intuition,

von der Claudia Capaul in ihren

Gedankenspinnereien schreibt.

Wissen? Das ist wohl etwas für die Fachleute, die mit Fakten und Zahlen eindrücklich
räsonieren und Superlative gegen Superlative ausspielen können.

«Sagenhafter Boden» ist ein Erzählereignis für grosse und kleine Zuhörende,

herausgewachsen aus unzähligen Gesprächen über uns Erdenbewohnerinnen und unseren

Umgang mit der Erde als Nutzniesser des Bodens. Die Grenzen zwischen den genannten

Kategorien werden dabei gründlich verwischt und zum Überlappen gebracht, und zwar

durch eine vielfaltige Herangehensweise an dieses vielschichtige Thema.

Da gelingt es z. B. Otto Schmid, Biobauer und Biologe am FiBL, Fakten und Zahlen

über Bodenleben und Bodenlebewesen bildhaft erzählerisch zu vermitteln. Wir erfahren

von ihm, dass und wie viele Kühe auf und unter der Bodenoberfläche leben. Claudia

Capaul, Biobäuerin, erzählt in zwei Märchen vom geistigen Leben aus der Erde: Wir
lernen die Holundermutter als weise Kraft aus dem dunklen Licht des Erdbodens kennen.

Und die kleinen Leute, die mit ihrer Zauberkraft dafür sorgen können, dass der respektvolle

Bauer zu seinem Glück findet, während der rücksichtslose das seine übersieht und

kapitulieren muss. Nikola Patzel, Naturwissenschaftler und Psychologe, erzählt aus dem

volkskundlichen Wissensschatz über alte Gepflogenheiten im bäuerischen Leben, welche

die Menschen mit der Fruchtbarkeit der Erde in Einklang halten helfen. Martin Köchli,
Biobauer und Grossrat, zeigt sich als Poet: Er trägt eigene Gedichte und solche von

anderen Dichtern vor. In allen wird die Erde besungen. Mit Leis- und Lautmalerei

aus Trommel und Stimme suche ich [Christine Kradolfer] selber einen

rhythmischmusikalischen Zugang zum Geheimnis Erdboden.

«Sagenhafter Boden» ist unterhaltsam, lehrreich, manchmal fast feierlich, witzig,
fröhlich, heiter. Die Zuhörerlnnen dürfen sich in ihrer Gewissheit bestärken lassen, dass

Lebenskraft im Boden und in uns liegt, und dass wir mit der Erde in Gemeinschaft diese

Kraft zur Entfaltung bringen können.

«Sagenhafter Boden» dauert ca. 90 Minuten (inkl. Pause), wird in Schweizer Mundart
oder Hochdeutsch aufgeführt, z. B. für Vereine, Gesellschaften, zu Geburtstagen,

Versammlungen usw., wo immer wir eingeladen werden (in Stuben, Ställen, Heubühnen und

auf normalen Bühnen).

Informationsmaterial ist über die Geschäftsstelle des Bioforums oder über die Webseite

einsehbar. Christine Kradolfer

20 > Kultur und Politik 2>i2


	Der Biolandbau und die "Mutter Erde"

