Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 67 (2012)
Heft: 2
Artikel: Der Biolandbau und die "Mutter Erde"
Autor: Patzel, Nikola
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-891201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-891201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¥ Grundlagen Biolandbau

Der Biolandbau und die «Mutter Erde»

«Mutter Erde» ist fiir manche eine gewohnliche Metapher, fiir andere ein gefiihlsgeladener
Naturbegriff und fiir Dritte ein Name des Weiblich-Gottlichen. Dieser Beitrag bringt Beispiele,
wie «Mutter Erde» im Biolandbau gesehen wird und stellt etwas psychischen und kulturellen

Kontext dazu.

Nikola Patzel. «...dass die Erde unsere gros-
se Mutter ist», miisse uns bewusst sein, schreibt
die Biobduerin Claudia Capaul.' Sie spricht
tiber die Erde in threm Gemiisegarten und
meint zugleich die grosse Géttin. Bei ihr ist
der gdrtnerische Dialog mit dem Boden eine
zugleich erndhrungswirtschaftliche und reli-
giose Erfahrung. Und «Ich bin ja ein Teil von
thr», sagt sie, und spricht damit das Gefiihl
einer Verbundenheit an, das der Ethnologe
Lucien Lévy-Bruhl participation mystique ge-
nannt hatte: Er beschrieb diese Verbundenheit
als eine selbstverstindliche Teilhabe des
Menschen an seiner Umgebung; mehr noch:
als eine gefiihlte Einheit mit ihr, die in vielen
Kulturen der alltdgliche Normalzustand ihrer
Naturbeziehung gewesen sei.” Aber anders als
die von Lévy-Bruhl damals beschriebenen
Indianer und Afrikaner ist Claudia Capaul
nicht selbstverstindlich in solch einer Einstel-
lung aufgewachsen. Sie beschreibt ihren Dia-
log und ihre Einheit mit «Mutter Erde» als
Geschehnis ihres personlichen Erfahrungs-
und Lernprozesses.

Mutter Erde am Beginn des Biolandbaus

Die Béduerin Mina Hofstetter hatte die erste
Schweizer Bio-Landwirtschaftsschule gegriin-
det. Sie schrieb (1941°, S. 14 ff.): «Mutter
Erde, dir gegeniiber miissen wir erst wieder
klein und demiitig werden.» Und weiter: Auf
den Taktschlag ihres Herzens miisse man zu
lauschen lernen, «um zu finden die Ruhe, die
Stille, das Einssein mit ihr! Dann fingt sie
plotzlich an zu reden und uns verstandlich zu
werden! Dann lesen wir in ihr wie in einem
aufgeschlossenen Buche, dem Buch der Natur.

... Sie [Mutter Erde], die das Gesetz ist und
bleibt, sie wird es uns wieder lehren oder uns
vernichten». Mina Hofstetter sprach damit
zwei wichtige Wesensziige des Bildes von der
Mutter Erde an:

Erstens als Lehrmeisterin. Als Natur- und
Geisteswissenschaft und Psychologie noch
kaum getrennt waren, zu Zeiten der Alchimie,
empfanden es manche Forscher als notig, bei
der Natur «in die Lehre» zu gehen: durch
Beobachtung und Reflexion und den medita-
tiven Dialog mit einer dem Bewusstsein begeg-
nenden Natur, die zum Menschen spricht.
Hofstetter beschreibt ihre seelische Wahrneh-
mungs- und Aufnahmefahigkeit als Voraus-
setzung zum Dialog mit der Lehrmeisterin
Mutter Erde. Menschliche Gewalt
Machtausiibung, wodurch die Meisterin zur

und

Sklavin zu machen sei, wie es u.a. Francis
Bacon als Konigsweg der Naturwissenschaft
angesehen hatte,’ wiren hier verderblich. Zu-
gleich betont Hofstetter die Identitdt der Mutter
Natur mit dem «Gesetz». Bei vielen Entwick-
lern und Vertretern des Biolandbaus werden die
Beachtung von «Naturgesetzlichkeit» und «Le-
bensgesetzen» nicht nur als eine pragmatische
Anpassung an angenommene Befunde und Er-
fahrungen verstanden: sie erscheinen ihnen oft
wie steinharte normative Gesetzestafeln. Vor
allem bei Ménnern und sehr meinungsstarken
Frauen kann sich hier erfahrungsgemiss eine
alttestamentliche Hirte bilden, die in Gegen-
satz geraten kann zum Hinhoren auf das, was
die Lehrmeisterin jerzt wohl sagt.

Zweitens filirchtete Mina Hofstetter die mag-
liche Vernichtung durch die Mutter Natur,
wenn das Verhiltnis mit ihr nicht gut ist.” Frau

" In dieser Nummer von «Kultur und Politik», S. 17.

* Lucien Lévy-Bruhl (1912, 2. éd.): Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Félix Alcan, Paris.
' Mina Hofstetter (1941): Mutter, gib mir Brot! In: W. Zimmermann et al.: Mutter Erde — Weckruf und praktische Anleitung zum biologischen Landbau. Verlag Fankhauser,

Zielbriicke-Thielle.

Holle, eine unserer Erscheinungsweisen der
grossen unterweltlichen und zugleich himmli-
schen weiblichen Figur, tite also nicht nur den-
jenigen mit schwarzem Pech strafen, der sie
auszutricksen versucht, sondern auch dem
frithen Tod zufiihren, wer sich von ihr nichts
sagen ldsst. Das entspricht dem Aspekt von
Mutter Erde als verschlingender Todesmutter.
Allerhand Bilder aus der Religionsgeschichte
zeigen diesen Aspekt. Auch in unseren Sagen
findet sich die Gestalt der Kornmutter, die
Menschen verschleppen oder toten kann, ein-
fach so oder zur Strafe. Die Angst vor Mutter
Natur als Todbringerin ist heute (unbewusst)
enorm stark, wie zahlreiche Katastrophenfilme
zeigen und auch personliche Angste vor Un-
gliicken und Seuchen, Sintfluten und einem
Zivilisationszusammenbruch.® Sie sind auch
Ausdruck des Schuldgefiihls wegen Siinden
gegeniiber Mutter Erde (oder gegeniiber Gott-
vater je nach religiosem Schwerpunkt), wegen
menschlichen Frevels an der Natur. Diese
Angst fiihrt allzu oft mehr und mehr zu Kon-
trollzwang. Sie kann sich aber auch zur
Motivation wandeln, unbedingt eine eigene
Beziehung zu «Mutter Erde», zum Weiblich-
Gottlichen zu suchen, moge sie einem mit
Licht und Farben entgegentreten oder dunkel,
wie sie wolle.

Der Mitbegriinder der organic agriculture, Sir
Albert Howard, fiihrte seine wichtigsten
Landwirtschaftsgrundsitze, wie etwa die
notige Viehhaltung, als die bewihrte Hand-
lungsweise von «Mutter Erde» ein (1948). Man
solle am besten ihre Wirtschaft zum Vorbild
der menschlichen Landwirtschaft nehmen.

‘ Francis Bacon (1863, p. 48): «...under constraint and vexed; that is to say, when by art and the hand of man she [Nature] is forced out of her natural state, and
squeezed and moulded.» («...unter Zwang und gequdlt; dass sie [die Natur] also durch die Hand und Technik des Mannes aus ihrem natiirlichen Zustand herausge-
zwungen, eingezwingt und umgepragt wird.» The Works of Francis Bacon. Translations of the philosophical works, vol. I. Taggard and Thompson, Boston.

' Vgl. Hans Peter Rusch (1986, S. 240): «Die Menschheit wird das biologische Zeitalter gewinnen, oder sie wird nicht mehr sein.» Bodenfruchtbarkeit.

Eine Studie biologischen Denkens. Haug Verlag, Heidelberg.

gar nicht» (Rezension in «Kultur und Politik» 4/2011: S. 24).
* Mina Hofstetter sprach von der Rache «durch Krankheit, durch Seuchen, durch Stiirme, Diirren, Fluten ... bis zum Untergang des ganzen Erdteils!»

18 > Kultur und Politik 2>12

Und neu den Buchtitel von Felix zu Lowenstein (2011): « Wir werden uns ékologisch erncihren oder



Dartiber hinaus, als Ausdruck seiner Gefiihle
gegentiber Mutter Erde, liess er in seinem
«Agricultural Testament» (1940) Shakespeare
sprechen, auch auf seine gestorbene Frau
Gabrielle bezogen: «Die Erde, Mutter der
Natur, ist thre Gruft / Ihr mit Erde bedecken-
des Grab, das ist ihr Mutterleib.»’

Zur fruchtbaren Beziehung von Himmel und
Erde hat sich Rudolf Steiner, Begriinder der
biologisch-dynamischen Landwirtschaft, so
gedussert (1957 ff., Bd. 230, S. 122): «Die
Erde ist Mutter der Pflanzenwelt, der Himmel
ist Vater der Pflanzenwelt. Das ist in ganz wort-
lichem Sinne der Fall.» Dieses archetypische
Motiv des gottlichen Elternpaares tauchte
auch im christlichen Kontext fast ganz wieder
auf, mit der Maria: Dort wo sie, mit dem offi-
ziellen Titel der «Gottesmutter» benannt, die
sich mit dem Geist verband, nun auch als die
Erde gesehen wird, aus der die Pflanzen kom-
men. Ein Kollege erzihlte mir einmal, er er-
klare seinen Kindern die Welt als Schopfung
von Mutter Erde und Vater Geist. In der Reli-
gionsgeschichte finden wir immer wieder
irdische Gottinnen als Mutter und Braut des
Geistes zugleich.

Der gelernte Gynikologe und nachmalige Bio-
landbau-Mitbegriinder Hans Peter Rusch
argerte sich iiber die Abwertung des Géttlich-
Weiblichen in der Landwirtschaft seiner Zeit.
Er schrieb: « Was dem Bauern fritherer Zeiten
als <heilige Mutter Erde> galt, die er wie seine
leibliche Mutter begriisste [...] wurde ihm als
recht belangloser Pflanzenstandort erklirt ... »"
Zum Vergleich nochmal zu Mina Hofstetter:
Sie hatte «diese Erde, dieser heilige Grund»
gesagt, und «alles wird neu, harmonisch,
schon», wenn man in ithrem Buch «Licht um
Licht» schauen konne. Ich nehme in diesen
Aussagen eine betonte, hochste Wertschétzung
der Mutter Erde und der durch sie erfahrbaren
Erkenntnisse wahr: Licht diirfte hier als Meta-
pher fiir Erkenntnis und Bewusstsein gemeint
sein. Aber in solchen Formulierungen er-
scheint auch eine gewisse Idealisierung des
Weiblichen, ein sehr lichtes religioses Bild, wie
im Minnegesang oder in vielen Bereichen des
Marienkultes, wo die dunklen Seiten zu fehlen
scheinen.

& gewals

l/t!
N
‘ v, ~$s$({f
0 V0 3 $Om P wdg I Y 8 QU NNED Mo APHA LY

terapel vud alfo 11

mm

Maria im Ahrenkleid. Eine Darstellung aus
Bayern, Holzschnitt, ca. 1450.
Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974)

Allegorie der «Mutter Erde». Aus einem

Manuskript der Abtei Monte Casino, 11. Jh.
Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974])

«Mutter Erde» in der Seele

Tatsache ist, dass die «Mutter Erde» und die
ihr entsprechenden weiblichen Gottesbilder
auch eine empirische seelische Wirklichkeit
sind, die verschiedene Gegensitze in sich ent-
hilt. Es gibt also auch eine Innenwahrneh-
mung der Erdgottin-Gestalten, dadurch dass
sie im heutigen Menschen spontan erscheinen.
Ein Beispiel von einer Frau in den mittleren
Jahren, die traumte: «Unter dem Meer schlift
in einer Schlangenhohle eine géttliche Frau.
[...] Sie hat ein blutrotes, nur die untere Kor-
perhilfte umhiillendes Gewand. Sie hat dunk-

le Hautfarbe, volle rote Lippen und scheint von
grosser physischer Kraft zu sein.» Die Tréu-
merin ist unten bei der gottlichen Frau, und die
gottliche Frau kiisste sie. Als dann die Tradume-
rin aus der Tiefe wieder zuriickkam, spielten
weisse Flammen um ihren Kopf, «wihrend sie
durch wogende Weizenfelder schritt.»’

Dieser Traum zeigt eine Begegnung in der
Tiefe des Unbewussten, in der Tiefe der Natur.
Seine Symbolik spricht gefiihlsmissig an,
doch diirften einige Hinweise zum psycholo-
gischen und kulturellen Kontext der einzelnen
Symbole zur bewussteren Deutung hilfreich
sein: Uberall auf der Welt wurden irdische Got-
tinnen auch umspielt von Schlangen gezeigt,
oder sie wurden mit Schlangen in der Hand
dargestellt (z.B. in Mittelamerika, in Indien,
in Kleinasien, auf Kreta). Die Symbolik die-
ses ganz erdverbundenen Reptils ist ambiva-
lent zwischen uralter Weisheit und todlichem
Gift. Beide Aspekte sind somit auch Attribute
der Géttin. Die rote Farbe des Unterleibgewan-
des kann symbolisch auf starke, liebevolle oder
verzehrende Emotion hinweisen, auch auf das
Blut des Lebens. lhre kérperlichen Eigenschaf-
ten (dunkle Hautfarbe, betonte Lippen und
Korperkraft) weisen auf Sinnlichkeit und Erd-
haftigkeit hin. Ihr Kuss ist eine intime Verbin-
dung auf der Ebene des Kopfes, symbolisch
dem Bewusstsein nahe. Dieser Kuss wirkt auch
wie eine Initiation. Die weissen Flammen um
den Kopf der Traumerin weisen symbolisch
wohl auf eine Verbindung des menschlichen
Bewusstseins mit einer spirituellen Dimension
hin, die durch die Begegnung in der Tiefe ge-
wonnen wurde. Sie erinnern auch an die Feuer-
flammen auf den Kopfen der dem Heiligen
Geist verbundenen Apostel beim ersten Pfings-
ten. Beim Gang durchs Weizenfeld schliesslich
scheint das Ich der Traumerin inmitten Gestal-
tungen der Erdmutter zu sein, ihrer Kinder: Die
Gottinnen Ischtar, Demeter und Ceres wurden
mit Korndhren gezeigt, wie dann bei uns die
Maria im Ahrenkleid."” Auch gehorte es zu den
landwirtschaftlichen Brauchen Mitteleuropas,
die Gestalt der «Kornmutter» auf dem Ernte-
feld aus Ahren darzustellen.

Auch wenn die Symbolik solcher Traume eine
nachweislich tiberpersonliche, archetypische
ist, so handelt es sich doch auch um jeweils
personliche Erfahrungen, um individuelle

" «The Earth, that's Nature s Mother, is her tomb / What is her burying grave, that is her womb» — Shakespeare (1597/99): Romeo and Juliet.

" Rusch (1968): Bodenfruchtbarkeit S. 71.

! Zitiert nach C.G. Jung: Zum psychologischen Aspekt der Korefigur. In: Gesammelte Werke 9/1, Abs. 331.
" Erich Neumann (1997 [1.4.1974]): Die Grofie Mutter. Eine Phinomenologie der weiblichen Gestaltungen des Unbewussten. Walter Verlag, Ziirich, S. 247f.
" «Gut leben. <Pacha Mama) und die Wiirde der Menschen». In «Kultur und Politik» 4/2011: S. 12-14.

Kultur und Politik 2>12 > 19



Die aztekische Erd- und Muttergottin

Coatlicue in ihrem todbringenden Aspekt.

Quelle: Erich Neumann (1997 [1.A.1974])

Erlebnisse, die mit Entwicklungsprozessen in
der Personlichkeit zusammenhdngen. «Mutter
Erde» ist nicht nur eine Redeweise, ein philo-
sophisches Konzept oder eine Géttin fritherer
Zeiten. Auch heutige innere Erlebnisse konnen
sie ins individuelle Leben kommen lassen.

Welche Schlussfolgerungen ziehen?

Was konnen diese Dinge fiir den Biolandbau
bedeuten? Veronika Bennholdt-Thomsen hat
in ihrem Artikel iiber ««Pacha Mama> und die
Wiirde der Menschen»'' die kulturelle Be-
freiungsbewegung der indigenen Vélker Boli-
viens beschrieben, die jlingst bis zur Aner-
kennung der «Rechte der Mutter Erde» in der
bolivianischen Verfassung fiihrte. «Denn, so
lehrt die indigene Kosmovision, die Erde ist
ein Lebewesen, und wir alle gehoren zu ihr,
wie die Kinder zur Mutter, aus der sie geboren
werden.» Die Autorin argumentiert, dass der
Geringschitzung und Entwiirdigung der Erde
und aller Menschen, die den «naturgegebenen
Lebenskriften» besonders verbunden seien,
ein Ende gemacht werden konne: wenn Mutter
Erde wieder entknechtet und in threr wahren
Grosse und threm Sinn anerkannt werde. Wor-
auf griffe eine vergleichbare sozial-religiose
Bewegung bei uns zuriick? Auf die Kelten und
Germanen unter unseren Vorfahren? Diese

20 > Kultur und Politik 2>12

«alten Indianer» leben nicht mehr kérperlich
unter uns, und bei Riickgriffen (oder Projek-
tionen), welcher Art auch immer, ist grosse
Vorsicht angesagt. Aber wenn der personliche
Dialog mit «Mutter Erde» eine Sehnsucht des
Einzelnen erfiillt und das Gesprich sich in den
eigenen Erfahrungen verwirklicht, gerade auch

im praktischen Umgang mit dem Boden als
Biuerin und Bauer, dann kann das heilend wir-
ken: «Der Garten ist mein Therapeut, und die
Erde Balsam fiir die Seele», schreibt Claudia
Capaul. Das hat eben auch etwas mit der «Frau
Holle» zu tun, deren Mirchen sie so gerne in
der Erzédhlung lebendig werden ldsst. °

oden

chat wissen wundecsimes
Wumzm a’rilboxwld e

Biobauer und Grossrat, zeigt sich als Poet:

Kraft zur Entfaltung bringen kénnen.

auf normalen Biihnen).

einsehbar.

Wissen? Das ist wohl etwas fiir die Fachleute, die mit Fakten und Zahlen eindriicklich
rasonieren und Superlative gegen Superlative ausspielen konnen.

«Sagenhafter Boden» ist ein Erzdhlereignis fiir grosse und kleine Zuhérende, heraus-
gewachsen aus unzahligen Gespréchen iiber uns Erdenbewohnerlnnen und unseren Um-
gang mit der Erde als Nutzniesser des Bodens. Die Grenzen zwischen den genannten
Kategorien werden dabei griindlich verwischt und zum Uberlappen gebracht, und zwar
durch eine vielfiltige Herangehensweise an dieses vielschichtige Thema.

Da gelingt es z.B. Otto Schmid, Biobauer und Biologe am FiBL, Fakten und Zahlen
iiber Bodenleben und Bodenlebewesen bildhaft erzihlerisch zu vermitteln. Wir erfahren
von ihm, dass und wie viele Kiihe auf und unter der Bodenoberfliche leben. Claudia
Capaul, Biobduerin, erzihlt in zwei Mérchen vom geistigen Leben aus der Erde: Wir
lernen die Holundermutter als weise Kraft aus dem dunklen Licht des Erdbodens kennen.
Und die kleinen Leute, die mit ihrer Zauberkraft dafiir sorgen konnen, dass der respekt-
volle Bauer zu seinem Gliick findet, wihrend der riicksichtslose das seine iibersieht und
kapitulieren muss. Nikola Patzel, Naturwissenschaftler und Psychologe, erziihlt aus dem
volkskundlichen Wissensschatz iiber alte Gepflogenheiten im biuerischen Leben, welche
die Menschen mit der Fruchtbarkeit der Erde in Einklang halten helfen. Martin Kéchli,

anderen Dichtern vor. In allen wird die Erde besungen. Mit Leis- und Lautmalerei
aus Trommel und Stimme suche ich [Christine Kradolfer] selber einen rhythmisch-
musikalischen Zugang zum Geheimnis Erdboden.

«Sagenhafter Boden» ist unterhaltsam, lehrreich, manchmal fast feierlich, witzig,
frohlich, heiter. Die ZuhdrerInnen diirfen sich in ihrer Gewissheit bestirken lassen, dass
Lebenskraft im Boden und in uns liegt, und dass wir mit der Erde in Gemeinschaft diese

«Sagenhafter Boden» dauert ca. 90 Minuten (inkl. Pause), wird in Schweizer Mundart
oder Hochdeutsch aufgefiihrt, z. B. fiir Vereine, Gesellschaften, zu Geburtstagen, Ver-
sammlungen usw., wo immer wir eingeladen werden (in Stuben, Stillen, Heubiihnen und

Informationsmaterial ist iiber die Geschiftsstelle des Bioforums oder iiber die Webseite

Wunder? Wir hoffen, dass sie uns
widerfahren und laufen Gefahr, sie zu
tibersehen, wenn sie uns vor die Fiisse
fallen. Weisheit? Das ist etwas Uraltes.
Und wohl unerreichbar. Wie schnell
vergessen wir, dass wir damit geboren
wurden und ein Leben lang darauf
bedacht sein miissen, sie uns nicht
ganz «aberziehen» zu lassen: die Intui-
tion, von der Claudia Capaul in ihren
Gedankenspinnereien schreibt.

Er tragt eigene Gedichte und solche von

Christine Kradolfer




	Der Biolandbau und die "Mutter Erde"

