
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 67 (2012)

Heft: 2

Artikel: Zur ursprünglichen Bedeutung des Begriffs "Wirtschaft"

Autor: Heindl, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Wirtschaft

Zur ursprünglichen Bedeutung
des Begriffs «Wirtschaft»
«Die Wirtschaft» scheint heutzutage weitgehend als Motor der gesellschaftlichen
Entwicklung zu gelten, wobei uns Wirtschaftswachstum, Wettbewerb und Konkurrenz quasi
als Naturgesetze verkauft werden. Doch welchen Sinn hat das Wirtschaften eigentlich?
Welche Bedeutung hatte es früher? Und vor allem: Woran müsste sich das Wirtschaften

orientieren, damit wir die ausbeuterische, zerstörerische Lebensweise der Gegenwart
überwinden könnten? Der Philosoph und Bioforum-Beirat Bernhard Heindl geht diesen

Fragen auf den Grund.

Bernhard Heindl. Vorbemerkung: Wenn

etwas dahinsiecht, kann nur eine Kur weiterhelfen.

Soll sie die richtige sein, muss man in

Erfahrung bringen, was den «Patienten» krank

gemacht hat und wie ihm künftig zu helfen sei.

Daher versucht ein Arzt dreierlei: Er erstellt

eine «Anamnese», bringt auf dieser Basis eine

«Diagnose» zustande und schlägt aufgrund
derselben eine «Therapie» vor. Daraus ergibt
sich folgender Dreiklang:

Anamnese
Anamnese heisst soviel wie Erinnerung. Daher

gilt es, sich zuerst ins Gedächtnis zu rufen,

was das Wort «Wirtschaft» früher (als es

sozusagen noch jung und kräftig war) einmal

geheissen hat. Man wird daraus erkennen,
dass das, was man heute darunter versteht,
das gerade Gegenteil davon ist. Also dürfen

uns die Auswirkungen dieser Begriffsverwirrung

nicht wundern. Sie sind die Folge dessen,

was alles auf den Kopf gestellt worden ist,
sodass wir heute die Aufgabe hätten, es wieder

auf die Füsse zu bringen und den Boden

darunter zu stärken, statt weiter wie besessen ins

Bodenlose vorwärts zu stürmen.

Das Wort «Wirtschaft» kommt aus der alten

Sprachwurzel *uer (waer), woher auch unsere

«Währung» stammt. Das Griechische setzte

dem Wort seinerzeit ein «f» voraus und

bezeichnete damit ein «Festmahl» (feronos). Ein

solches bereitet man einem Fremden (xenos),
den man als Gast behandelt, indem man die

Zusammenkunft mit ihm feiert und durch das

Geniessen gemeinsamen Mahls zu «Genossen»

wird, d. h. am Tisch miteinander Frieden

schliesst. Damit sind wir schon beim Gasthof
und dem, was der Gast dort erwarten darf: Dass

ihm nämlich möglichst gut «aufgewartet»
wird. «Wirten» und «warten» (im doppelten

Wortsinn) gehörten also ihrem ursprünglichen

Sinn nach zusammen. Darin war der

Bauer jener «Wirt» des Landes, der (so gut er

konnte) «wartete», d. h. hegte und pflegte, was

ihm an Grund und Boden zur Obhut anvertraut

worden war. Dagegen waltete im Inneren und

im Zentrum der «Wirtschaft» (d. h. in dem

Haus und Hof, auch oft «Anwesen» genannt)
die «Wirtin» ihres Amtes. So heisst es z. B. bei

Peter Rosegger noch 1895: «Im Bauernstübel

geht die Nachbarin aus und ein und wirthet
beim Herd und in den Kästen und Schränken

als ob sie da zu Hause wäre». Der Dichter
kannte also noch am Ende des 19. Jahrhunderts

den Sinn des «Wirtens», wie er seit jeher im

Gebrauch gewesen war. Und die Engländer
kennen ihn bis heute, wobei freilich ihr alter

Begriff für «Wirtschaften» (husbandry)
inzwischen von der new economy gänzlich
überlagert und vom Weltmarkt völlig verdrängt
worden ist. Husband war der ans Haus gebundene

(verheiratete) Mann, dem als dem Herrn

über Grund und Boden die Frau als Hausherrin

zur Seite stand, weil nur beide gemeinsam den

Hof «bewirtschaften» konnten.

Diesem ursprünglichen Wortsinn entsprechend

hiess der zentrale Grundsatz der
alten Staatslehre (bis Adam Smith):pecunia
emittenda est: «Geld |oder was man sonst an

Kleinvieh (pecunia) und dazugehörigem
Mist in petto hat,] ist dazu da, ausgegeben

zu werden». Der Zweck der Botschaft war
klar, die Zielrichtung deutlich. Heute lautet die

Devise bekanntlich umgekehrt: «Wir müssen

sparen». D. h. so wenig wie möglich ausgeben

(nichts und niemanden «bewirten», es sei

denn, dass man daraus Profit schlagen kann),

dagegen so viel es geht zusammenraffen und

das Gehamsterte möglichst gut versteckt horten

(Wert steigern). Wie konnte es zu dieser

Perversion des Wirtschaftens kommen?

Zur Antwort braucht es davor noch einen

Hinweis: Das Substantiv «Wirtschaft» kam erst

spät ins Deutsche. Es wurde dort nicht vor dem

14. Jahrhundert heimisch. Natürlich schleppten

die Kleriker das Wort aus dem Lateinischen

ein und übersetzten damit den «Ungebildeten»,

was sie selbst oikonomia nannten. Sie verstanden

darunter aber nicht (nur, wie einst die Griechen

und andere Heiden) eine ganz profane

«Haushaltskunde», sondern das nötige Wissen

zum richtigen Besorgen - nicht jeden
beliebigen Krimskrams, sondern: des wahren
Schatzes der Menschen. Dieser konnte aber

nach dem Verständnis der Kirche nicht «von

dieser Welt» - und von niemand Anderem als

vom Herrn «darüber» - auf uns gekommen
sein. Dessen Stellvertreter hienieden hatten die

Aufgabe, dieses vom Himmel gefallene
Geschenk auf Erden bestmöglich zu hüten, d. h.

zu «bewirtschaften». Demnach waren die

Priester als die «Verwalter» (distributores) des

ihnen anvertrauten Gutes, das der Kaiser mit

seinem Schwert zu verteidigen hatte, die

eigentlichen Repräsentanten aller «Ökonomie».

Das darin Wertvollste - d.h. gänzlich
Unbezahlbare - war natürlich jenes Sakrament,

das dem Kirchenvolk am Gaben- und

Opfertisch des Herrn von seinen Stellvertretern

bei der Messe ihm zu Ehren «aufgewartet»

(gespendet) wurde. Was also die Kirchgänger

jeden Sonntag beim Abendmahl «genossen»,
daran sollte auch ihre Seele «genesen» und sie

insgesamt am gemeinsam beschworenen Frie-

Kultur und Politik 2>i2 > 3



Die wundersame Geldvermehrung.

den «heil» werden (gesunden). In diesem Sinn

predigte z. B. Tauler, der Mystiker des 14.

Jahrhunderts, der seine Gedanken bereits auf
Deutsch verfasste: «Wirtschaften: das ist das

heilig Sakrament unseres Herrn Lichnams... »,

der in derfruitio Dei (dem «Genuss Gottes»)

zusammen verzehrt wurde. Dabei sollte man

sich an den also symbolisch Geopferten mit
den Worten wenden: «Ich bitt' dich Herr, dass

mich diese Wirtschaft [gemeint ist das Abendmahl!]

erlös von meinen Ängsten». Ähnlich

heisst es später bei Luther: «Ist das net eine

fröhlich Wirtschaft, dass der Bräutigam [Christus]

das arme Hürlein [die Seele] zur Ehe

nimmt [= sich mit ihr im <Genuss> vereint]?»
Luther verwendet das Zeitwort «wirtschaften»

überhaupt noch ganz und gar synonym mit
«hochzeiten», d. h. dem Akt des sich Vermählens

und was mit dieser Verbindung einhergeht.

Damit sind wir wieder beim hus-band.

Im Zuge der beginnenden Säkularisierung zur
Zeit der Renaissance geht freilich die religiöse

Bedeutung des «Wirtschaftens» als einem

heilsamen Hochzeiten nach und nach verloren.

Nun erstreckt sich der Begriff immer mehr auf
rein weltliche Belange. Aber nicht, ohne dabei

noch etwas vom uralten Sinn ins neue

Verständnis mit herüberzunehmen. Darin wird das

Wirtschaften nun die Aufgabe jenes «Verwalters»

eines Gutes (villicus), den man auch

Kustos nennt. Seine Pflicht besteht darin, die

ihm anvertrauten Güter seines Herrn so zu

bewirtschaften, dass sie letzterem einen

«Fruchtgenuss» (Gewinn,fruitio) abwerfen.

Dieser «Pfleger» der «Wirtschafter»)
bestellt sowenig sein eigenes Haus wie einst der

Pfarrer die ihm übertragene Gnade: Sie ken-

©Waldah; Quelle: Wiki Commons

nen keine «Privatwirtschaft», sondern handeln

beide im Auftrag ihres Vorgesetzten. Denn ein

«wahrer Herr» hat schliesslich Anderes

(Besseres) zu tun als zu wirtschaften und zu managen,

was er hat: Er muss herrschen und - wenn

er gütig und gnädig ist - als Regent gegenüber

seinen Untertanen spendabel sein. Wie? Am
besten so, dass er mit vollen Händen Geld in

die Menge wirft und damit seinen «Segen» unter

die Leute bringt. Denn er ist dann ein guter
Herr, wenn er grosszügig ausgibt, was ihm sein

Pfleger an Einkünften verschafft hat. Es

versteht sich von selbst, dass dieser dazu seinerseits

wiederum die Bauern und andere Untertanen

nach Strich und Faden ausquetschen

muss. Übt er dieses Geschäft zufriedenstellend

aus, dann «bewirtschaftet» er das Gut seines

Herrn gut. D. h. so effizient, dass es Letzterem

einen möglichst hohen Gewinn einbringt, von

dem er ein bisschen etwas zu seinen

Untergebenen hinabtröpfeln lässt, welchen trickle
c/own-Effekt man noch heute von «der»

Wirtschaft erwartet. Gegenüber dieser Prozedur

tritt die alte «Wirtin» von dieser Zeit an immer

mehr in den Hintergrund. Sie verschwindet

schliesslich fast völlig in dem Eck, wohin sie

immer entschiedener abgestellt wird. Z. B. von
der Aufforderung Goethes: «Die Mädchen

sollen zu Wirtschafterinnen erzogen werden.

Denn sie werden zuständig und verantwortlich

für die Wirtschaft sein». Als mutierte Variante

der ehemaligen «Haushälterin» dürfen sie jetzt

eifrig kochen und putzen und die Mägde fleis-

sig zur Arbeit antreiben.

An diesem Wirtschaftsverständnis, wie es sich

seit dem Beginn der Neuzeit in Europa (und

nur hier) breit gemacht hat, ändert die «Auf¬

klärung» wenig. Sie verstärkt im Gegenteil den

bisherigen Trend: Die Frau gehört an den

Herd, der Mann auf den Markt! Jene sorgt
für das Essen, damit dieser davon gestärkt
ausser Haus das Geld «erwirtschaften»
kann, das er zum Kauf der nun sogenannten

«Nahrungsmittel» braucht: Dabei handelt

es sich um das jetzt nötige «Material», das

seine Frau in raffinierten Künsten «veredeln»

muss, und das die Bauern möglichst ergiebig
aus dem Boden schürfen und zuhauf (damit es

billiger ist) auf den Markt werfen sollen. Der

neue Herr hat mit all dem nicht mehr das

Geringste zu schaffen. Er hat «Besseres» zu tun.

Er will sich seine Hände nicht mit Erde

beschmutzen, sondern einem sauberen Geschäft

nachgehen. Dabei verdient er das Geld, das die

Frau wieder ausgeben muss, wenn sie seine

Partner am Markt gut bewirten will, um sie für
die Verhandlungen mit ihrem Herrn Gemahl

gehörig zu präparieren (weich zu klopfen).
Weil Sie aber mit nichts anderem mehr

«aufwarten» kann, als mit dem, was Er heimbringt,
wird er nun zum «Ernährer» der Familie:
Schliesslich beschafft er das Geld, das sie ihm
erst mühsam abluchsen muss, weil er in der

neuen bürgerlichen Tugend vor allem sparsam

- und nicht verschwenderisch (wie der Adel)

- sein will. Daher ist er bestrebt, seinen

Verdienst «zusammenzuhalten» und sinnvoll

gewinnbringend) anzulegen, statt ihn sinnlos

zu vergeuden. Damit steigt seine Macht
und die damit verbundene Potenz ungeheuer,

getreu dem Motto eines der grössten aller
Aufklärer (Benjamin Franklin): «Es gibt nichts

Fruchtbareres als Geld. Denn [im Unterschied

zum Weib, die dazu leider einen

Mann braucht| vermehrt es sich ganz
von selbst. Wer es zusammenhält, bekommt
immer mehr davon».

Das wird in der Folge zum obersten
Glaubensbekenntnis aller Wirtschaftstreibenden modernen

Zuschnitts und zu unser aller täglichem
«Vaterunser». Darin wird gebetsmühlenartig
«das Kapital» beschworen, das damit zum
höchsten und obersten Prinzip allen
«Wirtschaftens» aufsteigt und also der
entsprechenden Verehrung bedarf. Denn ohne Kult
ist es gar nichts wert. Das Kalb schimmert

nur golden auf, wenn man wie verrückt darum

herumtanzt.

Solange aber alle davor ehrfürchtig auf den

Knien liegen und in diese erniedrigende Position

gezwungen werden, darf das Kapital auf
dem hohen Ross sitzen bleiben und verführerisch

oder umbarmherzig - ganz wie es ihm

4 > Kultur und Politik 2>i2



gefallt - auf die Händeringenden herabsehen.

Und kein Mensch wird es je aus dem Sattel

heben, wenn er dem Hochtrabenden nicht den

Boden unter den Füssen wegzieht, indem er

die es umringenden Götzendiener von ihrer
rasenden Besessenheit und ihrem üblen

Aberglauben befreit.

Davon sind wir leider weit entfernt. Denn seit

der sogenannten Industrierevolution konzentriert

sich das Kapitel immer schneller und

akkumuliert umso ungenierter, je virtueller es

wird, d. h. sich ins anonyme «Finanzkapital»

verflüchtigt, hinter dem immer weniger an

«realen Werten» steht. In diesem gespenstischen

Zustand hat niemand mehr Angst vor
den Höllenqualen der avaritia (Geiz, Habgier).
Im Gegenteil gilt jetzt überall und nicht nur in

der Werbung: «Geiz ist geil». Das
Zusammenraufen und Vermehren des Kapitals ist

zum höchsten Ziel und zur grössten aller
lügenden der Wirtschaftstreibenden geworden.

Und nicht das Ausgeben und Verschwenden,

wie es einst zur Grazie eines wahren

Gentleman gehörte. Der Herr Bürger ist

dagegen nur mehr so viel «wert», als das Silber

wiegt, das er mit seinem Geld scheffelt. Weil
das eigene Haus dafür mit der Zeit zu klein

wird, trägt er das sauer Ersparte (sein

«Vermögen») aufdie Bank. Dort liegt es aber nicht.

Vielmehr ist es ständig überall unterwegs, weil

es unentwegt mehr werden will. Selbstverständlich

kann der Sparer von dem, was er

(angehäuft) hat, nie genug haben. Denn er braucht

das vermeintlich aufder Bank sicher Angelegte,

um sich «zu entwickeln». D. h. er will selbst

«mehr» werden, als er ist, und «weiter» kommen,

als er schon war. Diese Illusion lässt sich

aber nur am Leben erhalten, wenn die ersparten

Einkünfte das Image vermitteln, sich

vermehren zu können: «Lass Dein Geld

arbeiten»..., indem es ganz von selbst -
automatisch - für Zins und Zinseszins sorgt!
Nun wird also nicht mehr dem Herrn ein

Ertrag «erwirtschaftet», sondern sein Geld trägt
ihm von selbst Zinsen ein. Aber nur dann,

wenn es möglichst alles und jedes rund um
den Globus als «Rohstoff» und «Ressource»

in Beschlag nimmt und diesem Prozess der

Bemächtigung nichts und niemand mehr
entkommt.

Unter diesem Diktat läuft der Motor der

neuen Geldvermehrungsmaschine bis zum

Kollaps wie geschmiert, solange die verheerenden

Folgen in die Zukunft geschoben
und aufAndere ausgelagert werden können.

Damit das Werkel aber möglich reibungslos

funktioniert, ist es nötig, die alten Tugenden

durch jene neuen zu ersetzen, die man in allen

hohen Schulen der Welt gelehrt bekommt und

durch die dort hineingestopfte Ausbildung sich

einverleiben muss. So wird dafür gesorgt, dass

die modernen Menschen «vernünftig» denken,

«rationell» handeln, «zweckbewusst» planen

und die Mittel dazu «effizient» (im Sinne der

Wirtschaft) einsetzen. Ist dies erfolgreich
gelungen, dann hat man aus ihnen flexibel zu
verwendende und effizient verwertbare

«Humanressourcen» - d. h. den natürlich nachwachsenden

Rohstoff an «Menschenmaterial» - für das

zu vermehrende Kapitel dienstbar gemacht.

Anima-Strath verleiht
Ihrem Liebling

natürliche Vitalität.

Jeder macht mal schlapp! Das gilt auch
für Tiere. Dann brauchen sie zu einem
vollwertigen Basisfutter einen zusätzlichen

Vitalitätsschub. Anima-Strath ist
ein natürliches Aufbaumittel aus einer
einmaligen Kombination von Hefe und
Kräutern und sorgt für

• gutes Wachstum

V;
• bessere Vitalität
• schönes, glänzendes Fell
• besseren Appetit in der Rekonvaleszenz

', '.
* '<1 "'' f.,1 ' •

Strath
Aufbaumittel

Anima IrcfDlH
1 Strath

1 Anima-Strath
Aufbaumittel

1

Bio-Strath AG, 8032 Zürich • www.anima-strath.ch

Kultur und Politik 2>i2 > 5



Eine wichtige Funktion des Wirtschaftens: Bodennutzung. Foto: Markus Schär

Diagnose
Meine Diagnose des gegenwärtigen
«Wirtschaftens» ergibt sich daraus ganz von selbst:

Was einmal den Menschen gut dienen sollte,

bedient sich ihrer nun gut. Klarerweise muss

zugleich damit auch das Primat von der Politik

auf die Wirtschaft übergehen und diese

ihrerseits jener vorschreiben, was sie zu tun

hat. Eine solche Umkehr aller Verhältnisse ist

seit 200 Jahren im Gang. Wir konnten uns

diesen Irrsinn aber nur leisten, solange wir
aus Erdöl die «Energie» machten, ohne die

jene gigantische Umstülpung der Gesellschaft

(ihr Kopfstand) nicht lange Bestand

gehabt hätte. Der damit einhergehende Pro-

zess steigert aber mit zunehmender Verunsicherung

seine Geschwindigkeit ständig. Er

treibt mit der sogenannten Globalisierung nun

langsam seinem Höhepunkt entgegen. Dieser

Klimax kündigt sich darin an, dass die Aneignung

des «Humankapitals» und aller
«Rohstoffe» immer rüder und roher verfährt und

sich keine kulturellen Schranken mehr auferlegt:

Stösst man auf irgendwelche Widerstände

(gleich welcher Art), setzt es alsbald unweigerlich

«Luftschläge». So wird der Krieg in

Zeiten der Zerstörung wie diesen zum
besten Antrieb der Wirtschaft, wie der

Direktor der Deutschen Bank (Ackermann)

vor einigen Jahren auch ganz offen erklärte. In
seinem Verständnis trifft der bekannte Satz den

Nagel auf den Kopf, dass die «unsichtbaren

Hände des Marktes in Wahrheit die F-16

[Kampljets]» sind, die diesem Markt erst den

nötigen «Platz» verschaffen, d. h. ihm weltweit

zum Durchbruch verhelfen.

Doch gerät leicht ausser Kontrolle, was sich

keine Schranken mehr auferlegt. Man könnte

auch sagen: Wenn die Macht ihre
Selbstbeherrschung verliert, gerät sie ganz ausser
sich. Das Ergebnis sah man dereinst schon im

Wahnsinn der Cäsaren. Dieselbe Verrücktheit

vor dem Untergang präsentiert sich heute im

Gewand ständig wechselnder Krisen. Von

ihrem Veitstanz werden alle immer schneller

durcheinandergewirbelt: «Finanzkrise,
Wirtschaftskrise, Arbeitskrise, Energiekrise, Um-

weltkrise, politische Krise, soziale Krise»...
Ein undurchschaubarer Nebel, erzeugt zur

gänzlichen Sinnverwirrung. Das Einzige, was

diese an uns vorüberziehenden Worthülsen

verraten, ist dies, dass der Zustand der

Geistesgestörtheit rund um die Erdkugel herum

immer kritischer wird. Schlauerweise häll uns

aber die gegenwärtige Wirtschaftslage,
indem sie unaufhörliche Krisen beschert,
gerade vermittels dieses Drohpotenzials streng
bei der Stange. Nur so vermag sie die Steigerung

der Konkurrenz (den Kampf aller gegen

alle) zum besten Heil- und Hilfsmittel gegen
die herrschenden Krisen auszurufen und jedermann

zu zwingen, seine Dienste möglichst
bedingungslos «dem Markt» feilzubieten, um
«der Wirtschaft» mit allem, was man ist und

hat, bestens aufzuwarten: Wie jenem unheimlichen

Gast, mit dem Don Giovanni in der

gleichnamigen Oper bekanntlich mit Blitz und

Donner zur Hölle abfahrt. Der Weg dahin

wurde aber schon 1960 vom amerikanischen

Soziologen J. L. Sadie geebnet, der (in seinem

Buch The Social Anthropologie of Economic

Development) den Wirtschaftstreibenden der

neuen Zeit schon damals eindringlich empfahl:

«Einem unterentwickelten Volk [wie den

Bewohnern der 3. Welt oder den Bauern bei uns]

wird die wirtschaftliche Entwicklung nicht

gelingen, wenn es seine überkommenen Sitten

und Gebräuche beibehält. Es ist also eine

vollständige Umwälzung aller sozialen, kulturellen

und religiösen Einrichtungen erforderlich,
damit die psychologischen und philosophischen

Einstellungen der Menschen sich

ändern, und folglich ihre gesamte Lebensauffassung.

In der Praxis bedeutet das: Auflösung der

bestehenden gesellschaftlichen Ordnung. Man

muss Unzufriedenheit schüren und Unglück
stiften, um zu erreichen, dass alle mehr wollen,

als verfügbar ist. Es führt kein anderer Weg

zum Fortschritt.»

Therapie
Inzwischen hat uns dieser Weg bereits ein

gutes Stück weiter gebracht. Nämlich dorthin,

wo die Lage mehr als kritisch ist und der

Patient kurz vor dem endgültigen Kollaps
steht. In dieser Situation noch eine Therapie zu

wagen, grenzt fast schon an Verwegenheit.

Dementsprechend verrückt scheint heute auch

die Kur, die eine nur langfristig wirkende

Linderung des zerrütteten Gesundheitszustandes

einleiten könnte, wenn man ihr die dazu nötige

Zeit der Anwendung gäbe: Dazu müsste

wieder ein Verständnis des Wirtschaftens

eingeübt werden, das dem Sinn aller
Ökonomie näher käme, statt sieh immer weiter
davon zu entfernen. Zu dieser Umkehr müsste

man freilich auch über jenes blosse Räuber-

tum hinausgehen, wie es im letzten Aufgebot
zur «Sicherung der Ressourcen» und

«Gewinnung von Energien» derzeit Hochkonjunktur

hat. Dieser Verrohung der Welt und ihrer

Bewohner entgegen zu wirken, könnte ein

Wirtschaften helfen, das nicht alles
verwirtschaftet, sondern als guter Kustos die Erde

pfleglich behandelt und dafür sorgt, dass sie

eines Tages vielleicht tatsächlich wieder zu

einer wahren Augenweide wird.

Das klingt, zugegebenermassen, wie reinste

Narretei. Und doch könnte diese Utopie auf
die lange eingeübte Erfahrung und Praxis

zurückgreifen, dank der Natur und Kultur
einander nicht widerstreiten müssen, sondern

dank der dazwischen stehenden Agrikultur
eine freundliche (und nicht verwilderte) Art
von Beziehung miteinander eingehen könnten.

Nämlich dann, wenn das Stück Erde, das

man bewohnt, so bewirtet (d. h. bewirtschaftet)

wird, dass der Fruchtgenuss, der daraus

folgt, uns nicht alle zusammen zugrunde richtet,

sondern einem jeden von uns zugute
kommt. Zur Einübung in diese hohe Kunst
könnte man bei den Bauern und Bäuerinnen

wieder in die Schule gehen. Dann würde man

von ihnen lernen, wie man langfristig «sein

Haus bestellt», indem man den Boden, der
es trägt, so behandelt, dass am Ende - d.h.

für die nächsten Generationen - später
mehr herausschaut, als man zuvor
hineingesteckt hat. Diese Lehre wird man aber nicht

erfolgreich absolvieren, wenn man den

Lehrmeistern - den Bauern und Bäuerinnen -
weiter wie bisher «auf dem Weg zum
Fortschritt» den Garaus macht und sie in den

völligen Ruin treibt. Also müssen wir diesem

Irrweg mit allen Kräften Einhalt gebieten und

uns den Ausweg offen halten! •

6 > Kultur und Politik 2>i2


	Zur ursprünglichen Bedeutung des Begriffs "Wirtschaft"

