
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 67 (2012)

Heft: 1

Artikel: Die "Lebenskraft" im Wandel der Vorstellungen

Autor: Patzel, Nikola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Wissenschaft

Die «Lebenskraft» im
Wandel der Vorstellungen
Das Leben, auch das menschliche, sei von besonderen Kräften bewirkt, die dem Mineralischen

nicht eigen seien. Diese Überzeugung ist im Biolandbau weit verbreitet. Auch

deshalb komme es auf «lebendigen» statt «toten» Dünger und auf schonende Lebensmittelverarbeitung

an, für manche auch auf einen möglichst hohen Rohkostanteil im Essen.

Nikola Patzel. Demeter wirbt mit besonderen

«Vitalkräften» seiner Produkte und schreibt

in seinem Schweizer Prospekt mit Anspielung
auf bildgebende Methoden: «Die Fülle von

Lebenskraft, die Lebensmitteln innewohnt,
lässt sich messen.» Claus Holler von Bio Austria

spricht von «feinstofflichen Einflüssen»

der Lebensmittel aufdie Menschen. Und beim

diesjährigen Möschberg-Gespräch äusserte der

Referent Dr. Rau, Chefarzt der Paracelsus-

Klinik, dass er an solche Kräfte und Wirkungen

glaube. Dies wurde von vielen Anwesenden

als Bestätigung ihrer Überzeugung be-

grüsst.

Lebenskräfte in der Debatte

In eine wissenschaftliche Debatte kam die

Lebenskraft schon im vierten vorchristlichen

Jahrhundert: Aristoteles erfand die Worte

«Energie» für das innen Wirkende und «Ente-

lechie» dafür, dass das Leben sein Ziel in sich

trägt.1 Beides zusammen ergibt etwa
zielgerichtete Antriebsgestalt des Lebendigen.

Das erschien den ersten modernen Naturwissenschaftlern

als eine unmögliche Vorstellung.
Die Ansichten wurden polarisiert: Der Satz

«Tiere sind Maschinen» (animalia sunt

automata) wurde René Descartes zugeschrieben.

Und Francis Bacon sagte: «Die Untersuchung

zielgerichteter Ursachen ist fruchtlos.» Diese

Schlagworte ums Jahr 16002 trugen viel zur

kulturellen «Entseelung» der Welt und ihrer

Wesen bei, was unser Verhalten gegenüber der

Natur sehr beeinflusst hat. Im Gegensatz zu

diesem damals sogenannten Mechanismus in

der Naturwissenschaft wurde von anderen

Philosophen eine Unabhängigkeit der vis Vitalis,

der «Lebenskraft», von jeder blossen

Stofflichkeit behauptet: dass nämlich eigentlich sie,

die Lebenskraft, die Herrin des Stoffes sei. Die

Philosophen der Lebenskraft wurden von ihren

Gegnern erst verächtlich «Vitalisten» genannt,

bis sie diesen Namen selber annahmen und

ihrer Schule schliesslich im 19. Jahrhundert

den Namen «Vitalismus» gaben.3

Die frühen Agrikulturchemiker behaupteten

überraschenderweise das Gegensätzliche

zugleich: Albrecht Thaer 18214: 2) hatte

anfangs des 19. Jahrhunderts den Humus als «ein

Gebilde der organischen Kraft» bezeichnet,

«wie sie von den unorganischen Naturkräften

nicht hervorgebracht werden kann». Der
Chemiker Karl Sprengel (18305: 175 ff.) glaubte

an «Lebensatome», die das Lebensprinzip der

Pflanze ausmachten. Die Pflanzen nähmen

organische Moleküle einfacher aufals anorganische,

da die organischen ausser ihrer
Stofflichkeit auch bereits «Lebensatome» enthielten,

die Pflanze sie ihnen also nicht erst von

ihrem Lebensprinzip abgeben müsse. Beim

Pflanzenzerfall gingen die Lebensatome dann

mit den chemischen Zerfallsprodukten mit, bis

sie zuletzt in die Kohlensäure flüchteten, woraus

sie die Pflanzen dann wiedergewännen.
Die «Lebensatome» werden hier als unsichtbare

Begleiter der chemischen Elemente

gedacht. Eine Pflanze, die nur über wenige
Lebensatome verfüge, die sie «vielleicht auch

durch Licht, Wärme und Elektricität»

aufgenommen habe, wachse langsam; «empfangt sie

aber einen Ueberschuss an Leben, dann werden

die von den Wurzeln ihr zugeführten
unorganischen Säfte sehr schnell eine Assimilation

oder Belebung erfahren.» Die Pflanze

könne dann also Nährstoffe besser aufnehmen

(Sprengel 1830: 176). Das von Liebig in der

Düngelehre verbreitete Gesetz des Minimums

war bei seinem Erfinder Carl Sprengel noch

ausdrücklich ein doppeltes: Die notwendige

Bedingung des Pflanzenwachstums seien die

«Lebensatome», die hinreichende Bedingung
seien die chemischen Atome. «Das innere

Wesen des Lebensatoms ist freilich ebenso

wenig zu erklären, als das der chemischen

Atome», sagte Sprengel.

Auch im Naturverständnis Justus von Liebigs
war die Lebenskraft zeitlebens ein Teil. Liebig
schrieb in seinen «Chemischen Briefen» 1878':

210): «Die unorganischen Kräfte schaffen

immerdar nur Unorganisches; durch eine in dem

lebendigen Leib wirkende höhere Kraft, deren

Diener die unorganischen Kräfte sind, entsteht

der organische, eigenthümlich geformte, von

' Siehe Aristoteles (4. Jh. v. Chr.): De anima: IL I, 412a; Metaphys.: VII. 13, 1038 b, 1-6; IX. 8, 1050 a, 9-16; Phys. III. I.
2 Zu «animalia sunt automata» vgl. René Descartes (1637): Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, & chercher la vérité dans les sciences. Imprimerie

Ian Maire, Leyde, S. 185 und René Descartes (1649): Lettre à Morus, 5février 1649 (extrait). http://www.caute.lautre.net/article.php3?id_article=1431, publ. 2005,

aufgerufen im Februar 2012. Francis Bacon (1623): De Dignitate et Augmentis Scientarum (London), Bd. I, Teil 5: «nam causarumfinalum inquisitio sterilis est».
' Siehe bei den Artikeln von Engelhardt (S. 160fi und Duchesneau (S. 297) in Guido Cimino und François Duchesneau (1997): Vitalisms from Haller to the cell theory.

Olschki Editore, Firenze.
1 Albrecht Daniel Thaer (1821): Grundsätze der rationellen Landwirthschaft. 2. Aufl., 3. Hauptstück. Reimer, Verl. Berlin.
' Carl Sprengel (1830): XIII. Ueber Rindviehharn. Schluss einer mehrteiligen Abhandlung. In: Otto Linné Erdmann (Hrsg.): Journalfür Technische & Oeconomische

Chemie 3/7, 171-195.
* Justus von Liebig (1878): Chemische Briefe. 6. Aufl. Winter VergL, Leipzig. Das Zitat ist bereits ab der 4. Aufl. 1859 so vorhanden.

16 > Kultur und Politik i>i2



Palmbuschen in einem Feld, Kanton Schaffltausen, 2010.

Krystall verschiedene und mit vitalen
Eigenschaften begabte Stoff.» Liebig meinte, «... die

Form und Eigenschaften der höheren, der or-
ganisirten Atome [organischen Verbindungen]
bedingt die Lebenskraft». Dies entspricht etwa

der heutigen anthroposophischen Vorstellung

vom Wirken der «Bildekräfte». Und weiter bei

Liebig (1878: 14f.): «Nie wird der Chemismus

im Stande sein, ein Auge, ein Haar, ein Blatt

zu erzeugen.» Wobei diese Lebenskraft «unserem

Willen nicht in gleicher Weise wie Wärme,

Licht, Schwerkraft etc. zu Gebote steht.»

Liebig spürte den Gegensatz dieser Ideen zu

seiner sonstigen Agrikulturchemie und schieb

darüber als gedachter Mittelweg (1878: 213):
«Die exacte Naturforschung hat dargethan,
dass alle Kräfte der Materie wirklich Antheil
haben an dem organischen Process, und die

extreme Reaction behauptet jetzt, im Gegensatz

zu der früheren Ansicht, dass nur die chemischen

und physikalischen Kräfte die

Lebenserscheinung bedingen, dass überhaupt keine
andere Kraft im Körper wirke. Aber eben so wenig

wie die Naturphilosophen von damals den

Beweis liefern konnten, dass ihre Lebenskraft

Alles mache, eben so wenig können die

Materialisten von gestern den Beweis führen, dass

die anorganischen Kräfte es thun, und für sich

ausreichen den Organismus, ja den Geist

hervorzubringen. Alle ihre Behauptungen gründen

sich wie damals nicht auf die Bekanntschaft,
sondern auf die Unbekanntschaft mit den

Vorgängen. Die Wahrheit liegt in der Mitte, die sich

über die Einseitigkeiten erhebt und ein

formbildendes Princip, eine herrschende Idee in und

mit den chemischen und physikalischen Kräften

für das organische Leben anerkennt.»

Auch Liebigs Schüler Adolph Stöckhardt
18517: 14 ff.) vertrat in seinen «chemischen

Feldpredigten» diese Ansicht: Die chemischen

Kräfte stünden in der lebendigen Pflanze unter

der «Vormundschaft einer höheren

geheimnisvollen Gewalt, die man Lebenskraft» oder

«Gotteshauch» nenne, über die der Chemiker

keine Macht habe. Doch was diese Agrarche-
miker des 19. Jahrhunderts über die Lebenskraft

sagten, schwebte ziemlich unbezogen

über ihrem sonstigen Tun: Die Gegensätze

kamen nicht spürbar zusammen. Also wurden

die Vorstellungen von einer Lebenskraft aus

Foto: Nikola Patzel

der Agrikulturchemie entfernt, noch bevor

diese nach dem Ersten Weltkrieg ihre
Breitenwirksamkeit bekam.

Dafür tauchten im 20. Jahrhundert vitalistische

Vorstellungen umso stärker bei einigen
Biologen (Driesch, Portmann) und bei Pionieren

des alternativen Landbaus auf. Besonders bei

Rudolf Steiner (Initiator der biologisch-dynamischen

Landwirtschaft) und Hans Peter

Rusch (Mitbegründer der organisch-biologischen

Landwirtschaft). Auch hier zeigt sich,

dass der Biolandbau nicht einfach eine «reaktive

Alternative» zur neu-konventionell an der

Agrikulturchemie orientierten Landwirtschaft

war, sondern eine eigentliche Parallelentwicklung

zu jener, bei welcher der «Mechanismus»

im Denken vorzuherrschen schien. Über Ruschs

Vorstellung der «lebendigen Substanz», und

wie er sie im Laufe der Zeit mit dem «Prinzip
des Lebens» verband, habe ich in «Kultur und

Politik» 4/2011 geschrieben.

Übernahmen denn die Biolandbau treibenden

Menschen ihre Vorstellungen zur Lebenskraft

aus den beschriebenen Äusserungen und Dis-

1

Adolph Stöckhardt (1851): Chemische Feldpredigten fiir deutsche Landwirthe. Wiegands Verl., Leipzig.

Kultur und Politik i>i2 > 17



puten der Philosophen und Naturwissenschaftler?

Vielleicht schon, besonders mithilfe von
Steiner und Rusch, aber sicher nicht nur. Es

gibt hierzu noch eine andere Geschichte. Diese

scheint mehr in einer Art «Innenwahrnehmung»

der Natur begründet zu sein, als im

logischen Denken, und sie wird im Folgenden

angesprochen:

Lebenskräfte im Volksglauben
zum Landbau

Ein Symbol, das einen mütterlichen Ursprung
und den Geist im Leben bildhaft anspricht, ist

der «Lebensbaum». Man kennt diese symbolische

Vorstellung in wohl allen Kulturen. Dass

man grüne Zweige in den Acker steckt, um
dessen Lebensäusserungen zu fordern und zu

schützen, ist ein in Europa seit mindestens

2000 Jahren und an vielen Orten bis heute

praktizierter Brauch. Bei den Römern hiess es,

in den Boden gesteckte Lorbeerzweige würden

mit den Krankheiten im Feld schon fertig.8

Im kirchlichen Rahmen kam das «Palmenstecken»

in die Äcker vereinzelt ab dem 4.

Jahrhundert, breiter ab dem 9. Jahrhundert
auf:9 Zum Schutz und zur Förderung der

Fruchtbarkeit der Felder wurden symbolhaft

wirkmächtige Zweige vom ewigen Baum des

Lebens in den Boden gesteckt. Dabei war die

wirksame Kraft in den Pflanzen keine nur
abstrakte, sondern auch eine gestalthafte Vorstellung.

Das Pflanzenleben trug Menschen- und

Tiergestaltiges in sich. Nymphen und

Holzweiblein sah man aus den Waldbäumen

hervortreten; und bei der Kornernte sprach man

vom «Tier, das mit den Halmen eingefangen

wird». Deshalb gab man der letzten Garbe

auch Namen wie «Hahn» oder «Hase», oder

man stellte sie zum Beispiel als Sau oder

Geissbock dar. Weil darin etwas enthalten
gesehen wurde, das sich durch Tiergestalten am

besten symbolisieren konnte. Das Symbol
verweist auf etwas in der Pflanze, das mit einer

«Kraft», mit «Instinkten» und einem «Gespür»

wirksam sei, wie wir sie auch von unserem
tierischen Körper her wahrnehmen und annehmen

können. Stellen Sie sich mal vor, die Bio

Suisse würde damit werben: «In unserem Brot

ist die Kornsau drin!» Demeter Schweiz

kommt dem schon behutsam nahe, indem es

mit der Behauptung wirbt: «Die Vitalkräfte

von Demeter fordern die Lebenslust.»

Symbolische Tiergestalten waren auch in

Erntebräuchen häufig. Aus: Niko Kuret (1955")

Anders als beim eher abstrakt-rationalen
Vitalismus der frühen Agrikulturchemiker zeigten
sich spezielle Lebenskräfte und ihr nur
symbolisch ansprechbarer Hintergrund im
landwirtschaftlichen Volksglauben in vielen

Formen und Farben. In den Namen und Darstellungen

der zuletzt gebundenen Garben in

Tier- oder Menschengestalt. In den Bräuchen

mithilfe grüner Zweige zum Schutz und zur

Förderung der Ernten. In sagenhaften

Erzählungen von (inneren) Erlebnissen mit Zwergen

und anderen «körpernahen Geistern».

Und heute?

Seit den vielen Entdeckungen sekundärer

Pflanzenstoffe können auch naturwissenschaftlich

orientierte Leute das Reden über

«Lebenskraft» zumindest als Metapher
hinnehmen. Denn es wurde deutlich, dass die

Gaben artgerecht gewachsener Pflanzen und

die Heumilch behornter Kühe auch durch die

bestmögliche Kombination isolierter Einzelnähr-

und Spurenstoffe nicht ersetzt werden

können. Die sekundären Pflanzenstoffe und

ihre Produkte kräftigen unser Leben stark,
besonders im Bereich des Immunsystems und der

Selbstheilungsprozesse des Körpers. So kann

man die Lebenskraft als Metapher für solche

Lebensäusserungen und -Wirkungen sehen.

Weiter scheint es oft so zu sein, dass die

Selbsterhaltungsfähigkeit von biologischem Erntegut

relativ gut ist, zu Deutsch: dass Biogemüse
und Biorohmilch unter Umständen länger den

Abbautendenzen widerstehen und nicht so

schnell schlecht werden wie die Erzeugnisse

anderer Produktionsmethoden. Das mag mit
dickeren Zellwänden und einem ungestört
natürlichen Milchmikrobengemisch
zusammenhängen.

Wer jedoch die Lebenskraft als das «ganz
Andere» des Lebens ansieht, dem werden diese

Interpretationen nicht genügen. Dann kann

man die Lebenskraft auch als Wort für ein

Unbekanntes im Leben ansehen. Die
klassischneuzeitliche Debatte über Lebenskraft, welche

hier nicht näher ausgebreitet wurde, zeigte
keine positive Bestimmbarkeit der vis Vitalis,

sondern eher rationalisierte Gefühlsargumente:

«Da muss doch noch etwas sein»; «es

ist undenkbar, dass das Leben nur rein

physikalisch funktioniert» und ähnliche Aussagen.

Aus rationaler Sicht ist die Lebenskraft also

ein Platzhalterkonzept für das bislang
Unbekannte. Man kann sie aber auch als ein Symbol

verstehen, also als ein Verweis aufdas, was

unser Bewusstsein nicht erfassen kann, weil es

selbst davon umfasst und getragen ist, das also

zu seinen eigenen Voraussetzungen gehört.
Eben das Leben. Die philosophischen und

wissenschaftlichen Vorstellungen von der Lebenskraft

erscheinen mir interessant, unsicher und

hinterfragenswert, auch wohl oft änderungsbedürftig.

Und ihre Symbole sind nur tastende

Versuche. Doch solange da etwas ist, das wir
Menschen als Wirkung wahrzunehmen meinen

und wichtig finden, werden wir wohl immer

wieder neue Beobachtungen, Ahnungen und

Gedanken finden, die der «Lebenskraft»

entsprechen, wie auch symbolische Vorstellungen,

in denen wir uns womöglich mit dem

Unbekannten die Hand reichen. •

" Siehe z.B. Plinius d. À. (1. Jh): Historia naturalis, vol. 18, Kap. 45, Abs. 161.
' Sabine Feibecker (1195): Die Prozession. Historische und systematische Untersuchungen zu einer liturgischen Ausdruckshandlung.

Münsteraner theologische Abhandlungen, Bd. 39. Oros Verl., Altenberge. S. 365-382.
10 Francesco Colonna (1499): Hypnerotomachia poliphili («Der Liebestraum des Poliphil»), Manutius Verl., Venedig.
" Niko Kuret (1955): Aus der Maskenwelt der Slowenen. Abb. 36 in L. Schmidt: Masken in Mitteleuropa. Verein ßr Volkskunde, Wien.

18 > Kultur und Politik i>i2


	Die "Lebenskraft" im Wandel der Vorstellungen

