
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 66 (2011)

Heft: 4

Artikel: Gut leben! : "Pacha Mama" und die Würde der Menschen

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Gesellschaftlicher Wandel

Gut leben! «Pacha Mama»
und die Würde der Menschen
In einem Brief aus Bolivien schreibt die Sozialanthropologin und Bioforum-Beirätin Veronika
Bennholdt-Thomsen über den gesellschaftlichen und institutionellen Wandel, der sich

gegenwärtig dort abspielt. Die in der neuen Verfassung verankerte «Plurinationalität» sowie
die «Rechte der Natur» seien weltweit von Bedeutung, argumentiert die Autorin.

Veronika Bennholdt-Thomsen.
Seit 2007 hat Bolivien eine neue

Verfassung, in der «gut leben»

(«vivir bien») und die «Rechte der

Natur» («Pacha Mama»)
festgeschrieben sind. Der neue staatliche

Gesellschaftsvertrag knüpft
explizit an die Weltsicht, die «cos-

movisiôn» der indigenen Völker

an. Einige Wochen schon reise ich

nun durch Bolivien. Mich
beeindrucken die Diskussionen, die auf
allen Ebenen mit dem Ziel geführt

werden, den gesellschaftlichen

Veränderungsprozess voranzutreiben:

privat und öffentlich, auf
dem Land und in der Stadt, in

den Organisationen wie in den

Medien. Ein Grund liegt sicherlich

darin, dass in Bolivien über

die Hälfte der Bevölkerung Indigene

sind und sich auch als solche

verstehen. In diesem Briefwill ich

der Frage nachgehen, was den

«proceso social», der in Bolivien
auffallend bewusst geführt wird,

so bedeutend macht.

Das kann niemand

mehr nehmen!

Was auch immer die politische
und ökonomische Entwicklung in

Bolivien bringen wird, eines kann

niemand mehr nehmen: den Stolz

der indigenen Völker auf ihre

Herkunft, auf ihr Wissen und auf ihre

Weltsicht («cosmovisiön»), Dieser

Meinung sind ungeteilt alle

Beteiligten und Beobachterinnen

der Ereignisse in Bolivien. Letzt-

Foto: Yvonne Zimmermann, solifonds

Hochland-Indigenas mit der Whipala, der Fahne der Indigenen,

an der I.-Mai-Demonstration 2006 in La Paz. Das Verbrennen von

Gewürzen und Nahrungsmitteln ist Teil einer Khoa, einer Opfergabe

an «Pacha Mama», und ein politisches Bekenntnis zur andinen

Glaubens- und Vorstellungswelt.

lieh ist es die interne Entkolonisierung,

die mit dem «proceso
social» gemeint ist. Deshalb nenne

ich die neue Verfassung Boliviens

auch einen neuen «staatlichen

Gesellschaftsvertrag».

Damit ist ein historischer Schritt

getan: Die psychischen Folgen der

kolonialen Erniedrigung können

beginnen zu vernarben. Das Ende

der geistig-seelischen Unterwerfung

ist gekommen. Auch Javier

Medina, der bolivianische Philo¬

soph der beiden Welten, der «ok-
zidentalen» und der «amerindi-

schen», sieht eine neue Epoche
heraufziehen. Die alte, immer
noch herrschende, ist die der «die

Menschheit erschütternden Kriege,

die zwischen den Söhnen

Abrahams untereinander geführt
werden: im Nahen Orient, oder

gegen die Animisten: die Kolonisierung

und die Entwicklungshilfe:

ihre Körper tötend und ihren

Seelen Gewalt antuend.»1

Bei den überbordenden Freudenfeiern

anlässlich der Verabschiedung

der neuen Verfassung wurde

von den Menschen auf den Strassen

insbesondere eines gefeiert:
die Anerkennung der «Plurinationalität»

des bolivianischen Staates

(«estado plurinacional»). Sie

impliziert zweierlei: Zum einen

signalisiert sie, dass die zwanghafte

Gleichschaltung des

Denkens, der Sprache und des

wirtschaftlichen Planens zu Ende

geht. Artikel 1 der Verfassung lautet:

«Der Staat beruht auf der Vielfalt

und zwar der politischen,
ökonomischen, juridischen, kulturellen

und sprachlichen Vielfältigkeit
innerhalb eines integrierenden
Prozesses.» Zum anderen, dass

der Zugang zu Land und die Weise

des Umgangs mit der Erde und

mit dem Territorium (Besitzformen,

Nutzungsweise) entsprechend

der eigenen, indigenen

gewohnheitsrechtlichen
Herangehensweise gestaltet werden

können.

Politische Veränderungen?

Veränderungen der Politik!
Obwohl die Autonomie im

Umgang mit der Erde und dem

Territorium ein zentrales Anliegen des

indigenen Präsidenten Evo Morales

war, hat seine Regierung in
diesem Jahr (2011 genau dagegen

Verstössen und dafür die Quittung
erhalten. Man plante eine

Überlandstrasse durch das Tiefland des

' Javier Medina, Mirar con los dos ojos. Gobernar con los dos cetros. Insumos para profundizar el Proceso de Cambio como un diàlogo de matrices civilizatorias, Garza
Azul: La Paz 2010, S. 19

12 > Kultur und Politik 4>u



indigenen Terrritoriums und

Nationalparks Isiboro Sécure (kurz

TIPNIS, Territorio Indigena y
Parque Nacional Isiboro Sécure),

ohne die Bewohner dazu vorher

zu befragen. Als mit dem Bau

begonnen werden sollte, setzten sich

indigene, amazonische Gruppen
des TIPNIS zu einem Protestmarsch

in Richtung La Paz in

Bewegung. Sie erhielten auf ihrem

Weg so viel Unterstützung, dass

Morales nichts anderes übrigblieb,

als das Unternehmen im
Oktober zu stoppen.

«Marchas» sind ein häufig
genutztes Mittel der politischen

Willensbekundung in Bolivien, deren

Ziel darin besteht, eine breite

Zustimmung zu einem Anliegen

sozusagen einzusammeln. Dies

gelang in diesem Falle spätestens ab

dem Zeitpunkt, als die Polizei den

Marsch gewaltsam auflöste, an¬

statt die Befürworter des Projektes

daran zu hindern, den Marschweg

der indigenen, amazonischen

Gruppen des TIPNIS zu blockieren.

«Diese autoritäre Willkür
gegen die indigenen Brüder und

Schwestern gehört nicht mehr zu

uns», sagte man übereinstimmend,

«diese Zeiten sind in Bolivien

vorbei.»

Die mangelnde politische
Umsetzung der Verfassungsidee wird

häufig kritisiert. Diese Kritik ist

berechtigt, wie man sieht. Dennoch

ist sie hier nicht mein Thema.

Mir geht es darum, zu begreifen,

was der skizzierte historische

Schritt bedeutet, auch weltweit,
für uns alle. In diesem Kontext
sehe ich hinsichtlich der Betonung

der Kritik eine Gefahr, nämlich

dass sie sich in machtpolitischen

Überlegungen einer Politik

von oben verfängt und einmal

mehr jene Anderen übersieht, die

die Welt verändern, ohne die

Macht übernehmen zu wollen

(John Holloway). Bolivien ist

dabei, sich auf eben diese dezentralisierte,

«die Macht zersplitternde»

Weise (Raul Zibechi) zu
verändern. Auch das kann man
anhand der Ereignisse rund um
das TIPNIS sehen.

Die Bedeutung, die die geistige

Entkolonisierung in Bolivien für

uns alle mit sich bringt, liegt in der

radikalen Gegenposition und
damit in der Aufhebung des desar-

rollistischen, d.h. entwicklungsgläubigen

Wachstumsfetisches

und zwar seine Aufhebung als

weltweit gültiger Volksglauben
und als populäre Kultur. Und sie

liegt im neuen Verständnis von

gesellschaftlichem Oben und Unten.

Damit wird dem hierarchischen

politischen System unserer Zeit

viel von seiner Macht, wenn nicht

gar die Machtbasis selbst, entzogen.

Schliesslich und vor allem

liegt die Bedeutung der neuen

(alten) Weltsicht, die da aus Bolivien

kommt, darin, dass der Mensch

nicht mehr als Herrscher aus dem

Ganzen des lebendigen
Erdzusammenhanges herausgenommen

wird. Denn, so lehrt die indigene

Kosmovision, die Erde ist ein

Lebewesen, und wir alle gehören

zu ihr, wie die Kinder zur Mutter,

aus der sie geboren werden.

Die Rechte von «Pacha Mama»
und die Wiederherstellung der

menschlichen Würde

Die breite öffentliche und staatliche

Anerkennung der indigenen

Achtung gegenüber «Mutter Erde»

hat den Menschen in den originären

Völkern die Würde wiedergegeben,

die ihnen jahrhundertelang

Damit ihr Pferd
nichts zu
husten hat...

Equi-Strath Thymian
Bio-Strath AG, 8032 Zürich, www.bio-strath.ch

Kultur und Politik 4>n > 13



Foto: Véronique Blech, solifonds

Landlose Bäuerinnen im Altiplano beim Kartoffelschälen.

abgesprochen wurde. Denn die

Würde kann abgesprochen werden,

wie uns Jean Améry, gerade

dem KZ entkommen, gelehrt hat,

und zwar ganz gleich wie die

Menschen sind, und wie sie sich

selbst sehen. Und mit fatalen

Folgen: Aus den indigenen Völkern
sind Millionen Menschen in den

Arbeitslagern der Bergwerke und

Plantagen ums Leben gekommen,
ebenso wie durch die
Schuldknechtschaft erst unter dem System

der Hacienda und später unter

dem des Internationalen

Währungsfonds. Geistig-seelisch aber

haben die indigenen Völker
überlebt: Mehrheitlich haben

sie die Verbundenheit mit der

Erde, «unser aller Mutter»,
bewahrt und zwar sowohl als

Verbundenheit zwischen Mensch und

Natur als auch als Verbundenheit

innerhalb ihren Gemeinschaften,

ebenso wie mit ihren Vorfahren.

Damit haben die originären Völker

Boliviens sich nicht nur

vor der völligen physischen und

psychischen Zerstörung durch

Kolonialismus und Desarrollis-

mus (Entwicklungspolitik und

-idéologie) gerettet, sondern auch

dem Rest der Welt einen Weg aus

der globalisierten Kolonisierung
durch die Logik des Kapitals und

durch die Weltmarktkonzerne

gewiesen.

Im Dezember 2010 hat Bolivien
den Verfassungsauftrag in ein

«Gesetz über die Rechte von Mutter

Erde» umgesetzt. Menschenrechte

und die Würde des

Menschen sind uns «Okzidentalen»

(wie man in Bolivien sagen

würde) geläufig. Artikel 1, Absatz

1, des deutschen Grundgesetzes

lautet: «Die Würde des Menschen

ist unantastbar. Sie zu achten und

zu schützen ist Verpflichtung aller

staatlichen Gewalt.» Dass die

Erde eine Würde und vor allem

Rechte haben könnte, klingt für

uns aber eher befremdlich. Dabei

hängt beides, Menschenwürde

und Menschenrecht auf der einen

Seite, und die Würde und die

Rechte von «Mutter Erde» aufder

anderen, eng miteinander zusammen.

Nicht nur für die indigenen
Nationen Boliviens.

Der historische Prozess der

Entwürdigung
Kaum eine moralische Grundhaltung

ist des Menschseins unwürdiger

als die räuberisch-habsüchtige

Grundhaltung hinter dem

egozentrischen Konkurrenzdenken,

das die Basis der
Wettbewerbswirtschaft ist. Genau diese

Tatsache aber ist uns Heutigen
nicht mehr bewusst.

Schon beim Moralphilosophen
Adam Smith (1723-1790) sind

die intellektuellen Verrenkungen
kaum noch zu durchschauen,

durch die er die individuelle
Habsucht gar als gute Tat für das

Gemeinwohl verklärt. Seine berühmte

zentrale These ist bis heute der

erste Hauptsatz der Ökonomie:

Wenn jeder seinem Eigennutz

folgt, dann kann er dem Wohlstand

der Nation besser dienen,

als wenn er sich diesem ausdrücklich

verschreiben würde. Einige
seiner Vorgänger haben sich da

noch deutlicher ausgedrückt.

Bernard de Mandeville (1670-
1733), auf den sich der Ortho-

Neoliberale Friedrich von Hayek

positiv bezieht, nennt Habsucht

und Gier noch beim Namen. Und

er ist der Meinung, dass individueller

Altruismus, nämlich an die

Anderen zu denken, für Ökonomie

und Fortschritt in einem Staat

von Nachteil wären. Der Staat

brauche die Laster seiner Untertanen,

er müsse sie nur richtig
kanalisieren. Zu Mandevilles Zeit galt
diese Sichtweise noch als zynisch.

In der Gegenwart gelten das Laster

des Konsumismus aller und die

Kanalisierung der Milliardenbeute in

die Hände einiger Weniger als

Rettung des Gemeinwesens.

Eine frühere geistesgeschichtliche

Prägung des kulturellen Leitbilds
des «homo oeconomicus», das

sich im 18. Jahrhundert verfestigte,

ist der Diskurs der Conquista.

Der Aristoteliker Ginés de Sepül-

veda argumentierte 1550 vor einer

Jury zur Beratung der Kolonialpolitik

der Spanischen Krone, dass

die originären Völker Amerikas
keine vernunftbegabten
Menschen («gente de razôn») seien

und deshalb auch nicht so behandelt

werden müssten. Sie seien

«natürliche Sklaven», denn zum

vernunftbegabten Wesen gehörten

schon von Natur aus

christlichmoralische Einsichten. Sepülveda

definierte die Natur als christlich

und erhob die christlichen,
monotheistischen und patriarchalen

Wertvorstellungen zu Naturgesetzen.

Im Jahr 1946 wird der

protestantische US-Präsident

Truman die vormals heidnischen

Kolonialabhängigen zu
«Unterentwickelten» erklären. Der
Unterschied ist geringfügig.

Verteidigung der

lebendigen Zusammenhänge
Die Verteidigung von «Mutter
Erde» entlang der indianischen

Kosmovision wendet sich

folgerichtig sowohl gegen das Entwick-

lungs- und Wachstumsparadigma
als auch gegen den Monotheismus

und den Patriarchalismus. Im

bolivianischen Kulturministerium

ist 2010 die Abteilung Entkolo¬

nisierung («descolonisaciôn»)

eingerichtet worden, die zwei

Unterabteilungen hat: die des

Antirassismus und die der Entpa-

triarchalisierung («despatriarcali-

zaeiön»). In Bolivien ist man sich

offenbar bewusst, dass die

Geringschätzung der Erde und ihrer

Wachstumskraft zur Geringschätzung

der Menschen geführt hat,

die ihr besonders verbunden sind,

nämlich der indigenen
Bäuerinnen/Bauern, Hirtinnen und

Fischerinnen sowie der Mütter
und insgesamt der Frauen, also

jener Gruppen von Menschen, die

unmittelbar sichtbar und fühlbar
in den lebendigen Naturzusammenhängen

der Erde stehen.

Im okzidentalen Wertesystem hat

nicht die naturgegebene
Lebendigkeit, sondern das künstlich

vom Menschen Gemachte den

höchsten Wert. Der Mensch wird
dabei als «Number One» gedacht,

als Erschaffer und Schöpfer, dem

einen Gott ähnlich. Der Mensch

wird aus dem Erdzusammenhang

herausgenommen, so als würde er

sich darüber erheben und
legitimerweise die Erde ausbeuten können.

Allerdings gilt die Gottähnlichkeit

nicht für alle Menschen

gleichermassen. An der Spitze der

Hierarchie steht das Ideal des

Mannes, der künstliches Wachstum

schafft, und am anderen Ende

findet sich die indigene Bäuerin,

Analphabetin und Mutter mehrerer

Kinder. Vorgeblich kann sie

nichts, weiss sie nichts, und tut sie

nichts Wertvolles und wird so zum

beliebten Objekt von

Entwicklungsprojekten.

Dieser Wertmassstab betrifft uns

alle, weltweit, und besonders

würdeverletzend jene, die
unverkennbar eng von den natürlichen

Wachstumskräften abhängig sind:

Mütter, Frauen, Bäuerinnen, Bauern.

Durch die Geringschätzung
der naturgegebenen Lebenskräfte

wird der Erde und den Menschen

gleichermassen die Würde

abgesprochen, und sie werden der

Zerstörung und Ausbeutung preisgegeben.

•

14 > Kultur und Politik 4>u


	Gut leben! : "Pacha Mama" und die Würde der Menschen

