
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 61 (2006)

Heft: 3

Artikel: "Die Spinner sind immer einzelne. Und das können wir sein"

Autor: Schmid, Wilhelm / Hugi, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kultur und politik Seite 13

«Die Spinner sind immer einzelne.
Und das können wir sein.»
Für den deutschen Philosophen, Bauernsohn und Buchautor Wilhelm Schmid sind die
Begriffe mit das Wichtigste, was wir im Leben haben: «Wir können sehr unterschiedliche
Begriffe von Leben haben. Von Liebe. Von Glück. Von Sinn. Und dementsprechend handeln wir.

Begriffe sind die Grundlage unserer Kommunikation und die Grundlage unseres Handelns.»

Philosophen machen Gründe ausfindig und klären Begriffe. Wilhelm Schmid tut dies auch
dann mit Akribie, wenn es um die Ernährung geht. Für sein Buch «Mit sich selbst befreundet
sein - Von der Lebenskunst im Umgang mit sich selbst» entwickelte er die «Ethik der Ernährung».

Im Gespräch mit «kultur und politik» ersetzt er den Begriff «Ernährung» durch «Essen».

kultur und politik: Essen Sie gerne Suppen,

Herr Schmid?

Wilhelm Schmid (lachend): Gestern

Abend war ich mit Freunden essen und es

versteht sich von selbst, dass ich eine grosse

Suppe gewählt habe. Für mich ist es ein Glück,

Suppen zu essen. Selbstverständlich mit
Philosophie, da kann ein Philosoph nicht
anders. Die Suppe hat in der Tat, anders als dies

vielleicht den Anschein macht, eine tiefe
historische, philosophische Vergangenheit. Das

geht zurück bis Epikur, der Suppen für die

ideale Ernährung hielt. Das habe ich aber erst

später entdeckt, meine Liebe zu Suppen ist
älter. Meine Mutter hatte wunderbar gute

Nudelsuppen gemacht. Nudelsuppe ist für
mich bis heute das Nonplusultra des Essens.

Was passiert beim Essen von Nudelsuppe
philosophisch?

Wenn man diesen praktischen Genuss

theoretisch auflösen möchte, kann man sagen:
Es ist die einfachste Form von Ernährung oder

Essen. Es ist sehr viel Flüssigkeit. In ihr steckt

die Nahrhaftigkeit. Man lernt mit der Suppe,

dass man zur Ernährung nicht viel nötig hat.

Verstehen Sie mich nicht falsch, ich esse auch

gerne einmal ausufernd. Aber für die alltägliche

Ernährung ziehe ich so eine einfache

Ernährung vor, die mir das Gefühl gibt, du

brauchst nicht viel zum Leben, du brauchst nur
ein bisschen Suppe. So hat das auch Epikur
verstanden. Epikur, der gerne als der

Lustmolch der Philosophie bezeichnet wird, der er

in gewisser Weise auch war, in anderer Weise

aber überhaupt nicht. Das Ekstatische, das er

sicherlich gepflegt hat, pflegte er auf
asketischer Grundlage. Und das ist der grosse
Unterschied zu den Ekstatikern von heute, die

ausser der Ekstase nichts kennen wollen und

schon gar keine Askese. Sehr wahrscheinlich

aber ist die Askese die Voraussetzung für die

Ekstase. Das Beispiel von Epikur dazu war
folgendes: Wenn du Wein trinken willst, reduziere

das Mass deines Weines auf die Grössenord-

nung eines Fingerhuts und dann trinke diesen

Fingerhut Wein einen Abend lang. So hast du

den vollen Genuss des Weins. Alle echten

Weinkenner wissen sehr gut, was gemeint ist,

denn nur wenn ich den Fingerhut einen Abend

lang schlürfe, lerne ich den Wein Molekül für
Molekül kennen. Verbringe ich im Vergleich
dazu den Abend mit mehreren Flaschen Wein,
dann weiss ich letzten Endes nicht mehr,

wie dieser Wein schmeckt. Denn ich werde

am Ende des Abends in ganz anderen Umständen

sein und dann auch andere Moleküle

schmecken, wenn ich denn überhaupt noch

irgendetwas schmecke (er lacht herzlich). Es

steckt also eine ganze Lehre vom Genuss

dahinter. Auch hinter der Liebe zur Suppe. Dass

wir für Genuss eigentlich nicht viel brauchen.

Aber ich will da keineswegs der Lehrer der

Askese sein, sondern sehr wohl der Lehrer des

Genusses, allerdings auf einer Grundlage, die

realistisch und wie ich glaube auch ökologisch

verträglicher ist.

Sie reden dem einfachen Genuss einer Suppe
das Wort, während ein Teil dieser Welt heute

im absoluten Überfluss schwelgt?
Die Zeit bleibt natürlich nicht so. Ich

kann diese Zeit sehr gut verstehen. Wir leben

immer noch in der Zeit der Befreiung von

Hunger und Not- selbstverständlich in unseren

Ländern hier. Im Grossteil der Welt ist es noch

so, wie es in der Schweiz, in Deutschland und

in vielen anderen wohlhabenden Ländern viele

Jahrhunderte lang war. Hier herrschte mal

Dritte Welt, hier war mal Hunger, Not und

Elend. Es wurden riesige Anstrengungen

unternommen, um aus diesem Verhängnis
herauszukommen. Die Philosophen waren massgebend

an diesen Anstrengungen beteiligt. Sie

waren diejenigen, die das Konzept für das ge-

Liebe, die durch den Magen geht
« Wenn wirklich, wie es heisst, die Liebe durch den Magen geht, dann gilt dies auch für
die Liebe zu sich selbst. Die Ernährung ist der Ausdruck dieser Liebe, der intimste Akt,

den das Selbst tagtäglich mit sich vollzieht, intimer als die zeitweilige innige Berührung
eines anderen beim erotischen Akt, denn es geht um die dauerhafte Verschmelzung des

Selbst mit dem, was es zu sich nimmt. Stoffe und Materialien nimmt es tief in sich auf,

sie durchwandern den Körper von oben nach unten, sondern ihre Substanzen ab und

vermischen sich mit den Säften des Körpers.»

Wilhelm Schmid in: Mit sich selbst befreundet sein - Von der Lebenskunst im

Umgang mit sich selbst; Bibliothek der Lebenskunst, Suhrkamp, 2004



n kultur und politik Seite 14

liefert haben, was wir bis heute die Moderne

nennen. Und was systematisch dazu fuhren

sollte, aus Hungerund Elend herauszukommen.

Mit Hilfe von Wissenschaft, Technik und freier

Wirtschaft. Und wir müssen nach etwas

mehr als 200 Jahren, die dieses Projekt in
Anspruch genommen hat, konstatieren, das ist gut

gegangen.

AufKosten anderer...

mit Kosten und Nachteilen für andere,

die wir jetzt immer stärker kennen lernen.

Aber mal von den Kosten und Nachteilen für
andere Teile der Welt abgesehen, die nicht in

Abrede stehen. Kosten und Nachteile gibt es

auch aufunserer Seite. Wir haben uns zwar von

Hunger und Not befreit, wir haben zu essen im

Überfluss, wir haben aber niemals gelernt,
mit diesem Zustand fertig zu werden. Unsere

ganze Physiologie, unser ganzes Denken war
darauf eingerichtet, dass der Normalzustand

Hunger und Not ist und dass wir das bewältigen.

Der Körper kann, wie wir ganz gut
wissen oder in Erfahrung bringen können, mit

Hunger gut zurecht kommen. Wir können

Wochen und Monate lang ohne Essen und nur
mit flüssiger Ernährung leben. Wir waren
darauf eingerichtet, mit Hunger und Not zurecht

zu kommen. Wirklich schwierig ist es für uns,

mit dem Überfluss zurecht zu kommen. Denn

der Überfluss neigt natürlich dazu, uns den

ganzen Überfluss auch geniessen zu lassen

oder uns den ganzen Überfluss anzutun. Das

tut uns aber nicht gut. Unsere ganze Physiologie

ist nicht auf den Überfluss der Nahrung

eingerichtet. Nun werden wir in die Zeit kommen,

in der wir lernen, mit Überfluss zurecht zu
kommen. Und zwar ausgehend vom Individuum.

Von uns selbst. Wir werden uns mit uns

selbst befassen müssen. Mit unseren wirklichen

Bedürfnissen, mit dem, was uns zur Verfügung
steht und mit der Möglichkeit, grundsätzlich
verzichten zu können. Und nicht mehr alles zu

gebrauchen, was wir gebrauchen können.

Sie schreiben von einer Ethik der Ernährung.
Was ist Ernährung genau?

Ich war vor kurzem in Japan auf einer

Tagung, die von Philosophen in Kyoto
ausgerichtet worden ist. Ich habe dort einen Vortrag
über die Ethik der Ernährung gehalten. Da kamen

die japanischen Übersetzer zu mir und sagten

mir, dass sie unendliche Schwierigkeiten
dabei hatten, den Begriff Ernährung ins
Japanische zu übersetzen. Es gibt im Japanischen

gar keinen Begriff für Ernährung. Sondern nur
für Essen. Und für die Kultur des Essens. Das

hat mich verblüfft. Denn auch ich, der ich doch

Philosoph bin, der über Begriffe nachdenkt,

war darauf nicht aufmerksam geworden. Dass

hinter dem Begriff Ernährung ein ganzes
Verständnis steckt, das man ungefähr so

charakterisieren kann: Wir halten Ernährung für
etwas Objektives, das man wissenschaftlich
durchschauen kann und so weiss, wie man sich

rational am besten ernähren soll. Es geht bei

der Ernährung im Wesentlichen um das Zuführen

von Nahrung für den Körper. Während

Essen im Japanischen etwas ganz anderes um-
fasst: Dass dem Körper etwas zugeführt wird,
ist dabei eine periphere Erscheinung. Vielmehr

geht es darum, ein Ritual zu praktizieren. Und

zwar nach Möglichkeit und in aller Regel nicht

allein für sich, sondern gemeinsam mit anderen.

All das, das gemeinsame Essen am Tisch,
die Gespräche, die dabei gepflegt werden, die

Vorbereitung des Essens, die Zeremonie, die

ganze Lebenseinstellung, etwas zu tun, das ein

wichtiger Bestandteil des Lebens ist - all das

geht in den Begriff Essen ein und leider nicht

in den Begriff der Ernährung. Ich werde also

künftig den Begriff Ernährung vorsichtig
verwenden und lieber von der Kultur des Essens

sprechen.

Diese Kultur des Essens...

ist uns, falls wir sie denn je hatten,

offensichtlich abhanden gekommen. Wir sind

eine Fastfood-Kultur geworden. Die moderne

Gesellschaft lässt dem Einzelnen oft wenig
Zeit. Wir sparen sie beim Essen ein. Genau

dort also, wo man es besser nicht macht. Denn

blosse Nahrungsaufnahme nützt uns nicht viel.

Körper plus Seele plus Geist brauchen mehr.

Die sekundären Pflanzenstoffe beispielsweise.

Davon gibt es nicht nur zwei, drei oder fünf
wie bei den Vitaminen oder 30,40 oder 50 wie
bei den Mineralstoffen, sondern tausende. Sie

sind aber nur dann zu haben, wenn unser Essen

nicht industriell weiterverarbeitet wurde.

Sekundäre Pflanzenstoffe, die ein Teil der

Wissenschaft heute noch negiert.

Sagen wir es zuversichtlich: sekundäre

Pflanzenstoffe, die die Wissenschaft heute

noch gar nicht alle kennt. Wir pflegen ständig
den Wahn, dass der gegenwärtige Stand der

Wissenschaft schon der Abschluss von Wissenschaft

ist. Und das stimmt ja niemals. Wissen

geht immer noch weiter. Wissen ist abhängig

von den Messinstrumenten, die wir haben.

Neue, verfeinerte Messung ist mit neuen
Instrumenten möglich. Und jedes Mal erschliesst

sich uns damit eine neue Wirklichkeit von
Wissenschaft. Ich würde mir als Philosoph
wünschen, dass wir da ein bisschen bescheidener

mit unseren Wissensansprüchen umgehen. Ich

würde aus diesem Grund auch dafür plädieren,
dass wir unser Essen nur bedingt von
wissenschaftlichen Erkenntnissen abhängig machen.

Ich versuche lieber ein Gespür dafür zu
entwickeln, was mir gut tut und was nicht. Unser

Körper spürt mehr als wir je wissen können.

Dieses Potential nutzen wir viel zuwenig.

Welche Rolle spielt die Art des Anbaus und
der Verarbeitung?

Wer dazu noch Zweifel hat, sollte sich

unbedingt den Film «We feed the world» zu
Gemüte führen. Dieser Film zeigt uns diese

Rolle sinnlich erfahrbar. Es nützt mir oft wenig,

wenn ich theoretisch weiss, wie beispielsweise

die Hähnchen verarbeitet werden. In diesem

Film sieht man es aber. Mit den Bildern der

Fliessbänder, über die die Küken geführt werden.

Sie purzeln kreuz und quer durcheinander.

Sie kommen mit einem Trauma auf die

Welt. Aller gesunder Menschenverstand sagt

mir, das hat natürlich Auswirkungen auf ihr
Fleisch. Das mag ein egoistischer Gedanke

sein, aber ich bin letztlich derjenige, der dieses

Hähnchen essen wird. Genau hier könnte eine

Win-Win-Situation entstehen: Ich bekomme

gutes Fleisch, wenn diese Produktion so

umgestellt wird, dass dieses Hähnchen in den paar
Wochen oder Monaten, die es da ist, ein eini-

germassen glückliches und schönes

Hähnchenleben führen kann. So ist dem Hähnchen

selbst geholfen und mir ist auch geholfen. Daran

werden wir nicht vorbei kommen. Denn

tierethisch ist es nicht verantwortbar, was da

geschieht. Also drängen wir, die das Hähnchen

essen, darauf, dass sich das ändert. Und nichts

ist einfacher als das. Wenn sich eine wachsende

Zahl von Konsumentinnen und
Konsumenten so entscheidet, wird das die Produzenten

nicht kalt lassen. Sie werden ökonomisch

gezwungen sein, ihre Produktion
umzustellen. Ich weiss, dass man nun sagen kann,

es seien immer zuwenige...

Sie sagen es.'...

aber ich weiss umgekehrt von meinen

Aufenthalten in verschiedenen Firmen,
wie sie dort reagieren. Die Menschen glauben,

die Firmen reagieren, wenn ein Absatzeinbruch

von vielleicht 30 oder 50 Prozent
stattfindet. So lange wartet keine Firma. Die
reagieren schon bei Promillewerten. Und für
diese Promille ist nicht die Mehrheit der

Bevölkerung ausschlaggebend, für Promille
braucht es nur ein paar Tausend. Und so viele
werden es in kürzester Zeit. Und, wie die

Vergangenheit gezeigt hat, mit stets wachsender



kultur und politik Seite 15 O

Wilhelm Schmid, freier Philosoph, geboren 1953 in Billenhausen (Bayerisch-Schwaben), lebt in Berlin. Er studierte Philosophie und Geschichte

in Berlin, Paris und Tübingen und lehrt Philosophie als ausserplanmässiger Professor an der Universität Erfurt sowie als Gastdozent an

der Staatlichen Universität Tiflis in Georgien. Regelmässige Tätigkeit als «philosophischer Seelsorger» am Spital Affoltern amAlbis bei Zürich.

Mehr zu seinen Büchern und sonstigen Publikationen auf www.lebenskunstphilosophie.de

Tendenz. Mit jedem Skandal, der ans Licht
kommt, kippt zwar nicht die ganze Bevölkerung,

aber es kippen immer wieder ein paar
Tausend. Das macht in der Summe über die

Jahre letztlich eine Veränderung der Gesellschaft

und der Produktionsweisen aus.

Sie bauen auf die Selbstverantwortung, die

jede undjeder übernehmen muss. Zuerstfür
uns selbst und dann für die gemeinsame
Sache?

Genau in dieser Abfolge. Man kann

nun sagen, das sei ein bisschen sehr vom Selbst

her gedacht. Das gebe ich auch gerne zu. Ich
schiebe dann aber hinterher: Es ist realistisch

gedacht. Die Ethiken, die immer darauf

drängen, dass wir den Blick von uns ablösen

und auf andere schauen und zum Beispiel in
diesem Fall auf Tiere schauen, sind ja alle

schön und recht, nur sie haben niemals
funktioniert. Die haben wir seit Kant. Der kategorische

Imperativ ist ein Sichablösen von der

Eigenperspektive. Er hat nicht funktioniert.
Hätte er funktioniert, hätten wir die Probleme

nicht. Die christliche Ethik hat Menschen über

Jahrhunderte dazu erzogen, den Blick von sich

zu lösen und nur auf andere zu schauen. Hätte

diese Ethik funktioniert, hätten wir alle diese

Probleme nicht. Man kann auch sehr klar
analysieren, warum sie nicht funktioniert hat. Weil

in diesem Satz «Liebe deinen Nächsten wie

dich selbst» das «Wie dich selbst» weggefallen
ist. Die Menschen hatten keine kultivierte,
pflegliche Beziehung zu sich selbst mehr.

Verlieren sie die, haben sie auch keine Beziehung

zu anderen mehr. Auf welcher Basis denn?

Wenn ich keine Beziehung zu mir habe, wie
soll ich denn eine Beziehung zu andern haben?

Ich bin doch selbst dann viel zu schwammig,

zu flüssig, zuwenig meiner Selbst bewusst.

Also kann ich mich anderen auch nicht
zuwenden. Die Wahrscheinlichkeit ist gross, dass

ich Widersprüche und Auseinandersetzungen
in mir habe. Da ich mich mit mir nicht befassen

darf, kann ich diese Auseinandersetzungen
nicht klären. Ich bin aber trotzdem mit mir
beschäftigt, denn ich kann nicht von diesen

Auseinandersetzungen abstrahieren. Wie soll ich,

wenn ich mit mir beschäftigt bin, mich anderen

zuwenden, geschweige denn, mich den

Problemen anderer zuwenden, wenn ich die

Probleme in mir noch nicht gelöst habe? Inso¬

fern plädiere ich stark für diese Reihenfolge.
Erst der Blick auf sich. Wenn ich mich
aufmerksam wahrnehme, weiss ich, wie
bestimmte Dinge aufmich wirken, zum Beispiel
beim Essen. Dann kann ich mal den Versuch

machen, ein Hähnchen aus dem Supermarkt

zu holen und mir am nächsten Tag den Luxus

leisten, ein Hähnchen aus biologischer Produktion

zu kaufen. Jetzt habe ich den direkten

Geschmacksvergleich. Den möchte ich sehen, der

dem gegenüber kalt bleibt. Wie gesagt: Eine

zunächst egoistische Perspektive. Sie führt
aber nun dazu, dass ich stärker darauf achte,

was mit diesem Hähnchen geschieht und aus

welcher Produktion es stammt. Also kommt

die Perspektive, die von mir ausgeht, letzten

Endes beim Hähnchen an und kümmert sich

um die Lebensbedingungen des Hähnchens.

Um mal von menschlichen Lebensbedingungen

abzusehen, die früher oder später auch

von Wichtigkeit sind. Wie geht es den

Menschen in Thailand, die in der Hähnchenproduktion

arbeiten? Das spielt zwar nicht direkt für
das Fleisch des Hähnchens eine Rolle, aber es

macht mir kein gutes Gewissen beim Essen,

wenn ich weiss, da mussten nicht nur Hähn-



il kultur und politik Seite 16

chen, sondern da mussten auch Menschen

dafür leiden, um mir dieses Fleisch zur
Verfügung zu stellen. Das geht alles in unsere

Überlegung ein, wenn wir essen und uns nicht
bloss ernähren.

Sie beginnen Ihr Buch «Mit sich selbst

befreundet sein» mit der Angst des Menschen

als gute Grundlagefürs sein einsichtiges und
dann weitsichtiges Handeln.

Angst ist der beste Ratgeber. Daher hat es

keinen Sinn, von sich zu verlangen, angstfrei

zu leben. Ich weiss, dass das zwar ein grosses
Bedürfnis vieler Menschen ist, weil Angst weh

tut. Wir fühlen uns nicht sonderlich beheimatet

in dieser Welt, wenn wir Angst haben. Ich will
gar nicht wissen, wie viele Erfindungen und

kulturellen Fortschritte Menschen gemacht

haben, die Angst hatten. Den Blitzableiter
verdanken wir der Angst, dass der Blitz ins Haus

einschlägt. Natürlich kann die Angst auch ein

lebbares Mass übersteigen. Wir tun dann gut
daran, diese Angst mit jenen probaten Therapien

zu mässigen, die dafür zur Verfügung
stehen. Aber es kann kein Interesse daran

geben, Angst überhaupt loszuwerden. Wie
sollten wir leben, wenn wir keine Angst haben,

uns mit Nahrungsmitteln zu vergiften? Ohne

Angst würden wir nicht hyperhellhörig sein

beim Thema Genveränderung, mit dem die

Menschheit einfach keine Erfahrung hat. Es

kannjasein, dass die Genveränderung unproblematisch

ist, aber das wissen wir erst nach

Jahrzehnten von Versuchen und nicht, wenn die

Produkte einfach so auf den Markt geschmissen

werden. Nach dem Motto: Vogel friss oder

stirb. Wir tun gut daran, das nicht zu glauben.
Es gibt fürchtbare Beispiele im medizinischen

Bereich, wo die Hoffnungen am allergrössten

waren, dass mit genetischen Veränderungen
Krankheiten zu besiegen sind. Es war mein

Verdacht von Anfang an, dass dies höchstwahrscheinlich

ein grosser Trugschluss ist. Die
genetischen Zusammenhänge sind derart komplex.

Es geht ja nicht nur um die Gene, es geht

auch um die Proteine, die aufgrund des

genetischen Programms in reale Körper umgebaut
werden. Sie verhalten sich mitnichten nur
passiv und empfangen brav das neue

Programm. Sie programmieren sich ihrerseits

wiederum neu. Und wie das? Abertausende

Elemente sind bei jedem genetischen Vorgang

im Spiel. Kaum zu glauben, dass nach einem

kurzen Dreh am Schalter der ideale Mais

wächst. Das mag auf den ersten Blick noch

stimmen. Aber warten wir mal ab, was wir uns

mit dem idealen Mais noch einkaufen. Bleiben

wir aufmerksam und vorsichtig.

Woraus schöpfen Sie sonst noch die Hoffnung,

dass es aufdieser Welt besser kommt?

Wir sollten uns nicht zuviel dafür
interessieren, was andere machen. Andere machen,

was sie glauben, machen zu müssen. Wir
sollten uns vielmehr dafür interessieren, was

wir für richtig halten und aufdieser Basis unser

Leben einrichten. Wenn das dann gut begründet

ist, wenn es es sich dabei nachweislich um
das Richtigere handelt, dann wird sich das auf

lange Frist auch durchsetzen. Ich habe als

Philosoph allerdings die Gelassenheit, nicht

auf Monate und Jahre zu schielen. In solchen

Zeiträumen spielen sich keine Entwicklungen
ab. Entwicklungen spielen sich in Jahrzehnten

und Jahrhunderten ab. Die Moderne hat 200

Jahre gebraucht, um voll durchzuschlagen.
Eine Veränderung der Moderne bedingt locker
wieder 200 Jahre. Wenn eines unserer
wesentlichsten Probleme, das hinter aller Ökonomie

und auch Ökologie steht, in den nächsten 50

Jahren angegangen wird, wären wir sehr

schnell gewesen: das Problem der Energie. Wie

Energie erschlossen, aufbereitet und verarbeitet

wird, um damit wieder Produkte herstellen

zu können. Ich bin gerade bei der Frage der

Energie sehr zuversichtlich, dass wir nicht
mehr als 50 Jahre brauchen werden. Aus dem

einfachen Grund, weil die Probleme in diesem

Bereich heute zügig wachsen. Und so zügig
die Probleme wachsen, so zügig wird unsere

Einsicht wachsen, und so zügig wird auch die

Einsicht der Ökonomie wachsen. Die Ökonomie

wird von Menschen getragen.

Es braucht einzelne Vor- und Querdenker?
Entscheidend ist sicher, dass ein

Einzelner und einige Einzelne frühzeitig die

Augen offen halten, sensibel sind, sich ihre

Gedanken machen und ihre Schlüsse daraus

ziehen. Wenn es denn dazu kommt, dass es für
mehr Menschen von Interesse wird, dann ist es

wichtig, dass Alternativen zur Verfügung
stehen. Wenn es dann erst darum geht,
Alternativen zu entwickeln, sind wir heillos im

Zeitverzug. Die Ökologie bringt uns immer stärker

bei, dass wir nicht mit Zeitverzug reagieren

dürfen. Dass wir mit Lösungen zeitig bereit

sein müssen. Ein wunderbares Beispiel ist die

Ozonschicht. Die von uns mit unseren Spraydosen

beschädigt worden ist. Es hat lange Zeit

gebraucht, bis das bis zum amerikanischen

Präsidenten durch war, der ja immer am Ende

der Kette kommt, dass hier Handlungsbedarf
besteht. Dann aber hat die Weltgemeinschaft

komplett darauf reagiert, sodass die schädlichen

Stoffe schlicht und einfach nicht mehr

produziert worden sind. Dann mussten wir

aber die Jahre zählen. Denn dieses Ozonloch

tat uns einfach nicht den Gefallen, sich wieder

zu schliessen. Jetzt, im Jahr 2006, ist zu
bemerken, dass die Ozonschicht langsam
reagiert. Das soll uns eine Lehre sein. Wir werden

bei ökologischen Problemen zügig reagieren

müssen, sobald wir die Daten haben. Wir brauchen

für diese Reaktion dann aber auch die

technischen Werkzeuge, die vorher von Spinnern

ausgearbeitet wurden. Diese Spinner sind

immer einzelne. Und das können wir sein. Die

Spinner sind die Avantgarde. Die Avantgarde

muss immer dort arbeiten, wo es weh tut.

Wie die Pioniere des Biolandbaus?

Mein Vater war Bauer. Von ihm habe

ich die Philosophie überhaupt erst gelernt. Er

war ein Naturphilosoph. Er war derjenige im
Dorf, der niemals Kunstdünger verwendet hat.

Er war derjenige, auf den die andern mit dem

Finger gezeigt haben. Zu Zeiten, wo es den

BegriffÖkologie noch gar nicht gab. Oder

biologischen Anbau. Er gehörte nicht zu einer

Bewegung, die es damals so noch nicht gab.

Da wusste er gar nicht davon. Er folgte nur der

Natur und Gott. Er hielt es für eine menschliche

Anmassung, das Wachstum von Pflanzen

mit Kunstdünger zu fordern. Das ist ein

menschlicher Eingriff in die Natur, der ihm

einfach wesensfremd war. Er hat sich damals

auch schon Überlegungen dazu gemacht, dass

dies doch nicht ohne Auswirkungen auf die

Pflanzen und den Boden ausgehen kann. Und

er schloss daraus auch, dass es wieder wir sind,

die die Pflanzen essen. Das habe ich von ihm
sehr früh schon aufgenommen. Und ich habe

mich entsprechend früh auch darüber

gewundert, dass ausgerechnet die bodenständigen

Bauern in der Lage waren, solche Gedanken

zu negieren.

Es gibt heute in einer globalen,freien
Welt kaum ein Werte- oder Regelwerk, das

noch Bestand hat und greift.
Wir haben viel dafür unternommen,

dass wir sie losgeworden sind: den Staat, den

Priester, die Eltern, die Natur übrigens auch,

sämtliche Autoritäten. Wir haben uns

vorgestellt, dass alles automatisch geht, wenn wir
das alles los sind. Und jetzt stellen wir fest, gar
nichts geht automatisch! Es ist sogar viel
schwieriger, sich selbst in Bewegung zu setzen,

als von aussen in Bewegung gesetzt zu werden.

Ich will nichts davon zurückdrehen. Wir haben

die negative Freiheit erreicht, die die Freiheit

von dominierenden Autoritäten ist. Aber wir
werden uns noch schwer damit tun, die positive

Freiheit zu lernen. Beat Hugi


	"Die Spinner sind immer einzelne. Und das können wir sein"

