Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 61 (2006)
Heft: 3
Artikel: "Die Spinner sind immer einzelne. Und das kdnnen wir sein”
Autor: Schmid, Wilhelm / Hugi, Beat
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-891616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-891616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

kultur und politik Seite 13

kultur. politik

P

«Die Spinner sind immer einzelne.
Und das kdnnen wir sein.»

Fiir den deutschen Philosophen, Bauernsohn und Buchautor Wilhelm Schmid sind die Be-
griffe mit das Wichtigste, was wir im Leben haben: «Wir kénnen sehr unterschiedliche Be-
griffe von Leben haben. Von Liebe. Von Gliick. Von Sinn. Und dementsprechend handeln wir.
Begriffe sind die Grundlage unserer Kommunikation und die Grundlage unseres Handelns.»
Philosophen machen Griinde ausfindig und klaren Begriffe. Wilhelm Schmid tut dies auch
dann mit Akribie, wenn es um die Erndahrung geht. Fiir sein Buch «Mit sich selbst befreundet
sein —Von der Lebenskunst im Umgang mit sich selbst» entwickelte er die «Ethik der Erndh-
rung». Im Gesprach mit «kultur und politik» ersetzt er den Begriff «<Ernahrung» durch «Essen».

kultur und politik: Essen Sie gerne Suppen,
Herr Schmid?

Wilhelm Schmid (lachend): Gestern
Abend war ich mit Freunden essen und es ver-
steht sich von selbst, dass ich eine grosse
Suppe gewihlt habe. Fiir mich ist es ein Gliick,
Suppen zu essen. Selbstverstindlich mit
Philosophie, da kann ein Philosoph nicht an-
ders. Die Suppe hat in der Tat, anders als dies
vielleicht den Anschein macht, eine tiefe his-
torische, philosophische Vergangenheit. Das
geht zuriick bis Epikur, der Suppen fur die
ideale Erndhrung hielt. Das habe ich aber erst
spater entdeckt, meine Liebe zu Suppen ist
dlter. Meine Mutter hatte wunderbar gute
Nudelsuppen gemacht. Nudelsuppe ist fiir
mich bis heute das Nonplusultra des Essens.

Was passiert beim Essen von Nudelsuppe
Pphilosophisch?

Wenn man diesen praktischen Genuss
theoretisch auflosen mdchte, kann man sagen:
Es ist die einfachste Form von Ernéhrung oder
Essen. Es ist sehr viel Fliissigkeit. In ihr steckt
die Nahrhaftigkeit. Man lernt mit der Suppe,
dass man zur Erndhrung nicht viel notig hat.
Verstehen Sie mich nicht falsch, ich esse auch
gerne einmal ausufernd. Aber fiir die alltig-
liche Erndhrung ziehe ich so eine einfache Er-
ndhrung vor, die mir das Gefiihl gibt, du
brauchst nicht viel zum Leben, du brauchst nur
ein bisschen Suppe. So hat das auch Epikur
verstanden. Epikur, der gerne als der Lust-
molch der Philosophie bezeichnet wird, der er
in gewisser Weise auch war, in anderer Weise
aber tiberhaupt nicht. Das Ekstatische, das er
sicherlich gepflegt hat, pflegte er auf aske-
tischer Grundlage. Und das ist der grosse Un-
terschied zu den Ekstatikern von heute, die

ausser der Ekstase nichts kennen wollen und
schon gar keine Askese. Sehr wahrscheinlich
aber ist die Askese die Voraussetzung fiir die
Ekstase. Das Beispiel von Epikur dazu war fol-
gendes: Wenn du Wein trinken willst, reduziere
das Mass deines Weines auf die Grossenord-
nung eines Fingerhuts und dann trinke diesen
Fingerhut Wein einen Abend lang. So hast du
den vollen Genuss des Weins. Alle echten
Weinkenner wissen sehr gut, was gemeint ist,
denn nur wenn ich den Fingerhut einen Abend
lang schliirfe, lerne ich den Wein Molekiil fiir
Molekiil kennen. Verbringe ich im Vergleich
dazu den Abend mit mehreren Flaschen Wein,
dann weiss ich letzten Endes nicht mebhr,
wie dieser Wein schmeckt. Denn ich werde
am Ende des Abends in ganz anderen Umstén-
den sein und dann auch andere Molekiile
schmecken, wenn ich denn iiberhaupt noch
irgendetwas schmecke (er lacht herzlich). Es
steckt also eine ganze Lehre vom Genuss da-
hinter. Auch hinter der Liebe zur Suppe. Dass
wir fiir Genuss eigentlich nicht viel brauchen.

Aber ich will da keineswegs der Lehrer der
Askese sein, sondern sehr wohl der Lehrer des
Genusses, allerdings auf einer Grundlage, die
realistisch und wie ich glaube auch 6kologisch
vertraglicher ist.

Sie reden dem einfachen Genuss einer Suppe
das Wort, wihrend ein Teil dieser Welt heute
im absoluten Uberfluss schwelgt?

Die Zeit bleibt natiirlich nicht so. Ich
kann diese Zeit sehr gut verstehen. Wir leben
immer noch in der Zeit der Befreiung von
Hunger und Not —selbstversténdlich in unseren
Léandern hier. Im Grossteil der Welt ist es noch
so, wie es in der Schweiz, in Deutschland und
in vielen anderen wohlhabenden Landern viele
Jahrhunderte lang war. Hier herrschte mal
Dritte Welt, hier war mal Hunger, Not und
Elend. Es wurden riesige Anstrengungen unter-
nommen, um aus diesem Verhidngnis heraus-
zukommen. Die Philosophen waren massge-
bend an diesen Anstrengungen beteiligt. Sie
waren diejenigen, die das Konzept fiir das ge-

Liebe, die durch den Magen geht

«Wenn wirklich, wie es heisst, die Liebe durch den Magen geht, dann gilt dies auch fiir
die Liebe zu sich selbst. Die Erndhrung ist der Ausdruck dieser Liebe, der intimste Akt,
den das Selbst tagtdglich mit sich vollzieht, intimer als die zeitweilige innige Bertihrung
eines anderen beim erotischen Akt, denn es geht um die dauerhafte Verschmelzung des
Selbst mit dem, was es zu sich nimmt. Stoffe und Materialien nimmt es tief in sich auf;
sie durchwandern den Korper von oben nach unten, sondern ihre Substanzen ab und
vermischen sich mit den Sdften des Korpers.»

Wilhelm Schmid in: Mit sich selbst befreundet sein — Von der Lebenskunst im Um-
gang mit sich selbst; Bibliothek der Lebenskunst, Suhrkamp, 2004




liefert haben, was wir bis heute die Moderne
nennen. Und was systematisch dazu flihren
sollte, aus Hunger und Elend herauszukommen.
Mit Hilfe von Wissenschaft, Technik und freier
Wirtschaft. Und wir miissen nach etwas
mehr als 200 Jahren, die dieses Projekt in An-
spruch genommen hat, konstatieren, das ist gut
gegangen.

Auf Kosten anderer...

... mit Kosten und Nachteilen fiir ande-
re, die wir jetzt immer starker kennen lernen.
Aber mal von den Kosten und Nachteilen fiir
andere Teile der Welt abgesehen, die nicht in
Abrede stehen. Kosten und Nachteile gibt es
auch aufunserer Seite. Wir haben uns zwar von
Hunger und Not befreit, wir haben zu essen im
Uberfluss, wir haben aber niemals gelernt,
mit diesem Zustand fertig zu werden. Unsere
ganze Physiologie, unser ganzes Denken war
darauf eingerichtet, dass der Normalzustand
Hunger und Not ist und dass wir das bewdl-
tigen. Der Korper kann, wie wir ganz gut
wissen oder in Erfahrung bringen kénnen, mit
Hunger gut zurecht kommen. Wir kdnnen
Wochen und Monate lang ohne Essen und nur
mit fliissiger Erndhrung leben. Wir waren da-
rauf eingerichtet, mit Hunger und Not zurecht
zu kommen. Wirklich schwierig ist es fiir uns,
mit dem Uberfluss zurecht zu kommen. Denn
der Uberfluss neigt natiirlich dazu, uns den
ganzen Uberfluss auch geniessen zu lassen
oder uns den ganzen Uberfluss anzutun. Das
tut uns aber nicht gut. Unsere ganze Physio-
logie ist nicht auf den Uberfluss der Nahrung
eingerichtet. Nun werden wir in die Zeit kom-
men, in der wir lernen, mit Uberfluss zurecht zu
kommen. Und zwar ausgehend vom Individu-
um. Von uns selbst. Wir werden uns mit uns
selbst befassen miissen. Mit unseren wirklichen
Bediirfnissen, mit dem, was uns zur Verfligung
steht und mit der Moglichkeit, grundsétzlich
verzichten zu konnen. Und nicht mehr alles zu
gebrauchen, was wir gebrauchen kénnen.

Sie schreiben von einer Ethik der Erndhrung.
Was ist Erndhrung genau?

Ich war vor kurzem in Japan auf einer
Tagung, die von Philosophen in Kyoto ausge-
richtet worden ist. Ich habe dort einen Vortrag
iiber die Ethik der Ernahrung gehalten. Da kamen
die japanischen Ubersetzer zu mir und sagten
mir, dass sie unendliche Schwierigkeiten da-
bei hatten, den Begriff Erndhrung ins Japa-
nische zu iibersetzen. Es gibt im Japanischen
gar keinen Begriff fiir Erndhrung. Sondern nur
fiir Essen. Und fiir die Kultur des Essens. Das
hat mich verbliifft. Denn auch ich, der ich doch

kultur und politik Seite 14

Philosoph bin, der iiber Begriffe nachdenkt,
war darauf nicht aufmerksam geworden. Dass
hinter dem Begriff Erndhrung ein ganzes Ver-
stdndnis steckt, das man ungefahr so charak-
terisieren kann: Wir halten Erndhrung fiir
etwas Objektives, das man wissenschaftlich
durchschauen kann und so weiss, wie man sich
rational am besten erndhren soll. Es geht bei
der Erndhrung im Wesentlichen um das Zufiih-
ren von Nahrung fiir den Korper. Wahrend Es-
sen im Japanischen etwas ganz anderes um-
fasst: Dass dem Korper etwas zugefiihrt wird,
ist dabei eine periphere Erscheinung. Vielmehr
geht es darum, ein Ritual zu praktizieren. Und
zwar nach Moglichkeit und in aller Regel nicht
allein fiir sich, sondern gemeinsam mit ande-
ren. All das, das gemeinsame Essen am Tisch,
die Gespriche, die dabei gepflegt werden, die
Vorbereitung des Essens, die Zeremonie, die
ganze Lebenseinstellung, etwas zu tun, das ein
wichtiger Bestandteil des Lebens ist — all das
geht in den Begriff Essen ein und leider nicht
in den Begriff der Erndhrung. Ich werde also
kiinftig den Begriff Erndhrung vorsichtig ver-
wenden und lieber von der Kultur des Essens
sprechen.

Diese Kultur des Essens...

...1st uns, falls wir sie denn je hatten,
offensichtlich abhanden gekommen. Wir sind
eine Fastfood-Kultur geworden. Die moderne
Gesellschaft ldsst dem Einzelnen oft wenig
Zeit. Wir sparen sie beim Essen ein. Genau
dort also, wo man es besser nicht macht. Denn
blosse Nahrungsaufnahme niitzt uns nicht viel.
Korper plus Seele plus Geist brauchen mehr.
Die sekundiren Pflanzenstoffe beispielsweise.
Davon gibt es nicht nur zwei, drei oder fiinf
wie bei den Vitaminen oder 30, 40 oder 50 wie
bei den Mineralstoffen, sondern tausende. Sie
sind aber nur dann zu haben, wenn unser Essen
nicht industriell weiterverarbeitet wurde.

Sekundire Pflanzenstoffe, die ein Teil der
Wissenschaft heute noch negiert.

Sagen wir es zuversichtlich: sekundare
Pflanzenstoffe, die die Wissenschaft heute
noch gar nicht alle kennt. Wir pflegen stindig
den Wahn, dass der gegenwirtige Stand der
Wissenschaft schon der Abschluss von Wissen-
schaft ist. Und das stimmt ja niemals. Wissen
geht immer noch weiter. Wissen ist abhdngig
von den Messinstrumenten, die wir haben.
Neue, verfeinerte Messung ist mit neuen Instru-
menten moglich. Und jedes Mal erschliesst
sich uns damit eine neue Wirklichkeit von Wis-
senschaft. Ich wiirde mir als Philosoph wiin-
schen, dass wir da ein bisschen bescheidener

mit unseren Wissensanspriichen umgehen. Ich
wiirde aus diesem Grund auch dafiir pladieren,
dass wir unser Essen nur bedingt von wissen-
schaftlichen Erkenntnissen abhéngig machen.
Ich versuche lieber ein Gespiir dafiir zu ent-
wickeln, was mir gut tut und was nicht. Unser
Korper spiirt mehr als wir je wissen kénnen.
Dieses Potential nutzen wir viel zuwenig.

Welche Rolle spielt die Art des Anbaus und
der Verarbeitung?

Wer dazu noch Zweifel hat, sollte sich
unbedingt den Film «We feed the world» zu
Gemiite fiihren. Dieser Film zeigt uns diese
Rolle sinnlich erfahrbar. Es niitzt mir oft wenig,
wenn ich theoretisch weiss, wie beispielsweise
die Hidhnchen verarbeitet werden. In diesem
Film sieht man es aber. Mit den Bildern der
Fliessbénder, iiber die die Kiiken gefiihrt wer-
den. Sie purzeln kreuz und quer durcheinan-
der. Sie kommen mit einem Trauma auf die
Welt. Aller gesunder Menschenverstand sagt
mir, das hat natiirlich Auswirkungen auf ihr
Fleisch. Das mag ein egoistischer Gedanke
sein, aber ich bin letztlich derjenige, der dieses
Hahnchen essen wird. Genau hier kénnte eine
Win-Win-Situation entstehen: Ich bekomme
gutes Fleisch, wenn diese Produktion so um-
gestellt wird, dass dieses Hihnchen in den paar
Wochen oder Monaten, die es da ist, ein eini-
germassen gliickliches und schones Héhn-
chenleben fiihren kann. So ist dem Hihnchen
selbst geholfen und mir ist auch geholfen. Da-
ran werden wir nicht vorbei kommen. Denn
tierethisch ist es nicht verantwortbar, was da
geschieht. Also dringen wir, die das Hihnchen
essen, darauf, dass sich das dndert. Und nichts
ist einfacher als das. Wenn sich eine wachsen-
de Zahl von Konsumentinnen und Konsu-
menten so entscheidet, wird das die Produ-
zenten nicht kalt lassen. Sie werden dkono-
misch gezwungen sein, ihre Produktion umzu-
stellen. Ich weiss, dass man nun sagen kann,
es seien immer zuwenige. ..

....Sie sagen es!...

...aber ich weiss umgekehrt von mei-
nen Aufenthalten in verschiedenen Firmen,
wie sie dort reagieren. Die Menschen glauben,
die Firmen reagieren, wenn ein Absatzein-
bruch von vielleicht 30 oder 50 Prozent statt-
findet. So lange wartet keine Firma. Die rea-
gieren schon bei Promillewerten. Und fiir
diese Promille ist nicht die Mehrheit der Be-
volkerung ausschlaggebend, fiir Promille
braucht es nur ein paar Tausend. Und so viele
werden es in kiirzester Zeit. Und, wie die Ver-
gangenheit gezeigt hat, mit stets wachsender



kultur und politik Seite 15

Wilhelm Schmid, freier Philosoph, geboren 1953 in Billenhausen (Bayerisch-Schwaben), lebt in Berlin. Er studierte Philosophie und Geschichte

Y,

in Berlin, Paris und Tiibingen und lehrt Philosophie als ausserplanmdssiger Professor an der Universitdt Erfurt sowie als Gastdozent an
der Staatlichen Universitdt Tiflis in Georgien. Regelmdssige Tdtigkeit als «philosophischer Seelsorger» am Spital Affoltern am Albis bei Ziirich.
Mehr zu seinen Biichern und sonstigen Publikationen auf www.lebenskunstphilosophie.de

Tendenz. Mit jedem Skandal, der ans Licht
kommt, kippt zwar nicht die ganze Bevolke-
rung, aber es kippen immer wieder ein paar
Tausend. Das macht in der Summe iiber die
Jahre letztlich eine Veréinderung der Gesell-
schaft und der Produktionsweisen aus.

Sie bauen auf die Selbstverantwortung, die
Jjede und jeder iibernehmen muss. Zuerst fiir
uns selbst und dann fiir die gemeinsame
Sache?

Genau in dieser Abfolge. Man kann
nun sagen, das sei ein bisschen sehr vom Selbst
her gedacht. Das gebe ich auch gerne zu. Ich
schiebe dann aber hinterher: Es ist realistisch
gedacht. Die Ethiken, die immer darauf
dringen, dass wir den Blick von uns ablosen
und auf andere schauen und zum Beispiel in
diesem Fall auf Tiere schauen, sind ja alle
schon und recht, nur sie haben niemals funk-
tioniert. Die haben wir seit Kant. Der katego-
rische Imperativ ist ein Sichabldsen von der
Eigenperspektive. Er hat nicht funktioniert.
Hitte er funktioniert, hédtten wir die Probleme
nicht. Die christliche Ethik hat Menschen tiber
Jahrhunderte dazu erzogen, den Blick von sich

zu 16sen und nur auf andere zu schauen. Hitte
diese Ethik funktioniert, hitten wir alle diese
Probleme nicht. Man kann auch sehr klar ana-
lysieren, warum sie nicht funktioniert hat. Weil
in diesem Satz «Liebe deinen Néchsten wie
dich selbst» das «Wie dich selbst» weggefallen
ist. Die Menschen hatten keine kultivierte,
pflegliche Beziehung zu sich selbst mehr. Ver-
lieren sie die, haben sie auch keine Beziehung
zu anderen mehr. Auf welcher Basis denn?
Wenn ich keine Beziehung zu mir habe, wie
soll ich denn eine Beziehung zu andern haben?
Ich bin doch selbst dann viel zu schwammig,
zu fllissig, zuwenig meiner Selbst bewusst.
Also kann ich mich anderen auch nicht zu-
wenden. Die Wahrscheinlichkeit ist gross, dass
ich Widerspriiche und Auseinandersetzungen
in mir habe. Da ich mich mit mir nicht befassen
darf, kann ich diese Auseinandersetzungen
nicht klaren. Ich bin aber trotzdem mit mir be-
schiftigt, denn ich kann nicht von diesen Aus-
einandersetzungen abstrahieren. Wie soll ich,
wenn ich mit mir beschéftigt bin, mich ande-
ren zuwenden, geschweige denn, mich den
Problemen anderer zuwenden, wenn ich die
Probleme in mir noch nicht gelost habe? Inso-

fern plddiere ich stark fiir diese Reihenfolge.
Erst der Blick auf sich. Wenn ich mich auf-
merksam wahrnehme, weiss ich, wie be-
stimmte Dinge auf mich wirken, zum Beispiel
beim Essen. Dann kann ich mal den Versuch
machen, ein Hihnchen aus dem Supermarkt
zu holen und mir am néichsten Tag den Luxus
leisten, ein Hahnchen aus biologischer Produk-
tion zu kaufen. Jetzt habe ich den direkten Ge-
schmacksvergleich. Den mochte ich sehen, der
dem gegeniiber kalt bleibt. Wie gesagt: Eine
zundchst egoistische Perspektive. Sie fiihrt
aber nun dazu, dass ich stirker darauf achte,
was mit diesem Hahnchen geschieht und aus
welcher Produktion es stammt. Also kommt
die Perspektive, die von mir ausgeht, letzten
Endes beim Hiahnchen an und kiimmert sich
um die Lebensbedingungen des Hihnchens.
Um mal von menschlichen Lebensbedin-
gungen abzusehen, die frither oder spiter auch
von Wichtigkeit sind. Wie geht es den Men-
schen in Thailand, die in der Hahnchenproduk-
tion arbeiten? Das spielt zwar nicht direkt fiir
das Fleisch des Hahnchens eine Rolle, aber es
macht mir kein gutes Gewissen beim Essen,
wenn ich weiss, da mussten nicht nur Héhn-



kultur . politik

chen, sondern da mussten auch Menschen
dafiir leiden, um mir dieses Fleisch zur Ver-
figung zu stellen. Das geht alles in unsere
Uberlegung ein, wenn wir essen und uns nicht
bloss erndhren.

Sie beginnen Ihr Buch «Mit sich selbst be-
freundet sein» mit der Angst des Menschen
als gute Grundlage fiirs sein einsichtiges und
dann weitsichtiges Handeln.

Angst ist der beste Ratgeber. Daher hat es
keinen Sinn, von sich zu verlangen, angstfrei
zu leben. Ich weiss, dass das zwar ein grosses
Bediirfnis vieler Menschen ist, weil Angst weh

tut. Wir fithlen uns nicht sonderlich beheimatet

in dieser Welt, wenn wir Angst haben. Ich will
gar nicht wissen, wie viele Erfindungen und
kulturellen Fortschritte Menschen gemacht
haben, die Angst hatten. Den Blitzableiter ver-
danken wir der Angst, dass der Blitz ins Haus
einschldgt. Natiirlich kann die Angst auch ein
lebbares Mass iibersteigen. Wir tun dann gut
daran, diese Angst mit jenen probaten Thera-
pien zu missigen, die dafiir zur Verfiigung
stehen. Aber es kann kein Interesse daran
geben, Angst iiberhaupt loszuwerden. Wie
sollten wir leben, wenn wir keine Angst haben,
uns mit Nahrungsmitteln zu vergiften? Ohne
Angst wiirden wir nicht hyperhellhérig sein
beim Thema Genverdnderung, mit dem die
Menschheit einfach keine Erfahrung hat. Es
kannjasein, dass die Genverdnderung unproble-
matisch ist, aber das wissen wir erst nach Jahr-
zehnten von Versuchen und nicht, wenn die
Produkte einfach so auf den Markt geschmis-
sen werden. Nach dem Motto: Vogel friss oder
stirb. Wir tun gut daran, das nicht zu glauben.
Es gibt furchtbare Beispiele im medizinischen
Bereich, wo die Hoffnungen am allergrdssten
waren, dass mit genetischen Verdnderungen
Krankheiten zu besiegen sind. Es war mein
Verdacht von Anfang an, dass dies hochstwahr-
scheinlich ein grosser Trugschluss ist. Die ge-
netischen Zusammenhénge sind derart kom-
plex. Es geht ja nicht nur um die Gene, es geht
auch um die Proteine, die aufgrund des gene-
tischen Programms in reale Kérper umgebaut
werden. Sie verhalten sich mitnichten nur
passiv und empfangen brav das neue Pro-
gramm. Sie programmieren sich ihrerseits
wiederum neu. Und wie das? Abertausende
Elemente sind bei jedem genetischen Vorgang
im Spiel. Kaum zu glauben, dass nach einem
kurzen Dreh am Schalter der ideale Mais
wichst. Das mag auf den ersten Blick noch
stimmen. Aber warten wir mal ab, was wir uns
mit dem idealen Mais noch einkaufen. Bleiben
wir aufmerksam und vorsichtig.

kultur und politik Seite 16

Woraus schopfen Sie sonst noch die Hoff-
nung, dass es auf dieser Welt besser kommt?

Wir sollten uns nicht zuviel dafiir inte-
ressieren, was andere machen. Andere machen,
was sie glauben, machen zu miissen. Wir
sollten uns vielmehr dafiir interessieren, was
wir fiir richtig halten und auf dieser Basis unser
Leben einrichten. Wenn das dann gut begriin-
det ist, wenn es es sich dabei nachweislich um
das Richtigere handelt, dann wird sich das auf
lange Frist auch durchsetzen. Ich habe als
Philosoph allerdings die Gelassenheit, nicht
auf Monate und Jahre zu schielen. In solchen
Zeitrdumen spielen sich keine Entwicklungen
ab. Entwicklungen spielen sich in Jahrzehnten
und Jahrhunderten ab. Die Moderne hat 200
Jahre gebraucht, um voll durchzuschlagen.
Eine Verdnderung der Moderne bedingt locker
wieder 200 Jahre. Wenn eines unserer wesent-
lichsten Probleme, das hinter aller Okonomie
und auch Okologie steht, in den nichsten 50
Jahren angegangen wird, wiren wir sehr
schnell gewesen: das Problem der Energie. Wie
Energie erschlossen, aufbereitet und verarbei-
tet wird, um damit wieder Produkte herstellen
zu koénnen. Ich bin gerade bei der Frage der
Energie sehr zuversichtlich, dass wir nicht
mehr als 50 Jahre brauchen werden. Aus dem
einfachen Grund, weil die Probleme in diesem
Bereich heute ziigig wachsen. Und so ziigig
die Probleme wachsen, so ziigig wird unsere
Einsicht wachsen, und so ziigig wird auch die
Einsicht der Okonomie wachsen. Die Okono-
mie wird von Menschen getragen.

Es braucht einzelne Vor- und Querdenker?
Entscheidend ist sicher, dass ein
Einzelner und einige Einzelne frithzeitig die
Augen offen halten, sensibel sind, sich ihre
Gedanken machen und ihre Schliisse daraus
ziehen. Wenn es denn dazu kommt, dass es fiir
mehr Menschen von Interesse wird, dann ist es
wichtig, dass Alternativen zur Verfugung
stehen. Wenn es dann erst darum geht, Alter-
nativen zu entwickeln, sind wir heillos im Zeit-
verzug. Die Okologie bringt uns immer stér-
ker bei, dass wir nicht mit Zeitverzug reagieren
diirfen. Dass wir mit Losungen zeitig bereit
sein miissen. Ein wunderbares Beispiel ist die
Ozonschicht. Die von uns mit unseren Spray-
dosen beschédigt worden ist. Es hat lange Zeit
gebraucht, bis das bis zum amerikanischen
Présidenten durch war, der ja immer am Ende
der Kette kommt, dass hier Handlungsbedarf
besteht. Dann aber hat die Weltgemeinschaft
komplett darauf reagiert, sodass die schid-
lichen Stoffe schlicht und einfach nicht mehr
produziert worden sind. Dann mussten wir

aber die Jahre zdhlen. Denn dieses Ozonloch
tat uns einfach nicht den Gefallen, sich wieder
zu schliessen. Jetzt, im Jahr 2006, ist zu be-
merken, dass die Ozonschicht langsam rea-
giert. Das soll uns eine Lehre sein. Wir werden
bei 6kologischen Problemen ziigig reagieren
miissen, sobald wir die Daten haben. Wir brau-
chen fiir diese Reaktion dann aber auch die
technischen Werkzeuge, die vorher von Spin-
nern ausgearbeitet wurden. Diese Spinner sind
immer einzelne. Und das kénnen wir sein. Die
Spinner sind die Avantgarde. Die Avantgarde
muss immer dort arbeiten, wo es weh tut.

Wie die Pioniere des Biolandbaus?

Mein Vater war Bauer. Von ihm habe
ich die Philosophie tiberhaupt erst gelernt. Er
war ein Naturphilosoph. Er war derjenige im
Dorf, der niemals Kunstdiinger verwendet hat.
Er war derjenige, auf den die andern mit dem
Finger gezeigt haben. Zu Zeiten, wo es den
Begriff Okologie noch gar nicht gab. Oder bio-
logischen Anbau. Er gehorte nicht zu einer
Bewegung, die es damals so noch nicht gab.
Da wusste er gar nicht davon. Er folgte nur der
Natur und Gott. Er hielt es fiir eine mensch-
liche Anmassung, das Wachstum von Pflanzen
mit Kunstdiinger zu fordern. Das ist ein
menschlicher Eingriff in die Natur, der ihm
einfach wesensfremd war. Er hat sich damals
auch schon Uberlegungen dazu gemacht, dass
dies doch nicht ohne Auswirkungen auf die
Pflanzen und den Boden ausgehen kann. Und
er schloss daraus auch, dass es wieder wir sind,
die die Pflanzen essen. Das habe ich von ihm
sehr friih schon aufgenommen. Und ich habe
mich entsprechend friih auch dariiber ge-
wundert, dass ausgerechnet die bodenstindigen
Bauern in der Lage waren, solche Gedanken
Zu negieren.

Es gibt heute in einer globalen, freien
Welt kaum ein Werte- oder Regelwerk, das
noch Bestand hat und greifi.

Wir haben viel dafiir unternommen,
dass wir sie losgeworden sind: den Staat, den
Priester, die Eltern, die Natur iibrigens auch,
samtliche Autoritdten. Wir haben uns vor-
gestellt, dass alles automatisch geht, wenn wir
das alles los sind. Und jetzt stellen wir fest, gar
nichts geht automatisch! Es ist sogar viel
schwieriger, sich selbst in Bewegung zu setzen,
als von aussen in Bewegung gesetzt zu werden.
Ich will nichts davon zuriickdrehen. Wir haben
die negative Freiheit erreicht, die die Freiheit
von dominierenden Autorititen ist. Aber wir
werden uns noch schwer damit tun, die posi-

tive Freiheit zu lernen. Beat Hugi



	"Die Spinner sind immer einzelne. Und das können wir sein"

