
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 60 (2005)

Heft: 6

Artikel: Welchen Platz nimmt der Boden im Beziehungsnetz Mensch - Natur -
Gott ein?

Autor: Ruh, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kultur und politik Seite 9

Welchen Platz nimmt der Boden im

Beziehungsnetz Mensch - Natur - Gott ein?
Am 28. August 1985 stellte sich der Theologieprofessor Hans Ruh auf der Rütti in Zollikofen
der Frage des Tages: Ist der Boden noch zu retten? Als Referent mit dabei damals auch Bauer
und Buchautor Ernst Dährendinger. «Dieser Professor, mit seinem schwarzen Schnauz und

den magischen Augen», schreibt er in «Zaunkönig und Adler», aus dem wir in k+p 4/05 ein

Kapitel zitiert haben. Dährendingers neuste philosophische Exkurse gehen nicht zuletzt von
den damaligen «Botschaften» Hans Ruhs aus. Diese haben bis heute kaum an Weitsicht und

Brisanz verloren. Wir publizieren Ruhs Referat im Vorfeld des 13. Möschberg-Gesprächs zum
Thema Bodenfruchtbarkeit in voller Länge.

Die Bedeutung des

Bodens für den Menschen ist
elementar. Das leuchtet zunächst

ohne weiteres ein. Ohne Boden

gibt es nichts zu essen, und es gibt
keine Heimat, keinen Wohnraum.

Es ist daher einleuchtend,
dass der Boden in den religiösen

Vorstellungen wiederum einen

wichtigen Stellenwert innehatte.

Dieser Umstand ist nichts anderes

als der Ausdruck seiner elementaren,

überlebensnotwendigen

Bedeutung für den Menschen. Von

besonderem Interesse für uns ist

aber, dass diese religiöse, zum Teil

auch philosophisch-ethische
Einbindung des Bodens eine ganz
bestimmte Ordnung in das Verhältnis

des Menschen zum Boden

brachte. Die religiösen Vorstellungen

haben den Umgang mit
dem Boden geordnet, kanalisiert,

begrenzt, definiert.

Ein Beispiel dafür ist das

Alte Testament. Zuvorderst ist

hier an die Tatsache zu erinnern,
dass das Volk Israel wusste, dass

das Land letztlich von Gott
geschenkt ist und Gott gehört, dem

Menschen nur zu Lehen gegeben

ist. «Grund und Boden darf nicht
für immer verkauft werden, denn

das Land ist mein» (3. Mose, 25).

Dieses Bewusstsein führte dann

zweitens u. a. dazu, dass das Land

im Idealfall nicht verkauft,
sondern verlost wurde. Einige

Bezeichnungen für den Boden

weisen in diese Richtung: chebel

(Messschnur), chelq (Anteil
vom gemeinsamen Landsitz) und

vor allem goral: Los, Losanteil.

(Siehe dazu Hans-Peter Mathys,

Vortrag in Gwatt v. 13./14.1.1984,

Maschinenschrift).

Weiter, drittens, gehört es

zu einer religiösen Bestimmung,
dass der Boden Familienbesitz ist

und bleibt.

Viertens legen die Propheten

ganz massiv gegen die

Bodenspekulation los.

Und fünftens gehört dazu

die wichtige Bestimmung über die

Brache: 2. Mose 23, (10-11):
«Sechs Jahre sollst du dein Land

bestellen und seinen Ertrag
einsammeln. Im siebenten Jahre aber

sollst du es brach liegen lassen

und freigeben, damit die Armen
deines Volkes sich davon ernähren

können. Und was übrig bleibt,

mag das Wild des Feldes fressen.

Ebenso sollst du es mit deinem

Weinberg und deinen Ölbäumen

halten.»

Aus dem alten Griechentum

ist der Spruch von Thaies

überliefert: «Alles ist voll von
Göttern.» Das ist ein anderer

Ausdruck für die Vorstellung, dass

alles, eben auch der Boden, von
den Göttern besetzt ist.

Ich kann hier aus

Zeitgründen nicht auf weitere

Beispiele aus anderen Religionen

oder Weltanschauungen eingehen.

Ich fasse einfach den Befund als

These zusammen: Der Boden

steht für viele Religionen, vor
allem für das Alte Testament, im

Geflecht einer Bindung zu Gott.

Aus dieser Bindung (religio)
ergibt sich eine Ordnung für den

Umgang mit dem Boden.

Ob diese aus der Bindung
entworfene Ordnung in jedem Fall

gut war, und wie oft sie eingehalten

wurde, wissen wir nicht. Aber
eines wissen wir: Es gehört zum
hervorstechendsten Merkmal der

modernen Welt, dass der Mensch

aus dieser Bindung herausgebrochen

ist, und dass damit die

alte Ordnung, ja vielleicht die

Ordnung überhaupt, zerstört ist.

Im besten Fall können wir
sagen: Der aus der Bindung
herausgebrochene Mensch steht vor der

Aufgabe, sich selbst eine Ordnung

zu geben für den Umgang mit
dem Boden.

Ich möchte hier noch kurz

auf ein paar Etappen dieses

Ausbrechens aus religiösen
Bindungen eingehen: Es gehört zur

Tragik und Tragweite dieses

Ausbrechens, dass wir ein Stück weit
dies auch ganz gut verstehen

können. Der Mensch hat seit der

Reformationszeit genug von der

religiösen und moralischen

Bevormundung durch die Kirche. Ja

die Reformation war wohl der

Startschuss zur Lösung von sol-

Referent aufder Rütti: Hans Ruh.

chen Bindungen, der Startschuss

zu einer allgemeinen Emanzipation

von Religion, Kirche und

Moral. Wer will diese allgemeine

Emanzipation und Revolution

nicht verstehen, wenn man an die

Schindluderei und Unterdrückung

denkt, die im Namen dieser

Bindung praktiziert worden sind.

Eine weitere Etappe dieser

Entbindung ist die koperni-
kanische Entdeckung der Unendlichkeit

des Raumes. Hier erfolgte
der Übergang von einer geschlossenen

Welt als Schöpfung Gottes

zum unendlichen Universum.

(Siehe dazu Jürgen Moltmann,
Gott in der Schöpfung, S. 162 ff.)

Wo aber ist Gott, wenn der

Raum unendlich ist? Eine
Antwort hat der Philosoph Descartes

darauf gegeben: «Weil er res

cogitans und res extensa strikt

unterschied, und den Gottesbegriff

nur aufdie Seele, nicht mehr



il kultur und politik Seite 10

aüf die Natur bezog, konnte mit
seiner Ontologie die sichtbare

Welt ohne religiöse Hemmungen

objektiviert und ihre Objekte
mathematisiert werden» (J. Molt-

mann, a.a.O., S. 163). Damit aber

wird alles prinzipiell offen für den

Zugriff des herrschenden

Menschen, auch wenn dieser Zugriff
zunächst noch religiös verpackt

dargestellt wird.
So sagt Francis Bacon:

Das Ziel der wissenschaftlichen

Erkenntnis der Naturgesetze ist

die Macht über die Natur und

damit die Wiederherstellung der

Gottebenbildlichkeit und der

Herrschaft des Menschen. Und
Descartes ging es darum, den

Menschen zum «maître et possesseur

de la nature» zu machen

(J. Moltmann, a.a.O., S. 41).

Auf diese Objektivierung
der Natur und damit der Umwelt
und des Bodens folgte die

Rationalisierung im Umgang mit den

Dingen. Die ökonomische Theorie

seit dem 18. Jahrhundert lebt

vom Leitgedanken, wie mit wenig
Aufwand möglichst viel
produziert werden kann. Die neuste

Welle der Rationalisierung
erleben wir heute.

Fassen wir diese

geschichtlichen Überlegungen kurz

zusammen: Der Mensch löst die

Bindungen von Umwelt, Natur,
Boden und Gott. Die Natur ist

unendlich und offen für den

herrschenden Zugriff des Menschen,

der mit rationalen und rationalisierten

Methoden damit umgeht.

Aber, so muss man jetzt fragen,
nach welchen Grundsätzen, nach

welcher Ordnung? Oder man
kann auch fragen: Wer ist dieser

Mensch, der alle Bindungen
abgestreift hat und nach eigenen
Gesetzen in die Natur
einmarschiert?

Wer ist dieser Mensch?

Wir haben im Verlauf eines

Forschungsprojektes zu Energiefragen

nach diesem Menschen

(der wir alle sind) gefragt. Das

Resultat ist verheerend: Es ist der

Mensch, der schnell (subito) und

bequem möglichst vieles für sich

geniessen will, dabei profitorientiert

ist, wobei sich an den Rändern

der normalen Profitsucht eine

immer grössere Bandbreite von

eigentlicher Kriminalität auftut!

Dieser Mensch ohne

Bindungen marschiert ein in die Natur

ohne Bindungen. Das Resultat

kennen wir alle: Vergiftung der

Meere, abgeholzte Wälder,
Waldsterben, vergiftete Böden,
überbaute Landschaft, Butterberg usw.

«Die Götter Hessen sich aus den

niedergehauenen Hainen vertreiben,

die Nymphen starben in den

verrohten, begradigten und

vergifteten Bächen» (Stieferle, 1984,

S. 197).

Wir könnten jetzt auf viele

Details eingehen und zeigen, wie

sich der Einmarsch des kurzfristigen

und bequemen Profiteurs

Mensch in die Natur, aufden Boden,

auswirkt. Ich muss mich auf ein

paar Hinweise beschränken:

Dass der Umgang mit dem

Boden, sofern man ihm Nahrung

abgewinnen will, menschliche

Mühen und Anstrengungen
verlangt, wird technologisch und

chemisch zugunsten der Bequemlichkeit

überspielt. Diese Bequemlichkeit

will die tiefe religiöseWahrheit

nicht mehr wahrhaben, dass eben

die Arbeit (auch am Boden) in das

Reich derNotwendigkeiten (Marx)

gehört. Wir tauschen Mühe und

Notwendigkeit der Tätigkeit gegen

die Bequemlichkeit von Technologie

und Chemie. Den Schaden

trägt der Boden.

Wir wollen möglichst
rasch möglichst viel aus dem

Boden herauspressen. Technologie,

Energie und Chemie sind

die Mittel für den Zeitgewinn.
Aber auch hier trägt der Boden die

Folgen, z.B. in Form von Vergiftung,

Zerstörung des Gleichgewichts,

Abgasen, Übersäuerung,

Überbeanspruchung usw.

Der Boden wird zur Ware,

die in den Sog der Rationalisierung

gerät wie die übrige Lebens¬

welt auch, übrigens auch der Bauer

selbst. Rationalisierung aber ist

blind für Umweltprobleme.
Der Boden wird zum

Gegenstand des menschlichen
Profitstrebens. Er wird vermarktet,
verspekuliert, betoniert, ausgelaugt,
zerstört.

Viele nehmen heute diesen

Scherbenhaufen wahr, gerade

auch die Bauern. Manche
moderne Bewegung, erfreuliche und

weniger erfreuliche, sind
Reaktionen aufdiesen Scherbenhaufen:

Nationalsozialistische Blut- und

Bodenideologie auf der einen

Seite, gemildert in der Form eines

öko-faschistischen Nationalismus

gegenwärtiger Prägung mit vielen

Feindbildern. Aber dann auch

religiöse Klagen über die Gott-
und Bindungslosigkeit der Welt,
das Moralisieren der Ethiker über

das Autofahren, über den Beton,
die Grünen, die Alternativen.

Aber was wir brauchen, ist
eine neue Ordnung, die auch öko-



kultur und politik Seite il

nomisch und politisch funktioniert.

Es reicht nicht, dass die

Überzeugten am Rande der

Autobahn und vom biologisch
gepflegten Boden aus Fäuste oder

Zeigefinger erheben.

Es reicht jetzt auch nicht,

wenn ich Ihnen die schöne

Ordnung des Alten Testaments

vormache: Mein ist das Land, spricht
der Herr. Was soll dieser Satz in

der Landschaft, die vom schnell,

bequem und rational profitierenden

Menschen besetzt ist?

«Unsere bisherige Technik steht

in der Natur wie eine Besatzungsarmee

im Feindesland» (Bloch,
1959, S. 814). Wie wir alle wissen,

ist es vergleichsweise
einfach, eine kritische Analyse zu

geben, aber ungeheuer schwer,

realistische Auswege zu skizzieren.

Dies gilt, obwohl es doch

so einfach ist, die Zielsetzung zu

definieren. Ich meine, wir könnten

diese auf zwei einfache Sätze

bringen:
1. im Umgang mit dem Boden

ist zu achten auf die gerechte

Verteilungvon Nutzen

und Lasten, auch unter

Einbezug der zukünftigen
Generationen.

2. Im Umgang mit dem Boden

ist zu achten auf die Eigenrechte

der Natur.

Dieser einfachen

Zielsetzung zu genügen, macht uns

heute in der Praxis ungeheure

Schwierigkeiten. Ein Stück weit

kann ich diese Schwierigkeiten
verstehen, weil das Erreichen

dieser Zielsetzung ein komplexer

Vorgang ist, den ich auf folgenden

drei Ebenen beziehen will:
1. Beim Umgang mit dem

Boden handelt es sich

um eine geistig-moralisch-
religiöse Frage.

2. Der Umgang mit dem Boden

ist zugleich eine Macht- und

Interessenfrage.

3. Der Umgang mit dem Boden

hat zugleich eine
ökonomische Dimension, insofern
ökonomische Faktoren

wie Leistungsanreiz,
Konkurrenz und Rationalisierung

eine Rolle spielen.

Wenn wir im Blick auf
diese drei Ebenen die Gegnerschaft

des Bodens einmal etwas

vergröbert ins Visier nehmen,

dann können wir sagen:

(1) Der praktische Nihilismus

und die praktische Gottlosigkeit

schlagen voll durch. (2) Der

Boden wird zum Spielball
menschlicher Macht und Interessen.

(3) Die Eigenrechte des

Bodens haben in den
ökonomischen Prinzipien keinen Platz.

Eine neue Ordnung für
den menschlichen Umgang mit
dem Boden muss also diese drei

Ebenen sinnvoll aufeinander
beziehen und zugleich funktionsfähig

sein. Zuerst will ich zu den

drei Ebenen gesondert Vorschläge

machen:

1. Der Mensch muss befähigt
werden, sich selbst eine

Bindung anzulegen, die

• seine kurzfristige Genusssucht

in Schranken hält;

• die gerechte Verteilung von
Nutzen und Kosten ermöglicht.

Ich könnte auch sagen: Der
Mensch muss erkennen, dass

• die Notwendigkeit des

Lebens mit Anstrengungen
verbunden ist, und dass

gerade darin auch Sinn hegt;

• die gerechte Verteilung
zwischen Mensch-Mensch

und Mensch-Natur
anzustreben ist.

2. Der Mensch muss befähigt werden,

seine Macht- und

Interessenstrategien zu begrenzen.

3. Der Mensch muss befähigt
werden, eine ökonomische

Theorie und Praxis zu
entwickeln, die nicht im Widerspruch

zur Ökologie steht.

Das eigentlich Schwierige
besteht nun aber darin, diese drei

Forderungspakete in ein
funktionierendes Modell umzugiessen

und gleichzeitig Akzeptanz und

Durchsetzung sicherzustellen.

Oder wir können auch sagen. Zu

finden ist eine multiple Strategie,

welche die Forderungen dieser

drei Ebenen theoretisch wie praktisch

realisiert.

Eine solche Strategie oder

Ordnung wäre aber so etwas wie

eine neue Moral, eine neue Politik

und eine neue Ökonomie

zugleich, mit anderen Worten, eine

Vision oder eine Utopie. Bevor

ich Andeutungen in diese Richtung

wage, will ich auf den drei

genannten Ebenen Einzelstrategien

skizzieren.

1. Geistig-moralischreligiöse

Ebene

• Die Wahrnehmung der

Natur, ihre Bedürfnisse und

Rechte fördern. Die Bauern sind

fast der letzte Stand, der noch

nahe bei der Natur ist. Die anderen

haben sich abgeschirmt, und

ihre Wahrnehmung von Rechten

und Leiden ist zerstört.

Die Bauern haben die

gesamtgesellschaftliche und

stellvertretende Aufgabe, für die Natur

zu schreien anstatt sich unmenschlich

und ökonomisch an die anderen

anzupassen.
Diese Wahrnehmung ist in

Schulen, in der Familie, besonders

in der Schulung für Bauern und

der Bauernberatung zu fördern

(125 Jahre Rüti!).

• Wir müssen alle den

Lebensstil ändern, das heisst, neu

erkennen, dass das Leben

Notwendigkeiten und Anstrengungen
mit sich bringt, und dass die

Parole, rasch zum bequemen

Gemäss und Profit, das Todesurteil

für Mensch und Natur bedeutet.

Dazu gehören: weniger und
anders essen, weniger fahren, enger
wohnen, mehr tätig sein,

Verschwendung abbauen.

• Christen und andere

religiöse oder ethische Gruppen
sollen sich in ein neues Verhältnis

zur Natur einüben.

2. Politische Ebene
(Macht und Interessen)

• Es ist eine Koalition zu

suchen, welche politisch die

Verteidigung der Natur organisiert

und durchsetzt. In Analogie

zum Zivilschutz brauchen wir
heute den Bodenschutz. In einer

solchen Koalition sehe ich:

Bauern, Konsumenten,
Alternative, Naturschützer,
Wissenschafter, Christen u.a.

• Die Politiker sollten

nicht bloss von Rahmenbedingungen

im Allgemeinen reden,

sondern solche konkret formulieren

und durchsetzen. Sie sollen

sich nicht mehr hinter der angeblichen

Dummheit und Bequemlichkeit

des Volkes verstecken

(s. Tempobegrenzung, Energie,
Wald usw.) In die Verfassung

gehört ein Artikel über die

Festlegung und Durchsetzung

von Mindesttoleranzgrenzen der

Zerstörung im Allgemeinen, die

Natur und des Bodens im Besonderen.

• Natur-und Bodenfrage

ist als Thema der Rechtsstaatlichkeit

zu begreifen. Der Mensch

muss die rechte der Natur formulieren

und schützen.

3. Ökonomische Ebene

• Gefragt ist endlich eine

ökonomische Theorie, welche

nicht die relative, sondern die

absolute Knappheit der Güter

(Wasser, Luft, Boden, Rohstoffe

usw.) berücksichtigt, d.h., in ihre

Überlegung einbezieht.



s w is s pre m i u m

BIO-JOGURT
Geniessen Sie

Spitzenqualität
aus erstklassigen
Zutaten.

Molkerei Biedermann AG
Schützengütli 2
9220 Bischofszell

Molkerei Biedermann AG
...das Beste aus Milch

Bio Test Agro ag

seminar - kultur - hotel

ein haus und ein team mit Weitblick
für Seminare, tagungen und bankette

der bunte vogel im emmental

für feste, hoch- und andere zeiten

kreativ - herzlich - familiär

ö'ko-hotel mit der höchsten auszeichnung
von fünf Steinböcken

biologisch - regional - nachhaltig

seminar kultur hotel möschberg
antoinette und marcel schneiter

3506 grosshöchstetten
fon 031 710 22 22 fax 031 711 58 59

info@moeschberg.ch
www.moeschberg.ch

Informationsanlässe 2006

Gut informiert ins nächste Biojahr!
Wir sind auch im Jahr 2006 wieder in Ihrer Region, um Sie über wichtige Fragen rund um den biologischen Landbau

zu informieren. Alle Biobauern und weitere Interessierte sind herzlich willkommen! Eine Anmeldung ist nicht nötig.

Region Tagungsort Datum Zeit Themen

Langnau und Umgebung Inforama Emmental, Bärau 09.01.06 13.30
Änderungen in den BiovorschriftenBern und Umgebung Inforama Rütti, Zollikofen 09.01.06 20.00

Burgdorf und Umgebung Rest. Schützenhaus, Burgdorf 10.01.06 20.00 und in der Kürzungsrichtlinie des Bundes.

Simmental Gemeindesaal, Zweisimmen 11.01.06 13.30 Wo ist es besonders heikel?

Spiez und Umgebung Inforama Oberland, Hondrich 11.01.06 20.00

Kantone TG, SG, AR, AI Restaurant Freihof, Wil SG 13.01.06 13.30 Tierschutzfragen bei Freilandhaltung?
Kantone ZH, SH LS Strickhof, Lindau ZH 13.01.06 20.00 Der nötige Witterungsschutz, Futter-,
WasserGraubünden LS Plantahof, Landquart 17.01.06 13.30 angebot und der Gewässerschutz sind die

Kantone SZ, LU Rest. Rose, Ibach Schwyz 17.01.06 20.00 sensiblen Bereiche.

Solothurn/Jura Restaurant Bad Klus, Batsthal 18.01.06 20.00

Kanton Luzern Restaurant Brauerei, Sursee 19.01.06 13.30 Was bringt die «Biozukunft»?
Kanton Aargau Murimoos, Muri AG 23.01.06 13.30 Die Politik (AP 2011), die Umwelt und der
Baselland/ Solothurn LS Ebenrain, Sissach 23.01.06 20.00 altgemeine «Billigwahn» beschäftigen uns.
Spiez und Umgebung Inforama Oberland, Hondrich 25.01.06 20.00 Was können wir tun. Wir haben uns auch bei

Langnau und Umgebung Inforama Emmental, Bärau 26.01.06 13.30 unseren deutschen Biobauernkollegen
umOberaargau, Solothurn Inforama Waldhof, Langenthal 26.01.06 20.00 gesehen. Beim Anlass besteht die Möglichkeit,
Eggiwil und Umgebung Hotel Hirschen, Eggiwil 30.01.06 20.00 persönliche Fragen zu klären. Wir freuen uns
Thun und Umgebung Restaurant Rössli, Uetendorf 31.01.06 13.30 auf Ihren Besuch.
Brienz / Interlaken Hotel Artos, Interlaken 31.01.06 20.00

BIO TEST AGRO AG • Grüttstrasse 10 • 3474 Rüedisbach
Telefon 062 96819 77 • Fax 062 96819 80 • info@bio-test-agro.ch • www.bio-test-agro.ch



kultur und politik Seite 13

• Gefragt ist eine mit
Ökologie verträgliche Ökonomie.

• Insbesondere fordere

ich eine «Lokalökonomie», d.h.,
die Behandlung der Frage, was

man lokal produzieren darf, nicht

was man international produzieren

kann.

Soweit ein paar einzelstrategische

Vorschläge. Diese in ein

funktionierendes System, das Aussicht

auf Akzeptanz hat, einzubinden,

ist schon schwieriger.
Ich frage mich überhaupt,

ob wir noch eine Lösung finden

jenseits radikaler Veränderungen.

Ich frage mich, ob wir nicht

Veränderungen anstreben müssen,

welche in tiefen Schichten kultureller

Abmachungen und Gewohnheiten

liegen.
Das Element des Bodens

ist ja nur ein Beispiel für die Krise

der menschlichen Tätigkeit, die ja
weitgehend Tätigkeit in und mit
der Natur ist. Offenbar wird
diese Tätigkeit von einer Dynamik

gesteuert, die kaum mehr zu
bremsen und zu ändern ist.

Sollte es damit zu tun

haben, dass wir die menschliche

Tätigkeit in und mit der Natur
durch zwei Aggregate steuern

lassen, die kaum mehr zu
verändern sind?

Diese beiden Aggregate sind:

• der Zwang, die Arbeitstätig-
keitszeit ständig zu verkürzen

zugunsten der Freizeit, bzw.

der Zwang, exklusiv im
Schema Arbeitszeit-Freizeit zu

handeln;

• die menschliche Arbeitstätigkeit

fast ausschliesslich mit
Erfolg oder Geld zu koppeln.

Diese zwei kulturell tief verankerten

Abkommen kommen den

oben skizzierten Neigungen des

bindungsfreien Menschen

entgegen: Die Tätigkeit wird
gesteuert:

1. Durch das Streben nach

Zeitgewinn.

2. Durch das Streben nach

Geldgewinn.

In einer Zeit der Bindungslosig-
keit und der gigantischen

Rationalisierungsmöglichkeiten muss
diese Dynamik tendenziell alles

zerstören.

Ich frage mich, ob wir nicht

wenigstens darüber nachdenken

sollten, diese beiden

Abmachungen zu verändern.

Hans Ruh

Prof. Dr. Hans Ruh. Jahrgang

1933, ist emeritierter Ordinarius
und Direktor des Instituts für
Sozialethik der Universität
Zürich, anerkannter Fachmann

in Wirtschafts-, Unternehmens-,
Arbeits- und Umweltethik und

Verfasser einschlägiger
Publikationen und Bücher. Sein

ethisches Denken ist geprägt
von seinem Lehrer Karl Barth,
bei dem er promoviert hat und

für den er oft in geheimer Mission

im Rahmen der Gossner
Mission im Ostblock unterwegs
war. Zu Beginn seiner ethischen

Tätigkeit setzte er sich mit
Friedens- und Armutsfragen
auseinander. Später kam das

Engagement für die Umwelt hinzu. In

den letzten Jahren hat er sich
ethischen Fragen gewidmet, die

sich aus der Wirtschaftsliberalisierung

und der Arbeitslosigkeit

ergaben. Dabei hat er Sach-

zwänge entlarvt und darauf

hingewiesen, dass Lebensqualität
und Solidarität gegenüber der

Produktivität der Wirtschaft
Vorrang haben.

Ein Blick zurück:
Weihrauch und Stallgeruch

Es ist ja schon eigenartig: Da erzählt man sich seit doch geraumer
Zeit eine Geschichte, die wunderlicher nicht sein könnte.

Irgendwo in der heutigen Krisenregion Nahost soll während

einer geschichtlich bezeugten Volkszählung - die ja bekanntlich

bei den Römern sehr viel mit einer Volkszähmung zu tun hatte

- ein Gotteskind zur Welt gekommen sein.

«Reines Wunschdenken geplagter Menschen», frotzeln die

einen. «Epochales Ereignis mit nicht endender Konsequenz»,

behaupten die andern. Und dazwischen sollte man sich irgendwie

zurechtfinden!Weihnacht war denn auch für mich in jungen
Jahren ein wenn nicht gerade explosives, so doch ein impulsives
Gemisch von Stalldampf und Weihrauch!

Die Stunden zwischen dem gütig, aber konsequent elterlich

angeordneten Stallarrest, der schlichten Feier am festlich

geschmückten, zuvor erstaunlich gut versteckten
Tannenbäumchen und dem damals tatsächlich noch regelmässigen

stündigen Gang zur Mitternachtsmesse zwischen Schneelandschaft

und Sternenhimmel schrieben sich in meine Kinderseeele

wie ein spannender Roman.

Gespickt mit den Kühen, die, wie mir schien, ihr Heu an diesem

Abend irgendwie etwas feierlicher mampften; mit neuen Socken

oder Schuhen, einer dazwischen geklemmten Tafel Schokolade

und der wundersam schönen Orchestermesse im warmen
Kerzenlicht der Kirche.

«Was ist es denn, was diese Welt im Innersten zusammenhält?»

Die rhetorische Frage des ehrenwerten Herrn Wolfgang von
Goethe hat ja schon zu unglaublichsten Spekulationen Anlass

gegeben. Ganze Heere von Natur- und Geisteswissenschaftlern

haben sich an die Frage herangemacht und tuns noch immer.

Mit jeweils doch eher bruchstückhaftem Erfolg. Die Suche nach

Einheit und Harmonie in einer von Rivalität und Spekulation

geprägten Welt wird ja auch in unserer so genannt modernen,

auf- und abgeklärten Zeit um die Tage von Weihnachten mit
einem erstaunlichen Effort thematisiert. Und weil sich ja mit
allem, was die Menschen bewegt, auch ein Geschäft machen

lässt, würde das Weglassen des Christkindfestes selbst beim

geliebten Bruttosozialprodukt BIP eine empfindliche Lücke
verursachen. Inzwischen wohl nur noch da?

«Der Glaube verdunstet», jammert das himmlische
Bodenpersonal, und tatsächlich sind Weihrauch und Stallgeruch in

einer durchdesodorierten Welt gleichermassen verpönt.
Aber laut den Volksbefragern liegt er doch noch immer irgendwie

in der Luft, der Glaube ans Gute, und die «spannende Story»
der Heiligen Nacht mit ihrem Gemisch von Stallgeruch und

Weihrauch von - wahrscheinlich ziemlich eintönigem - Hirtenalltag

und Engelsgesang könnte ja durchaus inspirierend wirken

für Solidarität und Kooperation anstelle von Rivalität und

manchmal knallharter Schlaumeierei?

Martin Köchli, Präsident Verein Bioforum Schweiz


	Welchen Platz nimmt der Boden im Beziehungsnetz Mensch - Natur - Gott ein?

