
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 53 (1998)

Heft: 1

Artikel: Hauptreferat und Arbeitskreis A : Frauen und Landwirtschaft

Autor: Bennholdt-Thomas, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-891684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-891684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauen und Landwirtschaft
(Überarbeitung des Kapitels «Bäuerliche Ökonomie und Subsistenz» aus:

Veronika Bennholdt-Thomsen und Maria Mies: Eine Kuh für Hillary.

Die Subsistenzperspektive, Verlag Frauenoffensive, München 1997)

Dieses Kapitel bildete die Grundlage des Hauptreferates anlässlich

des 1. Möschberg-Gesprächs vom 13714. November 1997 (Red.)

Vorwort
Die Stellung der Frauen in der Landwirtschaft

ist so vielfältig, wie die Landwirtschaft

vielfältig ist. Das gilt auch dann noch, wenn

wir uns nicht mehr international sondern nur
in Westeuropa (in den Alpenländern und im

deutschsprachigen Raum) umschauen,

obwohl die reduzierte Zahl der landwirtschaftlich

erwerbstätigen Personen scheinbar nur

noch geringe Variationen zulässt. Eine Bäuerin

auf dem kleinen Nebenerwerbshof, wo

der Mann lohnarbeiten geht und sie den Hof

macht, ist ganz anders dran als die Frau auf

dem 100 Hektar-Betrieb mit Mastviehstall.

Es handelt sich um zwei sehr unterschiedliche

Arten von Ökonomie, in der sie jeweils

arbeiten. Deshalb ist es ein Unding, dass beide

Situationen als Bauernwirtschaft angesehen

werden, wie heute üblich.

Dennoch haben die Frauen in der Landwirtschaft

in Westeuropa auch wieder eines

gemeinsam: Sie werden als Hausfrauen

betrachtet, ob sie nun einen kleinen Bauernhof

oder die Buchhaltung für den Mastviehstall

führen. Eine eigenständige Position mit

eigenem Besitz, eigenem Einkommen und

eigener Versorgung, wie es ihrer Arbeitsleistung

entspricht, wird der Frau zumal in der

Landwirtschaft besonders schwer zugestanden.

Kein Wunder, dass die jungen Landwirte

keine Frau mehr finden. Und wo bleibt die

unabhängige Bäuerin, Landwirtin? Meiner

Meinung nach ist der Patriarchalismus eines

der grössten Probleme nicht der Frauen in

der Landwirtschaft, sondern der Landwirtschaft

insgesamt in unseren Breiten.

Land als Subsistenzbasis
Das kapitalistische Patriarchat will uns unsere

wirkliche Herkunft vergessen machen und

an deren Stelle das Geld, das Kapital, die

Maschinen und die Investitionen setzen.

Deshalb ist es notwendig, dass wir uns der

einfachen, materialistischen Wahrheiten er-

6

innern: Das Leben kommt aus den Frauen

und die Nahrung kommt aus dem Land. Aus

diesem Grund sind für mich das Land und

die Art seiner Bearbeitung die wichtigste

Voraussetzung für eine alternative ökologische

Wirtschaftsweise und Gesellschaft. Das

bäuerliche Wirtschaften und die Agrarkultur
sind entscheidende Bestandteile unserer

alternativen Vision der Subsistenzperspektive.

Damit ist ein sich Konzentrieren auf das

gemeint, was wir zum guten Leben brauchen,

gegen den Luxuskonsum und allgemein den

Konsumismus der Wegwerfgesellschaft.

Subsistenzproduktion definieren wir, in

Worten von Maria Mies, so: «Subsistenzproduktion

- oder Lebensproduktion - umfasst

alle Arbeit, die bei der Herstellung und

Erhaltung des unmittelbaren Lebens verausgabt

wird und auch diesen Zweck hat. Damit

steht der Begriff der Subsistenzproduktion

im Gegensatz zur Waren- und Mehrwertproduktion.

Bei der Subsistenzproduktion ist

das Ziel «Leben». Bei der Warenproduktion
ist das Ziel Geld, das immer mehr Geld

«produziert», oder die Akkumulation von

Kapital. Leben fällt gewissermassen nur als

Nebeneffekt an. Es ist typisch für das

kapitalistische Industriesystem, dass alles,

was es möglichst kostenlos ausbeuten will,

zur Natur, zur Naturressource erklärt wird.

Dazu gehören die Hausarbeit der Frauen

genauso wie die Arbeit der Kleinbauern in der

Dritten Welt, aber auch die Produktivität der

gesamten Natur» (Mies 1983).

Weshalb aber fällt es vielen, zumal auch

«linken» Alternativansätzen so schwer, sich auf

die Landwirtschaft, speziell aber die bäuerliche

Ökonomie einzulassen? Ein wesentlicher

Grund liegt darin, dass die bäuerliche

Landwirtschaft, dem herrschenden Zeitgeist

entsprechend, für Rückständigkeit und die

dumpfe Bindung an das Notwendige steht.

Davon aber glaubt sich der Mensch des aus¬

gehenden 20. Jahrhunderts, dank des

«entwickelten Standes der Produktivkräfte»,
befreit zu haben. Man geht davon aus, dass es

im Industriezeitalter keinen Unterschied

zwischen der Bearbeitung des Bodens und

irgend eines Rohstoffes in der Industrie

gebe, so als sei die Landwirtschaft ein

Industriezweig neben anderen. Demgegenüber

halte ich daran fest, dass der Boden, die

Erde ein besonderer «Stoff» ist, mit dem

entsprechend auch anders umgegangen werden

muss.

Es geht darum, welche soziale Organisation

der landwirtschaftlichen Produktion einen

pfleglichen Umgang mit der «Haut unserer

Erde» gewährleistet. Die soziale Organisation

der Maximierungswirtschaft - so meine

These - ist so angelegt, dass sie den Boden

zerstören muss, wohingegen die bäuerliche

Ökonomie und Kultur über Jahrtausende

bewiesen hat, dass sie ihn bewahrt.

Produktivkraftentwicklung
versus Agrarkultur
Weltweit hungern Millionen, ja, fast ein

Fünftel aller Menschen, während woanders

mit Unsummen Überschüsse vernichtet und

verwaltet werden, die dank der übertriebenen

Technisierung entstanden sind. Gleichzeitig

geniert sich die Welternährungsorganisation

FAO nicht, mehr Technik, nämlich

die Gentechnik und mehr Weltmarkt zu

fordern, vorgeblich um den Hunger in der

Dritten Welt zu bekämpfen. Tatsache aber

ist, dass der Hunger der Technisierung
geschuldet ist (Mies 1996). Die Weizenüberschüsse

aus den USA haben, als sog.

Hungerhilfe deklariert, den afrikanischen

Bäuerinnen ihren einheimischen Markt für Hirse

zerstört (Imfeid 1985, Nacla, 1976). Oder, die

Brunnentiefbohrungen für die profitable

Produktivitätssteigerung der Viehzucht in

der Sahel hat den Grundwasserspiegel so

weit absenkt, dass sich, im Verbund mit der

Überweidung, die Wüste nur noch weiter

ausbreitet (J.O. Müller 1988; Comité d'information

Sahel 1975). Die von der FAO propagierte

Grüne Revolution, die technisch

erzeugte Höchsterträge hervorbrachte, hat in

Indien, in Thailand, in Mexiko und wo auch

immer zur Landkonzentration in Händen

der Kapitalstärkeren und zu einem Heer

landloser Bauern geführt (Shiva 1989; Paré

1979). Wenn der FAO-Präsident Diouff jetzt

zugibt, dass der Hunger in der Welt eine Frage

der ungerechten Verteilung und nicht der

mangelnden Produktionshöhe, mithin ein

soziales und kein technisches Problem sei,

dann sagt er wieder nur die halbe Wahrheit.

Nun erscheint es so, als ob parallel und

unabhängig voneinander, einerseits die Technik

und andererseits die sozial gerechte Verteilung

vorangetrieben werden könnten. In
Wirklichkeit jedoch ist die Technik alles

andere als sozial «unschuldig».

Die Zahl der Bäuerinnen und Bauern in der

Landwirtschaft ist, nicht zuletzt durch die

Entwicklungspolitik, seit den 60er Jahren

auf die heutige Dimension zurückgegangen,

gleichzeitig aber haben auch der Hunger, die

Fehl- und Mangelernährung deutlich

zugenommen. Spätestens seit dem einschlägigen
Buch von Joseph Collir und Frances Moore

Lappé «Vom Mythos des Hungers» (1978) ist

bekannt, dass die monokulturelle, industrielle

Produktionssteigerung den Hunger erst

hervorbringt. Ferner ist bekannt, dass die

Behauptung, kleinräumige Mischkulturen

könnten die Welt nicht ernähren, eine gezielte,

manipulative Lüge ist (Moore/Lappé

1978).

Die Zerstörung der
bäuerlichen Ökonomie in
Deutschland/Europa
Die bäuerliche Ökonomie ist eine Tradition,
die nicht nur in der Dritten Welt, sondern

auch in Europa und auch aus der jüngeren

Vergangenheit Deutschlands zur Verfügung
steht, wenn es darum geht,

Anknüpfungspunkte an andere wirtschaftliche

Prinzipien als die des Kapitalismus zu finden.

Endgültig zerstört worden ist die

Bauernwirtschaft bei uns im Grunde genommen
erst nach dem Zweiten Weltkrieg. In
Westdeutschland wurde sie gezielt und kei-

O

neswegs versteckt mit der Politik des «Wachsens

oder Weichens» (Programm des

Landwirtschaftsministers Josef Ertl, FDP)
angegriffen. Die Höfe sollten zu kapitalistischen
Unternehmen mit industrieller Technik

wachsen und zwar auf Kosten der anderen,

die entsprechend weichen sollten, und deren

Bäuerinnen und Bauern zu reinen Lohnarbeitern

werden sollten. Ein probates Mittel
der Verdrängung der Bauern sind ironischerweise

die Subventionen. Sie werden pro
Hektar ausgeschüttet, d.h. wer viel hat,
bekommt viel und kann mit solchermassen

subventionierten Preisen die Kleinen aus der

Konkurrenz drängen. Mit anderen Worten,
sie werden regelrecht kaputtsubventioniert.

Während es 1949 noch 1,647 Millionen Höfe

auf dem Gebiet der ehemaligen Bundesrepublik

gab, sind es 1995 nur noch 524 800

Betriebe. In der gleichen Zeit ist die Zahl der

Beschäftigten in der Landwirtschaft von
3742000 auf 571000 gesunken. Wobei die

Rate derjenigen, die aufgeben, in den neunziger

Jahren, dem Zeitalter der neoliberalen

Globalisierung, der WTO und des

europäischen Marktes, sich gegenüber den

achtziger Jahren nochmals erheblich beschleunigt

hat. «Im Zeitraum 1981 bis 1985 lag die

jährliche Abnahmerate noch bei 2% und

stieg in den Jahren 1985 bis 1990 auf 2,6%.»

1990 - 1995 lag sie dann bei jährlich 3,6%

(Deutscher Bauernverband 1997, 128). In

Ostdeutschland wurde der Konzentrations-

prozess nach 1949 noch schneller als im Westen

durchgedrückt. 1949 gab es in der DDR
618 600 Höfe, schon 1960 nur noch 32 800

Betriebe und 1989 waren es nur noch 2 900

Betriebe. Die durchschnittliche Grösse stieg

von 9,6 Hektar in 1949 (8,06 Hektar in der

BRD) auf 2 010 Hektar in 1989 (in der BRD
18,7 Hektar) (ebd., 127 und 135).

Diese Politik des «Bauernlegens» wird
innerhalb der EU, seit dem Errichten des

gemeinsamen Marktes, in allen Regionen

fortgesetzt (Wolf 1987; Krammer 1996; Hop-

pichler und Krammer 1996). 1980 waren in
Griechenland noch 30% der Erwerbstätigen
in der Landwirtschaft tätig, 1990 sind es noch

24% 1994 noch 20,8%. In Portugal waren es

1980: 27%, dann 1990: 18% und 1994

schliesslich nur noch 11,8%. In Spanien waren

es 1980:19%, dann 1990:12% und 1994:

9,9%. (Landwirtschaftliches Wochenblatt

8.4.1993 und Deutscher Bauernverband

1996, 124). Die Schärfe der persönlichen
Dramen und die Reichweite des

Kulturwandels, die sich hinter diesen Zahlen

verbergen, können wir nur ahnen. Die Bauern

werden auch in der EU kaputtsubventioniert:

1992 flössen 80% der EU-Subventionen

an 20% der Betriebe (Frankfurter
Rundschau 11.11.1995).

Bäuerliche Ökonomie
Was heisst eigentlich bäuerliche Ökonomie?

In Deutschland, aber auch in Österreich, der

Schweiz und anderen europäischen Ländern

werden alle Landwirte, d.h. alle, die nicht als

Lohnempfänger in der Landwirtschaft arbeiten

und direkten Zugang zu Land haben,

Bauern genannt. Von BäuerINNEN wird dabei

meist nur im Sinne der Frau des Bauern

gesprochen und nicht im Sinne

eigenständiger weiblicher Produktionsbereiche.

Auf den Patriarchalismus, den dieses

Unsichtbarmachen der Bäuerinnenarbeit

beinhaltet, gehe ich im folgenden gesondert
ein. Erst einmal will ich mich mit der

ideologischen Verschleierung befassen, die bereits

in der Kennzeichnung aller Landwirte als

Bauern enthalten ist. Sie dient, zumal in der

deutschen Politik, dazu, den Unterschied

zwischen Grossgrundbesitzern und Kleinbesitzern

zu verwischen und die tatsächlichen

(Klein-)Bauern hinter den Karren derjenigen

zu spannen, die aus der Landwirtschaft

ein Gewinn abwerfendes Unternehmen
machen. Das beste Beispiel für den Schaden,

der den Kleinen dadurch zugefügt wird, sind

die erwähnten an die Fläche gebundenen

Subventionen, die die kleineren Höfe ruinieren

und den grossen Betrieben

Extragewinne einbringen.

Im Gegensatz dazu zeichnet sich die

Bauernwirtschaft dadurch aus, dass sie nicht um der

Akkumulation willen betrieben wird,
sondern dass es um die erhaltende Reproduktion

des Hofes und der Leute, die auf ihm und

von ihm leben, geht, um das Bewahren des

seit Generationen Ererbten. Es handelt sich

um eine spezifische Lebensweise, zu der

auch die entsprechende Kultur der

Genügsamkeit gehört. Die bäuerliche
Ökonomie orientiert sich an einem anderen

Weltbild als der Wachstumsökonomie, nämlich

an der Endlichkeit der Naturgrundlage

7



Ç5al
oi—I
taH

des Wirtschaftens, also von Boden,

o i=i Wasser, Wald, insgesamt Pflanzen und

^ Tieren. Entsprechend pfleglich muss

mit ihnen umgegangen werden. Vom

=-j Prinzip her, wenn auch nicht auf jedes

,_:i Detail zutreffend, ist bäuerliches des-

/1 halb zugleich ökologisches Wirtschaf¬

ten. Jene Landschaften, die wir so

lieben, Heiden, Wiesen, Äcker mit

Feldrainen, Hecken und Knicks sind bäuerlich

geschaffene Kulturlandschaften und

nicht etwa sogenannte unberührte Natur, wie

der naive Naturschutzgedanke meint. Gerade

in diesem Zusammenhang wird deutlich,
wie irreführend die Bezeichnung «Bauer»

für agroindustrielle Produzenten ist, deren

Wirtschaften schliesslich die bäuerliche

Landschaft zerstört.

Zur bäuerlichen Ökonomie gehört auch ein

anderes Sozialverhalten als das moderne

Niederkonkurrieren in der Wettbewerbswirtschaft.

Nicht zuletzt das Bewusstsein

über die Begrenzung der Welt und der Güter

macht, dass man auch weiss, wie man aufeinander

angewiesen ist, und dass jedem sein

Platz zugestanden werden muss, wie auch

mir der meine. «Leben und leben lassen» war
die Devise auch in den deutschen Dörfern,
trotz der Differenzierung in grosse und kleine

Bauern, die aber eben nur eine relative

war. Von den 1,6 Millionen Höfen im Jahr

1949 in der BRD waren immerhin 93 % unter

20 Hektar gross. Das heisst, auch mit
20 Hektar war der Hof auf die Nachbarn

angewiesen und konnte sich nicht allein auf

bezahlte Arbeit stützen. Von diesen 93% waren
wiederum 63% der Höfe 2-10 Hektar gross

(Poppinga 1975:93). Mit anderen Worten,
die Dorfstruktur war 1949 in der BRD zwar
nicht egalitär, aber dennoch von Gegenseitigkeit

geprägt. Man half sich, sprach sich ab

und war sich der Gemeinschaft als Kraft be-

wusst (Ch. Müller 1997). Dazu gehörte freilich

auch die soziale Kontrolle darüber, dass

niemand aus dem Normengefüge ausbreche.

Gegen diese dörfliche Enge haben in den

folgenden Jahrzehnten vor allem die jungen
Leute rebelliert, ohne sich der positiven
Funktion der sozialen Kontrolle bewusst zu

sein, die letztlich darin bestand, die

Bereicherung der einen auf Kosten der

anderen zu verhindern. Viele flohen die Dörfer,

denn die herrschende Politik erlaubte

ihnen, sich zu entziehen, statt sich die Mühe zu

8

machen, den eigenen Lebensraum zu gestalten

und das Dorf zu ändern.

Hinter der Formel «leben und leben lassen»

verbirgt sich das Prinzip der «Moral

Economy». Im Gegensatz zur Konkurrenz- und

Wachstumsökonomie bedeutet «Moralische

Ökonomie», dass jedem Menschen, allein

aufgrund seiner Existenz, Zugang zu den

Produktionsvoraussetzungen zugebilligt
wird, dass er überleben kann. Jedes Mitglied
der Gesellschaft fühlt ferner die Verpflichtung,

so zu wirtschaften, dass auch die anderen

überleben können und zieht für sich

selbst daraus die Sicherheit, dass auch die

eigene Lebensgrundlage immer vorhanden

sein wird. Das soziale Verhalten wird nicht

durch Konkurrenz sondern Gegenseitigkeit
bestimmt. Ein wichtiger Aspekt ist die

gegenseitige Hilfe (Scott 1976, Thompson

1980, Mies 1994).

Der Beitrag der
«Bauernstudien»
Beginnend mit den 50er Jahren, anhand der

Studien in und über Länder der Dritten

Welt, ist eine neue sozialwissenschaftliche

Disziplinrichtung, «Peasant Studies»,

«Bauernstudien» entstanden. Im Gegensatz

zu den metropolitanen Ländern betrug die

Bevölkerung, die in den ehemaligen
Kolonialländern in der Landwirtschaft arbeitete,
75-90% der Gesamtbevölkerung.

Eines der Ergebnisse von «Peasant Studies»

lautet, dass die bäuerliche Wirtschaftsweise

weltweit ähnliche Strukturen hat, und dass -
bei aller lokalen und regionalen
Unterschiedlichkeit - auch vergleichbare kulturelle

Züge festzustellen sind (Wolf 1966; Sha-

nin 1971; Sahlins 1974).

Neben der Subsistenztheorie besteht unser

Beitrag zur Debatte um die bäuerliche
Ökonomie und Kultur in der Erkenntnis, dass die

gesellschaftliche Position, die den Bauern

seit Beginn der Neuzeit zugewiesen worden

ist, der Zuschreibung der sozialen Stellung
der Frau als Hausfrau gleicht. Erst diese

Feststellung ermöglichte uns, das besondere

Verhältnis der Moderne zur Herstellung der

Lebensgrundlagen und der Nahrung, also

der Subsistenz, zu verstehen und den

Zusammenhang zwischen der sozialen

Unterordnung und der Naturnähe zu erkennen,

der eben nicht allein auf Frauen zutrifft.
Weil Bauern und Frauen sich um die alltäglichen,

unmittelbaren menschlichen Bedürfnisse

kümmern, um Nahrung, das Wohnen

und die Kinder, gelten sie nicht viel, in einer

Welt, in der die Überwindung des Reiches

der Notwendigkeit vorgeblich Freiheit

bringt. Diese Haltung findet sich bei Rechten

wie Linken und bei Feministinnen wie

z.B. Simone de Beauvoir und genauso wie

bei notorischen Frauenhassern.

Wie wenig sich Kapitalismus und Sozialismus,

zumal aufgrund ihrer Technik- und

Wachstumsorientierung, unterscheiden, zeigt
sich am deutlichsten an der heftigen Ablehnung

des zeitgenössischen Bauerntums bei

Marx (Mitrany 1956) und der Politik der

Abschaffung der Bauernhöfe im Realen
Sozialismus. Einer, der die Bauern und ihre Logik
des Wirtschaftens gegen die Zwangsproletarisierung

in den Kolchosen verteidigte, war
Alexander Tschajanow (1888-1939). Er

argumentierte, dass die bäuerliche Ökonomie

besonders rational und schonend mit

den Ressourcen umginge und auf diese Weise

sehr wohl ein hinreichender Überschuss

für die nicht-agrarische Bevölkerung produziert

werden könne. Tschajanow war

Agrarökonom und stützte seine Aussagen
auf die Auswertung der russischen Agrarsta-
tistik. Seiner pro-bäuerlichen Haltung
widersprach aber nicht, dass er für gezielte
Viehzucht, Düngemittel, Mechanisierung und

Kooperativen zum Zweck der

Produktionssteigerung plädierte. Seine

Hochachtung aber galt der bäuerlichen Beständigkeit

und der entsprechenden Kultur. Er

erklärte, dass bäuerliches Wirtschaften nicht

auf Gewinnmaximierung zielt, sondern auf

das Notwendige. Es vermeide unnötige Risiken

und gehe auf Nummer sicher. Der
Bauernhof macht nicht zu, wenn die gesetzte

Gewinnmarge nicht erreicht wurde und

transferiert sein Kapital nicht woanders hin,

wo mehr zu erwarten wäre. D.h. im Mittelpunkt

bäuerlichen Wirtschaftens steht nicht

das kapitalistische Gewinnstreben, sondern

die Bedürfnisbefriedigung (Tschajanow

1923/1987).

Tschajanow analysierte die bäuerliche
Landwirtschaft vom Standpunkt der lebendigen

Arbeitskraft aus und nicht nur von der Ware



Arbeitskraft her. Der Mensch wird nicht als

Maschinenrädchen betrachtet, und die

Landwirtschaft wird nicht als Fabrikmaschinerie

aufgefasst. Deshalb konnte er die Vielfalt

der bäuerlichen Antworten auf Klima,
Wetter, Bodenbeschaffenheit usw.

wertschätzen und die Anpassungsfähigkeit der

bäuerlichen Organisation an wirtschaftliches

Auf und Ab. In schlechten Zeiten wird der

Gürtel enger geschnallt, es wird mehr
gearbeitet und weniger kons"miert. Gute Zeiten
dienen dem Müssiggang und
Einkommensüberschüsse werden nicht investiert,
sondern für Feste verwandt. Die Priorität
wird auf das Überdauern des Bestehenden

gesetzt, ökonomisch, wie sozial (Tschajanow

1987:130-31).

Schliesslich wurde Tschajanow die Tatsache,

dass er weiterhin für die bäuerliche

Produktionsweise plädierte und nicht für die

grossen, proletarisierten Kolchosen, zum

Verhängnis. Er wurde als Populist beschimpft,

verhaftet, aus der öffentlichen Diskussion

verbannt und verschwand 1930 im Archipel
Gulag (Spittler 1987). Dennoch gelang es

nicht, Tschajanow totzuschweigen, vielmehr

ist er sozusagen die Galionsfigur im

probäuerlichen, wachstumskritischen Diskurs.

Bäuerinnen und die
Subsistenzperspektive
Tschajanows Beschreibung und Analyse der

bäuerlichen Wirtschaft ist von dem Begriff

der Familienwirtschaft nicht zu trennen.

Auch Shanin und andere Autoren, die

Tschajanows Paradigma benutzen, setzen

«Bäuerliche Ökonomie» und «Familienwirtschaft»

in eins.

Wie in der Gesellschaft des 20. Jahrhunderts

üblich, bedeutet der Ausdruck «Familie»

aber auch in diesem Kontext für Frauen

nichts Gutes. Denn die Arbeit der Frau wird
mit Hilfe dieses Sammelbegriffes unsichtbar

gemacht, genauso wie die Tatsache, dass der

Hof in Deutschland, in Europa, wie auch

früher in Russland, in der Regel Eigentum
des Mannes ist, auf dem sie die erste Magd zu

sein hat. Auch dort, wo die Frau den Hof
geerbt hat, was in Europa im Prinzip fast überall

möglich ist, spricht die patriarchale
Konvention dem Mann die Entscheidungsmacht

zu. Dies war nicht immer so und ist auch in

der Gegenwart keineswegs in allen

Weltregionen so. In den modernen Ländern des

Nordens jedoch kumuliert im Falle der

Bäuerin die gesellschaftliche
Geringschätzung der Subsistenzproduktion, einmal

aufgrund ihrer Position als landwirtschaftliche

Produzentin und zum anderen aufgrund
ihres Frauseins. Wie kann die bäuerliche
Ökonomie dann Bestandteil einer Perspektive

für Frauen, ja für Feministinnen sein, wird
frau sich fragen.

Um diese Frage beantworten zu können,
interessiert mich die reale Position und die

konkrete wirtschaftliche Stärke und

Schwäche der Bäuerin in der bäuerlichen

Ökonomie im deutschsprachigen

Raum bzw. Europa. Denn

wie immer bei der Subsistenzperspektive

geht es mir um die möglichen

Anknüpfungspunkte an
Bestehendes, gerade auch für die notwendigen

Veränderungen.

Gleichzeitig aber ist die Sicht auf die Realität

der Bäuerinnen in hohem Masse von
unausrottbaren Vorurteilen und Ideologie
verstellt. Besonders drei Aspekte vernebeln

meiner Erfahrung nach den Blick.

Zum einen ist die Sicht der Vergangenheit

häufig vom wachstumsökonomischen

Romantizimus geprägt. Demzufolge
arbeiten Frauen und Männer in der Gegenwart
viel weniger als früher, vor allem nicht hart,

wogegen alle früheren Lebensformen mit
Müh' und Plag' verbunden gewesen sein

sollen. Ein weiterer Aspekt ist der Umgang von

gegenwärtigen Frauen mit der Geschichte

ihrer Mütter und Urgrossmütter. Sie lehnen

sie ab, nichts daran erscheint ihnen

nachahmungswürdig. Diese Herangehensweise

hängt letztlich auch mit dem Modernitäts-

romantizismus zusammen. Da die Vormütter
keine Frauenwelt erschaffen haben, wie sie

frau heute, viel zu oft als Gleichberechtigung
mit dem Mann, wünschenswert erscheint,

werden ihre Kämpfe und ihre tatsächliche

Stärke nicht nur nicht erkannt, sondern auch

noch heruntergemacht. Was aber an weiblichem

Potential überkommen ist, woran
gegenwärtige Frauen anknüpfen könnten und

zwar in Liebe und Versöhnung mit den alten

Frauen, wird damit ebenfalls beschädigt.

Diese Vorurteile und Missverständnisse

beeinflussen auch die Zukunftsvision. Viele,
zumal junge Frauen können sich eine

Perspektive für die Frau nur als Paradies

vorstellen. Dort soll sie möglichst wenig arbeiten

müssen, kampflos gleichberechtigt sein

und keinerlei Zwängen alltäglicher
Notwendigkeiten unterliegen.

Es ist auch diese Prinzessinnenvision von der

Zukunft, die in der Vergangenheit nur
Aschenbrödel sieht und besonders die

bäuerliche Vergangenheit für die Frau nur als

körperliche Plackerei und als Jammertal der

Entrechtung wahrnimmt. Überflüssig zu sa-

9

C£7ü

O 1 1

(UUJ

s
H
tüD

Qt



(L7Ü

Se
Cf/û gen, dass beides nicht stimmt. Die

0 1=1 Bäuerinnen haben hart arbeiten müs-

^ sen. Sie hielten aber - wörtlich - ihr
(r—A

1

eigenes Leben in Händen. Und nicht

y zuletzt deshalb liegen Lust und Last

__
::i gerade in der Subsistenzproduktion

C/' eng zusammen. Arbeit, vor allem

selbstbestimmte Arbeit, ist auch

Befriedigung, Genugtuung,
Selbstverwirklichung. Auch die Subsistenzper-

spektive ist eine Perspektive der Arbeit. Und
sie ist eine Perspektive der

Selbstbehauptung für Frauen, die sie auch selbst

erringen.

Was heisst «bäuerliche
Familienwirtschaft»?
Unter «Familienwirtschaft» ist bei Tschaja-

now die 3-Generationen-Familie gemeint,
d.h. die Eltern, die Kinder und die Grosseltern

(Tschajanow 1987/1923,10-12). Dem

Geschichtsverlauf entsprechend wurde im

Rahmen der «Bauernstudien» und im
offiziellen Sprachgebrauch damit aber zunehmend

auch nur die Kleinfamilie gemeint.
Nicht gefasst werden mit diesem Begriff
grössere Haushaltsverbände, wie sie etwa in

der Formulierung «ganzes Haus» (Brunner)

zum Ausdruck kommen. Damit ist, über die

Familie hinaus, das Gesinde mitgemeint, zu

dem häufig auch weichende Erben und weiter

entfernte Blutsverwandte zählten. Die

Betonung des einen oder anderen

Haushaltstyps bei der Charakterisierung bäuerlicher

Ökonomie ist sowohl auf regionale und

historische Unterschiede, als auch auf die

theoretische Blickrichtung zurückzuführen.

Im Russland der Jahrhundertwende, wie

auch in der Landwirtschaft der Dritten Welt

ab der Mitte dieses Jahrhunderts, dominierten

die Kleinbauern, wodurch die Gleichsetzung

von bäuerlicher Ökonomie und

Familienwirtschaft entstanden ist.

Demgegenüber steht in der Agrargeschichte

Mitteleuropas bis ins 18./19. Jahrhundert hinein die

grosse Bauernwirtschaft im Mittelpunkt.
Dann aber setzt auch hier eine Entwicklung
ein, durch die die Hofwirtschaft zur
Familien- und schliesslich in neuester Zeit

sogar zur Kleinfamilienwirtschaft wird (Brunner

1980, Planck 1980).

Die theoretische Blickrichtung einer ganzen
Reihe von Autorinnen zielt vor allem auf die

soziale Differenzierung innerhalb der

Bauernschaft und lehnt deshalb den Begriff
Familienwirtschaft ab, bzw. vermeidet ihn, wie

auch den Begriff der bäuerlichen Ökonomie,

deren eigenständige Logik nicht anerkannt

wird. Sie stehen in der Tradition von Lenin

und Kautsky und heben hervor, dass der

Kapitalismus auf dem Land durch die Differenzierung

der Höfe in kapitalistische Betriebe

und landlose Lohnarbeiter eindringt. Sie

sehen schon lange keine Bäuerinnen, keine

bäuerliche Ökonomie und auch keine

Familienwirtschaft mehr, sondern nur noch

landwirtschaftliche Produzenten, die in dem

genannten Differenzierungsprozess stehen.

Es erweist sich, dass die einfache Frage nach

dem, was «bäuerliche Familienwirtschaft»

heissen soll, mitten ins Zentrum der Debatte

führt, und die Antwort kontextuell gegeben

werden muss. Diejenigen, die die Haushaltswirtschaft,

die ,oikonomia' des bäuerlichen

Hofes als Wirtschaft anerkennen, sprechen

von bäuerlicher Familienwirtschaft, identisch

mit dem Ausdruck bäuerliche Ökonomie.

Diejenigen, die darin keine wirtschaftlich

produktive Angelegenheit sehen können,

betonen die Zersplitterung der

bäuerlichen Akteure, die zur Auflösung ihres

Zusammenhaltes treiben würde. Im
Zentrum der Debatte steht also die Anerkennung

der Subsistenzproduktion als Produktion,

beziehungsweise ihre Interpretation als

blosse Reproduktion und blosser Reflex des

Lohnarbeit-Kapital-Verhältnisses. Der

Familienbegriff, der unter patriarchalen Bedin¬

gungen in der Tendenz immer Frauenfeindliches

birgt, enthält in bezug auf die bäuerliche

Familienwirtschaft die Anerkennung der

Subsistenzproduktion als Ökonomie, und

das bedeutet in der Tendenz Frauenfreundliches.

Nicht nur weil der Arbeit der Frau unter

diesen Bedingungen nicht der ökonomische

Wert abgesprochen wird, sondern auch

weil der Mann ebenfalls, und zwar in Kooperation

mit der Frau, Subsistenzarbeit tut.

Eben dieses gehört für uns zur Subsistenz-

perspektive der Zukunft: Dass Männer wieder

mit die Subsistenzproduktion übernehmen.

Weil in der Gegenwart «Familie» auch auf
dem Land nur noch die Zweigenerationen-
Familie: Ehepaar und (unerwachsene) Kinder

bedeutet - eine Struktur, mit der die

bäuerliche Ökonomie nicht überleben kann -
will ich lieber von «bäuerlichem Haushalt»

sprechen. Ein Haushalt oder Haushaltsverband

muss nicht aus Blutsverwandten bestehen,

sondern kann z.B. auch eine Kommune

sein.

Verschiedene Typen
des Patriarchats
Dennoch kommen die Frauen und die
Bäuerinnen in der gesamten Auseinandersetzung

so gut wie überhaupt nicht vor. Dabei sind sie

und ihre Arbeit der eigentliche Grund der

Debatte. Ich werde den Verdacht nicht los,

dass ein erheblicher Teil der modernen

Ablehnung gegenüber der bäuerlichen Ökono-

10



mie, in Theorie wie in Praxis, darauf
zurückzuführen ist, dass die Frau in diesem Bereich

zuviel Selbständigkeit hat - gemäss der

vorindustriellen Diskussion, wer eigentlich
die Hosen anhabe (Bock/Duden 1976, 142-

152).

Die pro-bäuerlich, familienwirtschaftlich

argumentierende Richtung kann jedoch
überhaupt nicht umhin, den Beitrag der Bäuerin

wiederholt in die Beschreibungen und

Berechnungen miteinzubeziehen. Aber es geht

in der Theorie der bäuerlichen Ökonomie

nicht darum, die Produktivität der

Bäuerinnenarbeit aufzuzeigen, auch noch nicht einmal

in direktem Zusammenhang mit der

Männerarbeit, sondern es geht um die

Ehrenrettung des bäuerlichen Mannes. Nämlich

gegenüber jenen, die in der bäuerlichen

Subsistenzorientierung nichts Produktives

entdecken können und in deren

Beschreibungen und Berechnungen der

landwirtschaftlichen Produktion die Frauen-

Subsistenzarbeit schon gleich überhaupt
nicht auftaucht. Die Modernisierer,
kapitalistischer wie sozialistischer Prägung,
schaffen einen Diskurs, der die Subsistenz-

produktion, und zwar die Arbeit des Bauern

wie die der Bäuerin, entökonomisiert.
Hinsichtlich der Bäuerin geschieht dies

stillschweigend, sie wird üb'"haupt nicht mehr
erwähnt.

Nach dem Motto «teile und herrsche» verteidigen

die Vertreter der bäuerlichen Ökonomie

oder Familienwirtschaft aber nur den

ökonomischen Wert dessen, was der Bauer

tut. Letztlich handelt es sich bei dieser

Diskussion um eine Auseinandersetzung
zwischen zwei verschiedenen Typen von Patriarchat,

dem klassischen und dem modernen

Patriarchat, ohne dass die Kernfrage, das

Verhältnis zwischen Mann und Frau, auch

nur zum Thema erhoben würde.

Im klassischen Patriarchat hatte der väterliche

Patriarch die Autorität über das Haus-

Hof-Geschehen. Es wurde mit der

Industrialisierung und der Verbreitung der Lohnarbeit

vom modernen Patriarchat der Brüder

abgelöst. Indem der Vater über die Sub-

sistenzbasis, das Land, verfügte, die er einem

Sohn oder den Söhnen vererbte, hielt er ein

entscheidendes Machtinstrument in Händen.

Mit der Alternative der Lohnarbeit je¬

doch können die Söhne sich vom Vater

emanzipieren. Sie werden ihm zunehmend

als Männer, als Geschlechtsgenossen,

gleichgestellt, auch insofern, als sie der Einwilligung

der Väter für die Heirat nicht mehr
bedürfen. Im modernen Patriarchat wird jedem
Mann das Anrecht zugestanden, sich die nun

unsichtbar gewordene Subsistenzarbeit der

Frau unentgeltlich als «Liebe» anzueignen.

Die Tatsache, dass diese Aneignung nicht

mehr der Erlaubnis der Elterngeneration
und des Familienverbandes der Frau bedarf,

trägt zur Unsichtbarkeit und Entwertung der

Frauenarbeit bei und ist für die junge Frau

nicht unbedingt von Vorteil. In matriarcha-

len Traditionen, zum Beispiel, wacht die

Mutter über diesen Wert (Bock/Duden 1976;

Bennholdt-Thomsen 1987, 1994; Kandiyoti
1977).

Die beiden Typen des Patriarchats
unterscheiden sich sowohl durch ein unterschiedliches

Generationenverhältnis und ein

unterschiedliches Verhältnis zur Subsistenzpro-

duzentin als auch hinsichtlich ihres

Naturverhältnisses. Im Zentrum steht das Mann-

Frau-Verhältnis, das alle anderen bestimmt.

Diese Zusammenhänge werden in der
skizzierten Debatte - typisch patriarchal - nicht

analysiert. Aber auch in der Frauenforschung

ist die differenzierte Analyse
verschiedener Typen des Patriarchats und der

jeweiligen Position der Frau und des jeweiligen

Naturverhältnisses bislang zu kurz

gekommen. Nach wie vor dominieren ein

monolithischer Patriarchatsbegriff und der

Modernitätsromantizismus (so auch bei Gerda

Lerner 1991).

Ohne Bäuerin
kein Bauernhof
Ulrich Planck setzt sich in «Der bäuerliche

Familienbetrieb zwischen Patriarchat und

Partnerschaft» (1964) mit dem Thema
bäuerliches Patriarchat auseinander. Sein Beitrag

enthält viele nützliche Informationen,
die aber unter dem typisch modern-pa-
triarchalen Blick verarbeitet sind. Er befasst

sich hauptsächlich mit der Veränderung in

den Generationenbeziehungen. Hinsichtlich
der Geschlechterbeziehung folgt er dem

Mythos der zunehmenden Gleichstellung von
Mann und Frau im Zuge der Modernisierung
(genauso auch Mitterauer 1980). Wider-

QZTü

O I 1

(UUJ

É3

sprüchlich dazu zitiert er aber eine ^Reihe von Autoren, die, wie er, der o i—i
Meinung sind, dass die Bäuerin in

(̂f M

vormodernen Zeiten «immer selb- g|>
ständige Autoritätsbereiche» hatte,

«die vom Manne respektiert wor-
den sind», was im modernen land- Ii
wirtschaftlichen Betrieb schliesslich

nur in Ausnahmen der Fall ist

(Planck 1980, 204). Dennoch wird ihr Beitrag

zur Ökonomie im allgemeinen, so auch

bei Tschajanow, geringer veranschlagt als er

sogar den eigenen Daten zufolge hätte
ausfallen müssen (Spittler 1987, XX-XXIII).

Demgegenüber zeigen Heide Inhetveen und

Margret Blasche für die Gegenwart in einer

Region Süddeutschlands, wie entscheidend

das Funktionieren und Aufrechterhalten der

Hofwirtschaft vom Einsatz der Frau abhängt

und wie genau die Tatsache, dass es weitergehen

solle, den Bäuerinnen ein zutiefst

empfundenes Anliegen ist (Inhetveen/Bla-
sche 1983). Diese ausgezeichnete Studie ist

einer der wenigen Beiträge der neueren Zeit,
der die Arbeit der Bäuerinnen aus ihrer
Unsichtbarkeit befreit. Nicht zuletzt anhand

ihrer Ergebnisse liegt der Schluss nahe, dass

die sonstige Geringschätzung der

Bäuerinnenarbeit, ihr Verschweigen in der Agrar-
statistik, die mühevolle Selbstbehauptung
der Bäuerinnen und ihr mühevolles Ringen

um Anerkennung ein entscheidender Grund

für die ökonomischen und sozialen Probleme

der Höfe insgesamt ist. Dieser Schluss

allerdings wird von den Autorinnen nicht

gezogen.

Meines Erachtens aber ist der fortgesetzte
Patriarchalismus ein gravierendes, wenn
nicht das Problem der heutigen
landwirtschaftlichen Betriebe. Und zwar deshalb,

weil die Frauen gerade nicht mehr als

Bäuerinnen angesehen und behandelt werden,

sondern als Hausfrauen, die unsichtbar,

weil ohne Geldeinkommen, im Haus arbeiten,

und im Stall und auf dem Feld nur
mithelfende Familienangehörige sind. Kein

Wunder, wenn die jungen Landwirte keine

Frauen mehr finden. Die Position der Frau

hat sich gegenüber früher nämlich
verschlechtert und nicht verbessert. Der, wie

Planck es nennt, «traditionelle Patriarchalismus»

hat dieser Entwicklung Tür und Tor

geöffnet.

11



öS
Ich bin der Meinung, dass genau die-

ocj ses Problem ein wichtiger Grund

^ dafür ist, warum viele, zumal mittlere
(r—

Höfe aufgegeben haben und weiter-

hin aufgeben müssen. Sie scheitern an

der eigenen Zielvorgabe, wie ein

Cw,/" Industrieunternehmen funktionieren

zu wollen, in dem der Landwirt die

Maschinen dirigiert und zugleich

derjenige ist, der das Geld nach Hause

bringt. Zu diesem Image gehört die vom
Geldverdiener abhängige Hausfrau, die im

Betrieb vorgeblich nichts zu tun, vor allem

aber nichts zu sagen hat. - Wobei hier

dahingestellt sei, ob es nicht auch Landfrauen waren

und sind, die wie städtische Hausfrauen

leben wollen und damit ihre eigene Grube

gegraben haben -. Als Bauernhof mit

integrierter Haus-Hof-Wirtschaft jedoch
könnten viele mittlere Betriebe vielleicht

überleben. Dafür braucht es aber keine

Hausfrau, sondern eine Bäuerin. In diesem

Sinne haben die Theoretiker der bäuerlichen
Ökonomie durchaus recht, wenn sie sie von
ihrem Wesen her als Familienwirtschaft
beschreiben: Ohne Bauer kein Hof, aber auch

kein Hof ohne Bäuerin.

Anders als gängigerweise angenommen ist

die Position der Bäuerin keineswegs von
vornherein mit einer Unterordnung unter
den Bauern verbunden. Es gibt zu anderen

Zeiten und in anderen Kulturen durchaus

verschiedene Formen der Arbeitsteilung. So

tun in Afrika südlich der Sahara Frauen zu

80% die unmittelbare landwirtschaftliche

Arbeit. Dadurch ergibt sich eine völlig andere

Tradition als die der europäischen
Bäuerinnen. Ferner ist die Arbeitsteilung nicht,
bloss weil sie geschlechtlich ist, auch gleich
hierarchisch. Dieses typische, vom modernen

Patriarchat geprägte Missverständnis,

führt dazu, dass Frauen ihr Heil in derselben

Arbeit wie Männer suchen und womöglich
Arbeitsbereiche aufgeben, die ihnen
Autonomie und Selbständigkeit ermöglichen würden.

Dazu gehört auch in unseren Breiten
ohne Zweifel die Arbeit in der Hofwirtschaft
und die Vermarktung ihrer Produkte. Gerade

in der Gegenwart geht es mehr denn je
darum, dass Frauen ihre Verfügung über

subsistenzproduzierende Bereiche verteidigen

(vgl. Maria Mies 1996). Dazu gehört
auch das Verhandeln über den Wert der

eigenen Position in der Arbeitsteilung. Und

12

dazu gehört, erst recht in der Hofwirtschaft,
die Regelung der Besitzverhältnisse. Die

Bedingungen dafür sind in der bäuerlichen

Landwirtschaft gut, denn hier stösst die

patriarchate Ordnung besonders deutlich an ihre

Grenzen. Denn die Fähigkeit zu Kooperation

und Gegenseitigkeit, ohne die die
bäuerliche Kreislaufwirtschaft nicht funktionieren

kann, entscheidet über ihre Existenz.

Auch wegen der Unsichtbarkeit der Frauenarbeit,

die der Familienbegriff mit sich

bringt, würde ich die Organisation der

bäuerlichen Wirtschaft heute nicht mehr

Familienwirtschaft nennen. Ich würde hingegen
einfach von der Notwendigkeit der arbeitsteiligen

Kooperation sprechen, die eine

Lebens- und Wirtschaftsgemeinschaft voraussetzt,

damals, wie heute.

Die Hausfrauisierung
der Bäuerin
Hinsichtlich der Bauernwirtschaft zeigt sich

besonders deutlich, dass der moderne,
industrielle, maximierungswirtschaftliche
Patriarchalismus die Geschlechtshierarchie

extrem verschärft und nicht etwa entschärft

hat. Die Stellung der Frau in der bäuerlichen

Ökonomie entwickelte sich von der relativ

selbständigen Bäuerin hin zur abhängigen

Hausfrau. Gerade weil auch der Bauer,

genauso wie der Adlige, der Bürger, der Proletarier

ein scheinbar müssiggehendes, «schönes

Eigentum», die Hausfrau, haben wollte,
machte er sich daran, seinen Hof in einen

Betrieb zu verwandeln und damit letztlich zu

ruinieren. Die auch im «ganzen Haus»

bestehenden patriarchalen Strukturen (Patrilinea-
rität und Patrilokalität: männliche Abstammung

und Erbfolge, die Frau zog [meist] ins

Haus des Mannes) verschärfen sich und

verwandeln die kooperativen Arbeitsstrukturen,

wie sie von der Subsistenzwirtschaft

diktiert werden, in hierarchische.

Die Konkretheit und gesellschaftliche
Sichtbarkeit der Arbeit in der Subsistenzgesell-

schaft macht, dass dadurch den Arbeitenden
eine gewisse Macht, Stolz und Selbstbe-

wusstsein zuwachsen. Damit kann eine starke

Position im Netzwerk der Gegenseitigkeit

errungen werden. So zeigt Inhetveen, dass

die sogenannte «Hausväterliteratur», in der

vom 18. bis ins 19. Jahrhundert die Aufgaben

im «ganzen Haus» beschrieben wurden, in
Wirklichkeit eine Hausmütterliteratur war.

Vom letzten der Hausväterautoren erscheinen

1750 gleich 5 1/2 Bände zur Hausmutter

(zentral darin die Rindviehhaltung, die

Markttätigkeit und der Garten) und 4 1/2

zum Hausvater. In der Literatur über die

wissenschaftliche Durchführung des Landbaus

hingegen, die mit dem Auftauchen des

Kunstdüngers, der verstärkten Mechanisierung,

der Monokulturisierung und der

Produktion für den grossen Markt, entsteht,

kommt die Bäuerin nur noch in einer

untergeordneten Funktion vor (Inhetveen 1986).

Dort, wo die bäuerliche Ökonomie in einer

matriarchalen Tradition steht, wie dies in Ju-

chitän/ Mexiko der Fall ist, ist sie gegenüber

den maximierungswirtschaftlichen
Verdrängungsmechanismen wesentlich resistenter,

selbst wenn die Schraube der üblichen

Zwangs- und Gewaltanwendung besonders

angezogen wird. In der Ebene von Juchitän

hat die Zentralregierung als Entwick-

lungsmassnahme in den frühen 60er Jahren

einen Staudamm und Bewässerungskanäle

gebaut, und das Land willkürlich umverteilt.

In der Folge sollen die Bauern mit Drohungen

und Verlockungen dazu gebracht werden,

auf dem Bewässerungsland nur

Verkaufsprodukte für den Export ausserhalb

der Region anzubauen. Sie ziehen es aber

vor, weiterhin Ackerfrüchte für den regionalen

Konsum anzubauen. Dies ist für den

einzelnen Bauern wichtig, weil er auf diese Weise

eine Wirtschafts- und Lebensgemeinschaft

mit einer Frau eingehen kann. Die
Frauen von Juchitän, die alte selbständige
Händlerinnen und Handwerkerinnen sind,

verarbeiten und verkaufen die Produkte der

Männer. Ohne wirtschaftliche

Kooperationsbeziehung gibt es für sie auch keine

Lebensgemeinschaft mit einem Mann. So

einfach ist das (Holzer 1994).

Auch die Bäuerin in unseren Breiten hatte,
teilweise bis weit in dieses Jahrhundert hinein,

die selbständige Kontrolle über
verschiedene Produktionszweige auf dem Hof,
einschliesslich des Verfügungsrechts über die

Einkünfte, die sie aus dem Verkauf der
Produkte löste. Dieses Recht ist ihr sukzessive

genommen worden, bis dahin, dass es heute

verboten ist, Milch, Butter und Käse direkt

zu vermarkten, es sei denn, der Hof verfüge



Müll und Abwasser. Zumal für die Mechanisierung

werden Kredite aufgenommen, die

häufig zur Überschuldung führen. Aber
Maschinen werden auch oft genug vorschnell

gekauft, weil sie ihren Besitzer aus der Position

des gesellschaftlich gering geschätzten

Subsistenzproduzenten - der damit eine

gesellschaftlich als weiblich definierte Position

einnimmt, in die Position des industriell
produzierenden Geldverdieners - eine

gesellschaftlich als männlich dominant definierte

Position, gebracht haben. Die subsistenzpro-
duzierende Seite der Bauernwirtschaft wird

demgegenüber zu einem unwichtigen Beitrag

entwertet. Sie geht zunehmend und

ausschliesslicher zu Händen der Frau, und

obwohl diese den ganzen Tag schuften mag, tut
sie nun angeblich nichts Eigentliches mehr.

Die Bäuerin ist hausfrauisiert worden.

über eine Milchquote und dazu eine Direkt-

vermarktungsquote und es würden

sogenannte Hygieneauflagen erfüllt, die sonst

den Fabrikmolkereien gestellt werden, die

das verderbliche Gut über Hunderte von
Kilometern transportieren und es tage- und

wochenlang lagern, was bei der Bäuerin gar
nicht der Fall ist. Auch die Vermarktung und

Herstellung anderer typischer Produkte der

Bäuerin wurden und werden ihr von seiten

des Staates enteignet: Bie., Schnaps, Fleisch,

Geflügel, Eier. Vieles davon wurde im Zuge
der Kriegsvorbereitungen vor dem Ersten

und dem Zweiten Weltkrieg unter staatliche

Kontrolle gestellt, und die Verbraucherinnen

haben diese Enteignungen schliesslich

durch ihr Konsumverhalten mit- und

weitergetragen (Kohlbeck 1985; Müller

1997).

Auf diese Weise wurde die Bäuerin immer

mehr zur Hausfrau. Die Trennung in
öffentlich-männlich und privat-weiblich hält
entlang der Trennlinie bezahlt / unbezahlt auch

auf den Höfen Einzug. Es entsteht die

sogenannte Aussenwirtschaft, die vom Mann
betrieben wird und die Geld einbringt. Weil sie

die Maschinen bezahlen müssen, geraten die

Bauern unter Druck, nicht nur Überschüsse

von Subsistenzprodukten, sondern gezielt

für den Verkauf anzubauen - z.B. Zuckerrüben,

Raps, oder gegenwärtig sog. Biomasse.

Dazu kommen dann die Pflichtversicherungen

jeglicher Art, die Kosten für Benzin,

Strom, Wasser, die Steuern und Abgaben für

Perspektiven der
Eigenständigkeit:
Die Kleinbäuerinnen
Aber gerade im Bereich der kleinen Höfe,
die aufgrund ihrer Kleinheit noch am ehesten

Bauernhöfe sind, entstehen neue Formen

der Kooperation und Produktion, die

speziell auch für Frauen eine Perspektive
eröffnen. Dazu gehören Formen der

Erwerbskombination, die helfen, die patriarchal

Engstirnigkeit der europäischen
Bauerntradition zu überwinden. Viele Höfe können

sich, wie man sagt, «nur» noch im

sogenannten Nebenerwerb wirtschaftlich
aufrechterhalten. Tatsächlich aber handelt es

sich dabei um eine übliche Erscheinung der

bäuerlichen Ökonomie: Der Hof ist die sub-

sistenzsichernde Basis, von der aus und um
die herum andere Erwerbstätigkeiten gruppiert

werden. Häufig bedeutet
Nebenerwerb, dass der Mann einer industriellen
Lohnarbeit nachgeht, während die Frau den

Hof macht. Dass kluge Frauen dafür sorgen,
dass sie auch nominell als Bäuerin anerkannt

werden, zeigt sich an der steigenden Zahl

weiblicher Besitzerinnen beim Kleineigentum.

«In den Betrieben unter 5 ha sind

38,3% der selbständigen Landwirte Frauen;

bei Betrieben zwischen 5 und 20 ha sinkt ihr
Anteil bereits auf 11,9% ab, und in Betrieben

über 20 ha liegt er bei nurmehr 5,4%.»

Insgesamt nimmt die Zahl der
Betriebsinhaberinnen in Deutschland zu. 1976 sind es

5%, 1994: 8,7% und in der Gruppe bis

24 Jahre sind es sogar 15% (In-
hetveen/Blasche 1983,26; Grossenbacher

1996,186; Schmitt 1997).

Eine andere Schiene, über die die

bäuerliche Ökonomie neu entsteht,
ist der ökologische Anbau. Da er

mit sehr viel mehr Handarbeit
verbunden ist als der konventionelle,
chemisierte Anbau, Lohnarbeit aber von
kleinen Besitzerinnen kaum bezahlt werden

kann, ist die Rückbesinnung auf Formen der

gegenseitigen Kooperation und Teilhaberschaft

zwingend notwendig. Es waren
bislang eher kleine Höfe, die umgestellt haben.

Anstatt im konventionellen Wettbewerb

niederkonkurriert, kaputt subventioniert und

zum Aufgeben gezwungen zu werden,
erhofften sich die Kleinen durch die besseren

Biopreise dennoch ein Auskommen zu
finden.

Der Bioanbau,
die vertane Chance?

Allerdings zeigen sich inzwischen auch im

Bioanbau Konzentrationstendenzen, die

befürchten lassen, dass auch dieser Ausweg für
landwirtschaftliche Lebens- und

Wirtschaftsgemeinschaften bald versperrt sein wird.

Zum einen wird in Österreich bereits massiv

und in Deutschland in Vorbereitung, von den

Bioverbänden die Vermarktung im Supermarkt

vorangetrieben. Dieser Weg erinnert

uns an die Entwicklung der landwirtschaftlichen

Verkaufs- und Verarbeitungsgenossenschaften,

die im Laufe dieses Jahrhunderts

immer mehr der Selbstkontrolle der Bäuerinnen

entglitten und zu Grossunternehmen

wurden, die nun den Höfen industrielle

Produktionsmethoden und die Funktion von
Zulieferunternehmen aufzwangen. Deshalb

sprechen viele nicht mehr von Raiffeisen

sondern von Raffeisen. Angesichts der

höchst monopolistischen Struktur des

Lebensmittelhandels - die zehn grössten

Unternehmen des Lebensmittelhandels

beschicken fast 80% des gesamten Marktes; die

grössten 4 wiederum 70 % davon - heisst der

Supermarktweg für Bioprodukte nichts

anderes, als sich der diktatorischen Marktmacht

der Monopole ausliefern (Frankfurter
Rundschau 15.3.1996). Das Diktat der grossen

Stückzahl, der Zentralisierung, des nur
kommerziellen Kalküls und des Nieder-

(UUJ

ö
1-^1
S

o>

13



KS

(UU)sy?
jZb) konkurrierens zwischen den Biohöfen

ocn wird Einzug halten. Zum zweiten

^ kommt dieser Entwicklung ein neues

Phänomen in Deutschland entgegen.
In Ostdeutschland sind inzwischen

JIT auch ehemalige LPGs auf biolo-

L,/i gischen Anbau umgestellt worden,
die schon von ihrer Grösse her (bis zu
1000 ha) nicht bäuerlich funktionieren

können.

Direktvermarktung auf dem Hof oder durch

den Marktstand einen grossen Anteil
ausmacht. Typischerweise übernehmen viele

Frauen diesen Part und erobern sich damit

einen Bereich zurück, der der Hausfrauisie-

rung zum Opfer gefallen war. Der
Supermarktweg bedeutet also ganz konkret, dass

Frauen wieder die Möglichkeit genommen
wird, ein unabhängiges Einkommen zu
erwirtschaften.

Dieser Konkurrenzentwicklung ist von Seiten

der Verbände, von staatlicher und EU-
Seite und von Verbraucherseite nicht nur
nichts entgegengesetzt worden, sondern sie

wird sogar gefördert. Ursache ist das nur
technische Konzept von ökologischem
Anbau. Man ist einzig daran interessiert, dass

keine Pestizide und Pharmaka verwandt

werden, die soziale Organisation der
Produktion scheint gleichgültig. In Wirklichkeit
aber beinhaltet allein die bäuerliche Organisation

von ihrer inneren Logik her das

ökologische Vorgehen als Bestandteil der

Wirtschaftsweise selbst. Unter anderen

Bedingungen kann das ökologische Prinzip
nicht von Dauer sein.

Ursache ist aber auch der Patriarchalismus

der Biobauern selbst. Auf der Tagung eines

Bioverbandes konnte Veronika Bennholdt-
Thomsen vor kurzem beobachten, wie die

Mehrzahl der anwesenden männlichen

Betriebsvertreter für die Vermarktung über den

Supermarkt plädierten, weil sie «aus der
Nische des Bioanbaus» herauswollten. Mit
anderen Worten, sie wollen auch richtig ökonomisch

wirtschaften, am anerkannten,
herrschenden Marktkampf teilnehmen und nicht

in der nach bäuerlicher Subsistenz miefenden

Nische überdauern. Dabei war es genau
diese Nische, dank derer die Mehrheit von
ihnen überleben konnte. Es war ausserdem

die kleinräumige, regional bezogene Vielfalt,
die ihnen ein Einkommen garantierte.
Ausserdem: Eine Nische neben der anderen ist

auch flächendeckend. Statt in diesem Sinne

aber zu leben und leben zu lassen, erklären

sie sich jetzt einstimmig den Konkurrenzkrieg.

Auch ein weiterer Aspekt des Supermarktweges

macht frau besonders hellhörig. Der
Markt musste bislang im Biobereich fast

vollständig neu aufgebaut werden, wobei die

14

Ein grosses Problem allerdings ist die

Arbeitsüberlastung rundherum im Bioanbau,

so dass auch viele Bäuerinnen für

Rationalisierung und Zentralisierung plädieren.

Die Arbeitsüberlastung kommt aber

nicht zuletzt deshalb zustande, weil die

Grössendimensionen und der Pro-

duktausstoss der konventionellen, stark

mechanisierten und chemisierten Höfe, die

zudem in grosshändlerische,

«broker»-Vermarktungsstrukturen eingebunden sind,

fortgesetzt wird. Die Versuchung,
ebensolche Vermarktungswege im Bioanbau

einzuschlagen ist deshalb gross. Folge ist die

Vereinnahmung und Pervertierung des

bäuerlichen Bioanbaus und seiner neuen
Möglichkeiten für Frauen. Deshalb ist es notwendig,

im Bioanbau bewusst das Tempo und

das Produktionsvolumen zu drosseln, sich

der bäuerlichen Agrarkultur zu besinnen,

und den Zwang, Gewinne zu erwirtschaften,

zu reduzieren.

Aber es gibt zunehmend auch

Neueinsteigerinnen, die sich aufgrund der ökologischen

Moral, dem Wunsch, der städtisch-

industriellen-intellektuellen Entfremdung
zu entkommen und auf der Suche nach

einem selbstbestimmten Arbeitsplatz der

Landwirtschaft zuwenden. Alle diese

Neuschöpfungen können nur bestehen und

vor allem nur dann alle Kräfte für einen sozial

und kulturell ungewöhnlichen Weg
mobilisieren, wenn die Arbeitsteilung nicht
hierarchisch ist, und zwar gerade auch die

geschlechtliche Arbeitsteilung nicht. Es ist
deshalb nicht verwunderlich, wenn in vielen

Landkommunen und neuen landwirtschaftlichen

Gemeinschaften das Geschlechterverhältnis

ein zentrales Thema in der Gestaltung

der Lebens- und Wirtschaftsgemeinschaft

ist.

Bäuerliche Ökonomie,
Regionalisierung und die
Subsistenzperspektive
Subsistenzperspektive heisst, die drei Kolonien

des Kapitals: die Natur, die Frauen und

die Dritte Welt, zu entkolonisieren. Deshalb

kommt der bäuerlichen Wirtschaft in meinem

alternativen Wirtschaftsentwurf eine

zentrale Bedeutung zu. Denn die bäuerliche

Kultur und Wirtschaftsweise ist von ihrer

Anlage her nicht kolonialistisch. Diese
Ansicht hat nichts mit einer utopischen

Wunschvorstellung zu tun, sondern sie kann

leicht empirisch festgestellt werden.

Während die Agrarfabriken in Deutschland,

vor allem mit Massentierhaltung, auf den

billigen Import von Futtermitteln aus der Dritten

Welt aufgebaut sind, ist der Bauernhof,
der nicht an der Gewinnmaximierung orientiert

ist, auf die Hof und Leute erhaltende

Kreislaufwirtschaft aufgebaut. Für die hiesige,

die tierische Kreatur zutiefst missachtende

Massentierhaltung wird allein für das Futter

eine Anbaufläche benötigt, die doppelt

so gross ist, wie die vorhandene. Deshalb

sagt man, deutsche Rinder weiden am La
Plata. Die negativen Folgen in den Dritte-
Welt-Ländern, etwa durch den Anbau des

Futtermittels Soja für den Export, sind

bekannt: Zerstörung der Anbaufläche für die

eigene Ernährung, Landkonzentration und

Vertreibung der Bäuerinnen von ihrem

Land, chemische Verseuchung der Böden

und des Wassers. Umgekehrt führt der

subventionierte Export von deutschem und

europäischem Rindfleisch etwa nach Afrika,
dort zur Zerstörung der einheimischen

Rinderzucht. (Vgl. den Beitrag von Karin

Adelmann: «Mit Kühlschiffen aus Europa gegen
die Nomaden des Sahel», Frankfurter Rundschau

4.9.1993.) Demgegenüber ist die

bäuerliche Hofwirtschaft auf die

Vermarktung der Überschüsse in der eigenen

Region verwiesen.

Durch die bäuerliche Hofwirtschaft kann das

Naturverhältnis wieder entkolonisiert werden.

Sie ist nicht, wie die Agrarfabriken, auf

der Plünderung der Natur aufgebaut. Schon

im Sinne des Eigennutzes ist die Bauernwirtschaft

auf die Rücksicht gegenüber den

natürlichen Produktivkräften angewiesen.

Die Gesundheit der Tiere, des Bodens und



der Pflanzen im Rahmen einer Mischkultur
ist die beste Garantie für das Fortbestehen

des Hofes. Die Kreislaufbewirtschaftung ist

für die kleinen Höfe zugleich auch die billigste

Anbaumethode. Zwischen der
kapitalintensiven industriellen und der bäuerlichen

Agrarproduktion klaffen Welten. Es handelt

sich um zwei verschiedene Produktionssysteme.

Dort, wo die Böden nicht so fett sind, also

weniger Profit zu machen war, sind die

(kleinen) bäuerlichen Höfe anzutreffen, die

auch am leichtesten auf ökologischen Landbau

umstellen können, weil sie letztlich
sowieso schon ökologisch gewirtschaftet
haben. So werden jene vielfältig durchsetzten

Landschaften mit Heiden, Feuchtwiesen,

Mittelgebirgswald und -weiden erhalten, die

vielen Städterinnen als Erholungsgebiet
gelten. Aber auch die ausgeräumte Landschaft

mit Massentierställen könnte mit bäuerlicher

Wirtschaft wieder bewohnbar werden.

Die bäuerliche Ökonomie ist die Basis für

regionales Wirtschaften, nicht allein
hinsichtlich der Landwirtschaft, sondern auch

im Sinne der kombinierten landwirtschaftlichen,

handwerklichen und auf sonstigem
Erwerb aufgebauten Lebensweise. Denn der

Hof und die Landwirtschaft bleiben auf alle

Fälle das Zentrum, von dem aus, sozusagen
in einem regionalen Radius, die übrigen
Aktivitäten ausgeübt werden. Die Regiona-

lisierung, d.h. Produktion, Austausch und

Konsum in und aus der Region, ist für uns

ein integraler Bestandteil einer Politik gegen
den Kolonialismus der Globalisierung, auch

gegen die Kolonisierung und weitere

Entmündigung unseres Lebens im Norden.

Politik ist hier als Subsistenzpolitik von unten

gemeint, also als eigenmächtige

Alltagsstrategie, die jedem Menschen möglich ist.

Die einfachste und äusserst wirkungvolle
Massnahme, die jeder/jedem sofort zur
Verfügung hat, besteht darin, nur Produkte aus

der Region einzukaufen. Dies wiederum

vermag die bäuerliche Ökonomie zu stärken.

Aber, das grösste Problem der Bauernwirtschaft

in Mitteleuropa ist ihr Patriarchalismus.

Die industrieorientierte Agrarpolitik
und der Wunsch, an der «ehrenvollen»,

kriegerischen Wachstumsökonomie teilzunehmen,

verhindert, dass viel mehr Höfe bei uns

an der Subsistenzorientierung festhalten

oder sie wieder entdecken würden. Der
Bazillus der Gewinn- und Konsumorientierung
hat die Männer infiziert, aber auch die Frauen.

Meines Erachtens ist für die Entkolonisierung

der Köpfe und Herzen vom patriar-
chalen, kapitalistischen Muster eine andere

soziale Organisation als die von männlichem

Geldgewinner und der Hausfrau notwendig.
Mit anderen Worten, die Kleinfamilie muss

auf den Höfen aufgehoben werden, was

sowieso schon «von alleine» passiert. Aber
statt die Zersplitterung und Auflösung der

Hofwirtschaft passiv zu erleiden, zeigen
dissidente Bäuerinnen einen eigenständigen

Weg, indem sie den Zugang zum
Land «vergemeinschaftlichen».

Neue Formen der
sozialen und
wirtschaftlichen
Organisation
Es gibt bei uns inzwischen viele

Bauern und Bäuerinnen, die neue Formen

der sozialen und wirtschaftlichen Organisation

der Höfe erschaffen, damit es weitergehen

kann. Solche Neuschöpfungen werden

auch deshalb notwendig, weil sehr viele Höfe

unter den Kindern keine Nachfolgerinnen
mehr finden. Diejenigen Eltern, die sich

nicht damit begnügen wollen, dass der Hof

zwar sie noch gut ernähren wird, nach ihnen

aber als wirtschaftender Hof verschwunden

sein wird, und das oft, nachdem er Jahrhunderte

lang existiert hatte, greifen zu neuen

Konstrukten. Sie können weder durch

Produktionsaufgaberente Stillegungsprämie,
durch Pachtgeld oder hohe Verkaufssummen

zum Aufgeben gebracht werden.

Neue Wege, um als Hof bestehen zu können,
sind: Neue Besitzregelungen, Erweiterung
des Kreises der Mitarbeitenden mit entsprechend

anteiligen Pflichten und Rechten

(GbR, GmbH, Gemeinschaftsregelungen

usw.) und Erzeuger-Verbraucherzusam-
menschlüsse. In vielen dieser Fälle wird der

individualistische Begriff von Privatbesitz an

Land aufgelöst, weil er sich als hinderlich
erweist. So gehört zum Privatbesitz heutzutage

komplementär die Lohnarbeit dazu. Aber
kleine und mittlere Höfe erwirtschaften

nicht das Geld, um Mitarbeiterinnen zahlen

zu können. Was sie aber bieten können, ist

die gesicherte Subsistenz. Deshalb

garantieren sie etwa durch lebenslange
Niessbrauchrechte und Erbbaupacht, dass

Teilhaber-Mitarbeiterinnen unmittelbar ihre
Subsistenz durch Arbeit aneignen können

(vgl. «Ein dissidenter Bauer» in: Bennholdt-

Thomsen/Mies 1997, S.113-14).

Im Subsistenzsinn des Umganges mit dem

Land hatte eine Gruppe von Longo Mai-
Freundinnen nach der Wende das «Unmögliche»

verlangt: «Dass der staatliche Boden

in treuhändischer Verwaltung durch die

Gemeinden der ansässigen Bevölkerung zur

Nutzung überlassen wird». Aber «Die

CZt)

CÜJ

^3

(UUJ

cdS)

o

15



C£/t)

3S
^ Kommunalisierung des Bodens blieb

o [=3 Utopie» (Flugblatt der dennoch 1996

^ gegründeten Longo Mai Kooperative
in Mecklenburg). Statt aus dem alten,
sozialistischen Staatsbesitz einen neu-

_ en, lokalen Gemeinschaftsbesitz zu

C^/i schaffen, wurde in Ostdeutschland

mit allen Mitteln der Privatbesitz an

Land inthronisiert, damit das Kapital
auch Anreize finde, die von ihm erwartete

segensreiche Wirkung zu entfalten. Clevere

ehemalige LPG (Landwirtschaftliche
Produktionsgenossenschaft-Vorsitzende konnten

so mit staatlichem «Treuhand»-Segen die

ehemaligen Kleinbesitzer und späteren
Genossenschafterinnen um ihren Zugang zum
Land prellen.

Allgemein fällt auf, dass die hier skizzierten

neuen Wege zumal im Bioanbau beschritten

werden, und dass hinter solchen Regelungen
meist ein anderer Geist der Beziehung zur
Natur wie der gemeinschaftlichen Beziehung
zwischen den Menschen steckt. Das trifft auf

neue Formen der Organisation der Produktion

wie der Vermarktung zu.

Für eine neue, subsistenzorientierte soziale

und wirtschaftliche Organisation der
Landwirtschaft ist es notwendig, dass Stadt und

Land wieder näher zusammenrücken. Dies

geschieht gegenwärtig vor allem durch die

verschiedensten Formen der

Erzeugerinnen-Verbraucherinnen-Zusammenschlüsse.

Eine der konsequentesten Formen ist dabei

die CSA. Community Supported Agriculture
nennt sich eine Form des Zusammenschlusses

zwischen Erzeugerinnen und

Verbraucherinnen, bei der die Verbraucherinnen

mitfinanzieren, mithelfen, die Abnahme

garantieren und eine gewisse Mitsprache
haben. «CSA ist weniger ein ausformuliertes

Konzept als die Grundüberlegung, dass alle

Menschen wieder einen grösseren Bezug zur
Landwirtschaft haben sollten und deren

Wichtigkeit erkennen», schreibt Tanja Lo-

ziczky (1997, 21). CSA beruht ursprünglich
auf Rudolf Steiners Ideen und ist in den 80er

Jahren von Deutschland aus in die USA und

in andere Länder gelangt. In USA gibt es

bereits über 300 CSA-Farmen.

Eine weitere Verbindung von Stadt und

Land schafft die Organisation WWOOF.
Was früher auf den Höfen durch die Hilfe
der auswärtigen Verwandtschaft in Stosszei-

16

ten und in den Ferien bewältigt werden

konnte, wird heute häufig durch die Organisation

der Wahlverwandtschaft ersetzt.

Interessant ist in diesem Zusammenhang ein

Netzwerk, in dem Biobäuerinnen und -bau-

ern ihnen unbekannten Städterinnen Platz

zur Mithilfe anbieten: «Willing Workers On

Organic Farms» (WWOOF). Hier machen

Leute aus der Stadt mit, die es notwendig
und wünschenswert finden, Kontakt zum

Boden, zu Tieren und Pflanzen zu haben und

auf dem Land zu arbeiten.

Wie in allen überindustrialisierten Ländern

des Nordens gibt es auch in Mitteleuropa
einen Auszug von Leuten aus der Stadt aufs

Land und in die Landwirtschaft. Die
österreichische Bundesanstalt für Bergbauernfra-

gen, die sich besonders um den Erhalt der

bäuerlichen Wirtschaft bemüht, hat ein

Forschungsprojekt zu «Aussteigerinnen in
ländlichen Regionen» durchgeführt. Gemeint

sind dabei jene Leute aus der Stadt, die seit

den frühen 70er Jahren zunehmend aufs

Land und in die Landwirtschaft gegangen
sind (Groier 1997).

Zumal bei den sog. «alternativen Aussteigerinnen»

beobachtet der Autor typisch bäuerliche

Einstellungen: «Auflösen der scharfen

Abgrenzung zwischen Arbeitszeit und

Freizeit in Richtung,Lebenszeit'»,
«gemeinschaftliches Arbeiten, Arbeitsfeste», «Betonung

des Subsistenzcharakters... Arbeit eher

als Mittel der Bedürfnisbefriedigung und

nicht der Kapitalvermehrung». Dazu kommt
aber auch ein typisches Phänomen der
bäuerlichen Familienwirtschaft unserer Breiten.

«Bezüglich der Arbeits- und

Rollenverteilung zwischen Mann und Frau sind

allerdings auch in den interviewten

Aussteigerhaushalten nach wie vor tradierte
Verhaltensmuster festzustellen (Frauen haben

weniger Freizeit, leisten den Grossteil der

Hausarbeit und sind weniger in die

landwirtschaftliche Arbeit eingebunden)» (Groier
1997,180).

Anfang der 80er Jahre entstehen in Deutschland

ländliche Lebens- und

Wirtschaftgemeinschaften, die sich «Kommune» nennen.
Sie zeichnen sich durch spezifische Prinzipien

aus: Gemeinsame Ökonomie, Konsensprinzip

bei Entscheidungen, kollektive

Arbeitsstrukturen und Abbau kleinfamiliä¬

rer geschlechtsspezifischer Machtstrukturen.
Sie knüpfen an das Gedanken- und Kulturgut

der gemeinschaftlichen Organisationsformen

an, die sich nach 1968 im
Zusammenhang der Studentenbewegung in den

Städten gebildet haben (Kollektiv 1996; eu-

rotopia 1-2/96,22-23).

Im direkten Zusammenhang mit dem Subsi-

stenzgedanken sind in Deutschland die sog.
Ökodörfer gegründet worden. Inzwischen

gibt es mindestens zwei konsolidierte

Projektanfänge, beide in den Neuen Bundesländern.

Die von Heidelberg ausgehende Initiative

hat sich, allerdings ohne ihren Initiator

Jörg Sommer, 1993 im Ökodorf-Projekt-
zentrum Gross Chüden (bei Salzwedel)

niedergelassen und beherbergt inzwischen 60

Erwachsene und Kinder (Halbach in euro-

topia 1-2 /96).

Ein weiteres Ökodorf-Projekt ist das «Le-

bensGut Pommritz», das 1993 nördlich von
Dresden entstand. «Ziel ist die Entwicklung,

Erprobung und der beispielhafte Betrieb

einer ökologischen Siedlung mit regional-ori-
entierter nachhaltiger Kreislaufwirtschaft im

ländlichen Raum» (Selbstdarstellung in: eu-

rotopia, Herbst 1994). Statt nur Arbeitslosen-

und Sozialunterstützung solle die Regierung

den Menschen zu den Subsistenzmit-

teln, vor allem Land, verhelfen, um
eigenständig den Lebensunterhalt erwirtschaften

zu können. 1996 lebten im LebensGut

Pommritz rund 30 Personen. Nachdem die

ABM-Unterstützung, die alle anfangs erhalten

haben, ausläuft, scheinen sich Finanzpro-



bleme gehäuft zu haben (Kathrin Schanze,

ebd. 36-37).

Die bereits mehrfach erwähnte Zeitschrift

«eurotopia» gibt einen guten Überblick über

Gemeinschaftsprojekte, hilft zur Vernetzung
und macht Mut, sich an ähnliche Unterfangen

zu wagen. Da gibt es «Sternendörfer»,

«Überlebensinseln», «Mother Earth Land»,

«Lebensgärten», «Christliche
Gemeinschaftshöfe» und, und, und. Es entsteht der

Eindruck, dass in Deutschland/Europa eine

Gründungsbewegung neuer Gemeinschaften

stattfindet, die fast alle den direkten

Zugang zum Land suchen, weil sie ein anderes

Naturverhältnis praktizieren wollen und weil

sie den Landbau für die Selbstversorgung als

Basis der Gemeinschaft betrachten.

Die vernetzten Gemeinschaften haben

angefangen eine wichtige Brücke zu schlagen, die

zwischen den spirituell motivierten
Gründungen, den «Spiris» und «den Politischen»

(eurotopia 1-2/96). Meines Erachtens tut eine

weitere Brücke not, die zwischen neuen

Gemeinschaftswilligen und dissidenten

Bäuerinnen, die gegenüber dem
wachstumsökonomischen Weg dissident sind und am

bäuerlichen Weg festhalten. Denn die

bäuerliche Lebens- und Produktionsweise
beruht auf einer alten kultureLen Tradition, die

den neuen Gemeinschaften hilfreich sein

könnte:

- Im Umgang mit der Genügsamkeit im

Rahmen der alltäglichen Subsistenzöko-

nomie.

- Indem der Stolz und das Selbstbewusst-

sein vermittelt würden, die aus der

eigenständigen Versorgung mit allem, was der

Mensch zum Leben braucht, erwachsen.

- Indem die Autonomie gegenüber jeglicher
übergeordneten Autorität auch im Gefühl

verankert wird.

Umgekehrt könnten die alten Bauernfamilien

von den Neuen lernen, ihre patriarchalen
Strukturen zu problematisieren.

Veronika Bennholdt-Thomsen,

Institut für Theorie und Praxis der Subsi-

stenz e.V., Bielefeld/Fögenhof

Literatur
Bennholdt-Thomsen, Veronika:

Hausfrauisierung und Migration, in: dies,

und Andrea Dokter, Gülsün Firat,

Brigitte Holzer und Karin Marciniak:

Frauen aus der Türkei kommen in die

BRD, Periferia/CON Verlag,

Lüdinghausen, 1987:14-32

Hoppichler, Josefund
Krammer, Josef:
Was wird aus Österreichs

Bauern? in: Brandstaller, Trautl

(Hg.), Österreich 21/2, Anstösse

zur Strukturreform, Wien 1996,

S.173-196

C£nl
oi—I

(UUJs
C£7l1

(UUJ

=§l

o
Bennholdt-Thomsen, Veronika und

Mies, Maria: Eine Kuh für Hillary.
Die Subsistenzperspektive, Verlag

Frauenoffensive, München 1997

Bock, Gisela und Duden, Barbara:

Arbeit aus Liebe, Liebe als Arbeit.

Die Entstehung der Hausarbeit im

Kapitalismus, in: Frauen und

Wissenschaft, Beiträge zur Berliner

Sommeruniversität, Berlin 1976

Imfeid, AI: Hunger und Hilfe,
Provokationen, Zürich 1975

Inhetveen, Heide und Blasche, Margret:
Frauen in der kleinbäuerlichen Landwirtschaft,

Opladen, 1983

Kandiyoti, Deniz: Sex Roles and

Social Change: A comparative Appraisal

of Turkey's Women, in: Signs, Vol. 3,

Nr. 1,1977

Comité d'information Sahel: Qui se nourrit

de la famine en Afrique?, Paris 1975

Deutscher Bauernverband, (Hg.):
Situationsbericht 1995, Zur wirtschaftlichen

Lage der Landwirtschaft,
Bonn 1995

Deutscher Bauernverband, (Hg.):

Argumente 1997, Trends und Fakten zur
wirtschaftlichen Lage der deutschen

Landwirtschaft, Situationsbericht 1996,

Bonn 1997

eurotopia, Zeitschrift für «Leben in

Gemeinschaft», Heft 1-2/96,

Schwerpunkt: Love in Action, Politik
und Spiritualität

eurotopia, Zeitschrift für ökologisch
und sozial verträgliche Lebensweisen,

Heft 19/95, Anders leben, anders

wirtschaften, Bericht über aktuelle

Modellversuche einer sozial und

ökologisch zukunftsfähigen Lebens- und

Wirtschaftsweise

Grossenbacher, Veronika: Frauen als

landwirtschaftliche Betriebsleiterinnen.

Erfahrungen von Frauen aus bäuerlichen

Familienbetrieben, in:AgaraBündnise.V.,
Bonn (Hg.), Landwirtschaft 96,

Der kritische Agrarbericht, Bonn 1996,

S. 186-191

Kolbeck, Thekla: Landfrauen und

Direktvermarktung: Spurensicherung

von Frauenarbeit und Frauenalltag,

Infosystem Planung GhK, Fachbereich

13 Stadtplanung und Landschaftsplanung,

Kassel 1985

Kollektiv Kommune Buch, Hg.:
Das Kommunebuch: Alltag zwischen

Widerstand, Anpassung und gelebter

Utopie, Verl. Die Werkstatt,

Göttingen 1996

Krammer, Josef: Österreichs EU-Beitritt:
Die verpasste Chance für eine

europaweite ökosoziale Agrarpolitik, in:

AgaraBündnis e.V., Bonn (Hg.),

Landwirtschaft 96, Der kritische

Agrarbericht, Bonn 1996, S. 25-28

Lerner, Gerda: Die Entstehung des

Patriarchats, Campus Verlag,

Frankfurt/ New York 1991

Loziczky, Tanja: Kooperationsformen
zwischen Bauern/Bäuerinnen und

Verbraucherinnen. Wege zu einem

solidarischen Wirtschaften im

Ökologischen Landbau anhand von

ausgewählten Beispielen, Diplomarbeit,
Universität für Bodenkultur, Institut für
Ökologischen Landbau, Wien 1997



C£7û

O I 1

25S
Mies, Maria: Subsistenz-

o 1=1 Produktion, Hausfrauisierung,

Kolonisierung, in: Beiträge zur
feministischen Theorie und Praxis,

Nr. 9/10,1983

: Brauchen wir eine neue

,Moral Economy'?, in: Politische

Ökologie, Sonderheft Nr. 6,

Vorsorgendes Wirtschaften, München 1994

dies,: Frauen, Nahrung und globaler
Handel, ITPS, Bielefeld 1996

Mitterauer, Michael: Der Mythos von
der vorindustriellen Grossfamilie, in:

Rosenbaum, Heidi (Hg.), Seminar:

Familie und Gesellschaftsstruktur.

Materialien zu sozioökonomischen

Bedingungen von Familienformen,

Frankfurt u.M., 1980, S. 128-151

Moore, Joseph und Moore Lappé,
Frances: Vom Mythos des Hungers.

Die Entlarvung einer Legende: Niemand

muss hungern, Frankfurt 1978

Müller, Christa: Von der lokalen

Ökonomie zum globalisierten Dorf,
ITPS, Bielefeld 1997

Müller, Julius Otto: Probleme

eigenständiger Agrarkultur im Sahel.

Bauern zwischen Erwerbsdruck und

Desertifikation, in: Gödde, Hugo und

Dieter Voegelin (Hg.), Für eine bäuerliche

Landwirtschaft, Schriftenreihe des

Fachbereichs Stadtplanung/Landschaftsplanung

der Gh Kasse, 1988, S. 136-140

NACLA (North American Congress

on Latina America): Weizen als Waffe.

Die neue Getreidestrategie der amerikanischen

Aussenpolitik, Reinbek bei

Hamburg, 1976

Paré, Luisa: Revoluciones verdes para
espantar revoluciones rojas, Mexiko 1979

Planck, Ulrich (1964) : Der bäuerliche

Familienbetrieb zwischen Patriarchat und

Partnerschaft, Stuttgart

Poppinga, Onno: Bauern und Politik,

Frankfurt a.MJ Köln 1975

Das Buch zum Thema

Sahlins, Marshall: Stone Age

Economics, London 1974

Schmitt, Mathilde: Und welche Rolle

spielt das Geschlecht? Landwirtinnen in

ihrem Arbeitsalltag; in: AgaraBündnis
e.V., Bonn (Hg.), Landwirtschaft97,
Der kritische Agrarbericht, Bonn 1997,

S. 161-171

Scott, James C.: The Moral Economy of
the Peasant. Rebellion and Subsistenz in

Southeast Asia, New Have/ London 1976

Shanin, Teodor. Defining peasants:

essays concerning rural societies,

expolary economies, and learning

from them in the contemporary world,

Oxford 1990

Shiva, Vandana: The Violence of the

Green Revolution, Dehra Dun 1989

Spittler, Gerd: Tschajanow und die

Theorie der Familienwirtschaft,

Einleitung zu Tschajanow, Alexander,

1987, S. VII-XXVIII

Thompson, E.P.: The Making of
the English Working Class,

Hammondsworth, 1980

Tschajanov, Alexander: Die Lehre von

der bäuerlichen Wirtschaft, Campus,

Frankfurt a.M. 1987 (1923)

Wolf, Eric: Peasants, Englewood Cliffs,
New Jersey, 1966

Wolf, Heinz Georg: Die Abschaffung
der Bauern. Landwirtschaft in der

EG - Unsinn mit Methode,

Frankfurt a. M. 1987

Ole Subsistence(»pektit

ie Kuh für Hillary

Eine Kuh für Hillary
Die Subsistenzperspektive; Verlag
Frauenoffensive München, 1997

Dieses Buch liefert Beispiele, wie
Frauen und Männer sich bei uns
und in anderen Gegenden der
Welt sehr wohl in der Endlichkeit
der Welt zufrieden eingerichtet
haben. Dem Bild der Knappheit und
der vorgeblichen Notwendigkeit
der Naturzerstörung werden wahre

Geschichten und Analysen
gegenübergestellt, die zeigen, wie
die Natur in Hülle und Fülle gibt,
wie Menschen die Natur pflegen
und aus dem Sattsein ihr Glück
beziehen. Das ist Subsistenz. Mit
der Subsistenzorientierung
machen sich Frauen und Männer die
Produktivität wieder zu eigen, die
heute dem Geld zugeschrieben
wird. ,Eine Kuh für Hillary' ist ein
Buch über Ökonomie und Kultur,
über einen alternativen
Wirtschafts- und Gesellschaftsentwurf.
(Klappentext)

Ich habe das Buch mit zunehmendem

Interesse und steigender
Spannung gelesen. In einer klaren
Analyse wird vor dem Auge des
Lesers die Sackgasse aufgezeigt,
in die uns der von jeglicher sozialen

Verantwortung losgelöste
Kapitalismus und Neoliberalismus
führt. Die Autorinnen bleiben
jedoch nicht bei der bisweilen beis-
senden Kritik stehen, vielmehr
zeigen sie Wege aus der Sackgasse
auf, die für die Gesellschaft und
die Natur zur Gesundung führen
könnten. Nur, und das ist immer
der Haken an der Sache: Solche
Wege müssen begangen werden!

sr.


	Hauptreferat und Arbeitskreis A : Frauen und Landwirtschaft

