
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 44 (1989)

Heft: 3

Artikel: Der Aufstand der Geprellten

Autor: Bünter, Adelhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-892241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-892241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reihe von chemischen Hilfsstoffen
schlössen die Lücken. Zehntausende
vor allem kleine Betriebe blieben dabei

auf der Strecke. Die Landwirtschaft

und mit ihr das ganze Volk
erlebten in diesen Jahrzehnten eine
Umstrukturierung, wie sie wohl zuvor
noch nie stattgefunden hatte.

Hans Müller und seine Frau Maria
verfolgten diese Entwicklung mit
Sorge. Beide, der wissenschaftlich
geschulte Biologe und die feinfühlende

Frau mit dem Gespür für
Zusammenhänge konnten sich nicht damit

anfreunden, dass Kunstdünger
und Pestizide die Antwort auf
fehlende Arbeitskräfte und trotz
Hochkonjunktur immer mehr ins Hintertreffen

geratene bäuerliche Einkommen
sein sollten.

Eigene Versuche im Hausgarten und
im Schulgarten auf dem Möschberg
und das systematische Durchforsten
geeigneter Literatur brachte beide
zur Überzeugung, dass nur biologische

Methoden langfristig die
Bodenfruchtbarkeit erhalten und die
Bauernfamilien von neuen Abhängigkeiten

bewahren konnten.
1946 war das Ende der politischen
Tätigkeit von Hans Müller. In diesem

Jahr gründete er mit einigen
Gleichgesinnten die Bio-Gemüse AVG Gal-
miz und begann mit der Herausgabe
der Vierteljahresschrift «Kultur und
Politik». Beides diente dem gleichen
Ziel: seinen Bauern durch Bildung
einen Vorsprung verschaffen. Dieser
Vorsprung sollte sich in einer besseren

Qualität niederschlagen, die
wiederum das geeignetste Mittel ist, den
Absatz langfristig zu sichern. (Dass
Absatzschwierigkeiten dann nicht als
Folge einer neuen Krise, sondern wegen

Überproduktion eintraten, war
damals noch nicht so genau
vorauszusehen, ändert aber an der Richtigkeit

der Überlegungen überhaupt
nichts.)
Einen Durchbruch brachte das
Zusammentreffen Müllers mit dem
deutschen Arzt Hans Peter Rusch.
Seine Aufsätze über die «Naturwissenschaft

von morgen» (Verlag Emil
Hartmann) Hessen aufhorchen. Das
Zusammentreffen von Müller und
Rusch kann als die eigentliche
Geburtsstunde des organisch-biologischen

Landbaus als eigenständige
Bewegung betrachtet werden,
obwohl beide auf viele ältere Quellen
(zum Beispiel Sir Albert Howard)
zurückgreifen konnten.

Ausblick

Was Hans und Maria Müller aus
bescheidenen Anfängen aufgebaut
haben, hat sich als wegweisend für weitere

Generationen erwiesen. Biologischer

Landbau ist im Begriff, eine
anerkannte Landbaumethode zu werden,

die einiges zur Lösung unserer
Umweltprobleme beitragen kann.

Obschon viele andere Gruppen ebenfalls

daran arbeiten, haben wir die
Absicht, uns auf dem Möschberg weiterhin

mit aller Kraft für diesen Weg
einzusetzen. Dazu wird die Bauernhei-
matbewegung in den nächsten Jahren

grossen Anstrengungen
unternehmen, einmal um das Haus auf
dem Möschberg auf einen zeitgemäs-
sen Stand zu bringen, anderseits um
mit einem attraktiven Programm
einen echten Beitrag zur Förderung
des biologischen Landbaus leisten zu
können.

Wenn Sie, liebe Leser, uns in diesem
Vorhaben unterstützen können, sei
es mit einem Abonnement dieser
Zeitschrift oder sogar mit einer
Spende, freut uns dies ganz herzlich.

Werner Scheidegger

KULTUR
Der Aufstand der Geprellten
Im Radiovortrag vom 25. Juni 1989 hat
derAlitor, HerrDr. P. Adelhelm Bunter
aus dem Kapuzinerkloster in Stans,
mutig aufgeschlossene Gedanken zu
entscheidend wichtigen Problemen der
Religionen und Kirchen vorgetragen.
Mit dem Einverständnis des Autors
dürfen wir seine Ausführungen in der
Zeitschrift «Kultur und Politik»

veröffentlichen, wofür wir ihm bestens danken.

Wir hoffen damit, manchen Lesern
Denkanstösse zu vermitteln, um die
schwierigen Probleme der Religionen
und Kirchen für die Zukunft kreativ
mitgestalten zu helfen.

Beat Müller-Roulet

Es ist Ihnen sicher schon aufgefallen,
wie spannungsreich unsere
religiöskirchliche Umwelt geworden ist. Von
modernen geistigen Strömungen, wie
etwa New Age oder Esoterik, gehen
starke religiöse Impulse aus, die
verschieden beurteilt werden. Kirchliche
Gruppen sind aktiver und aggressiver
geworden. Die Unruhe hat auch die

Landeskirchen erfasst. Richtungskämpfe

zerreissen die Pfarrgemeinden.
Kirchliche Ereignisse spalten die Gläubigen

in feindliche Lager. Anderseits
scheinen Glaubensauffassungen, die
ganze Generationen geprägt haben,
wie etwa die Unterscheidungslehren
zwischen den Konfessionen, belanglos
zu werden. Es kommt immer häufiger
vor, dass Angehörige einer Konfession
beim Wohnungswechsel auch ihre
Konfessionszugehörigkeit verändern.
Aus allen Ecken und Enden der Gesellschaft

strömt uns eine religiöse,
moralische, weltanschauliche und kirchliche
Vielfalt entgegen und erzeugt tiefgreifende

Bewusstseinsveränderungen.
Die einen reagieren auf diese neue
Situation recht gelassen. Sie spüren eine
neue Freiheit und sind froh darüber.
Sie sind nie in Gefahr, in ein religiöses
Niemandsland zu geraten.

Diese Feststellung darf uns aber nicht
darüber hinwegtäuschen, dass vor
allem religiös engagierte Mitmenschen
den heutigen Zustand als bedrohlichen
Notstand empfinden. Es wird ihnen

unheimlich. Im Strom der Veränderungen

verlieren sie jene Sicherheiten,
die sie früher im erlernten Glauben, in
der vermittelten Moral und in der
kirchlichen Gemeinschaft fanden. Dieser

Zustand erzeugt eine tiefgreifende
Angst, welche sachliche Auseinandersetzungen

erschwert. Diskussionen
schlagen um ins Emotionale und
Irrationale, verbunden mit Nervositäten
und Gehässigkeiten. Was als Darlegen
von Sachfragen beginnt, endet in
einem erregten Auflisten von
Standpunkten, an denen jenes vernünftige
Gespräch zerschellt. Menschen, die
einander lieben und auch in der Lage
sind, im täglichen Leben liebenswürdig
miteinander umzugehen, verbohren
sich in solchen Auseinandersetzungen
derart, dass kein lösendes und erlösendes

Wort mehr möglich ist. Wir stellen
uns angesichts dieser Ausweglosigkeiten

die Frage, warum ist das so?
Einer der Gründe, der vor allem in der
religiös-kirchlichen Polarisierung von
entscheidender Bedeutung ist, scheint
mir zu wenig beachtet zu werden. Es
geht um folgendes:

5



In der heutigen offenen, pluralen
Gesellschaft verlieren die Glaubenswahrheiten

ihre Verbindlichkeit. Die vielen
Religionsgemeinschaften, die gleichzeitig

im gesellschaftlichen Raum
wirken, heben sich in ihren Glaubensaussagen

gegenseitig auf. Sie werden
gleichgültig. Dieser Verbindlichkeitsverlust

erzeugt tiefgreifende Ängste
und das Gefühl der Entwurzelung.

ERSTER TEIL:
Glaube kann nicht unverbindlich sein

Alles, was mit Religion und religiösem
Glauben zusammenhängt, ist das
Verbindlichste im Menschen. Es bindet
ihn letztlich, absolut, also losgelöst
vom Menschen, es bindet als von Gott
kommende Forderung. Wehe, wenn
sogenannte religiöse Wahrheiten nicht
wahr sind, oder wenn sich moralische
Gesetze, die im Namen Gottes als
verbindlich abgefordert werden, als
Zwangsjacken entpuppen, die von
Menschen - vielleicht sogar mit
problematischen Begründungen - auferlegt

werden. Solche Erfahrungen müssen

den Menschen im Grunde des
Seins verletzen. Er fühlt sich betrogen
und geprellt. Letzte Sicherheiten fallen
dahin.
Keinem von uns kann es gleichgültig
sein, ob das, was wir glauben, im Kern
der Wirklichkeit entspricht, also wahr
ist oder nicht. Die Fragen nach dem
Woher und dem Wohin unseres
Daseins müssen so beantwortet werden,
dass sie dem Anspruch auf Wahrheit
genügen. Sonst verlieren wir den
Boden unter den Füssen. Keinem von uns
kann es gleichgültig sein, ob das, was
als Gebot Gottes bezeichnet wird,
sachlich richtig ist oder nicht. Denn
diese Gebote stehen über unserem Willen

und über unserer Freiheit. Wir
haben uns ihnen unterzuordnen, auch
wenn sie uns belasten. Und wir haben
auch das Recht, die Erfüllung dieser
Gebote, eben weil sie absolut, das
heisst unabhängig vom Bewusstsein
des Menschen gültig sind, von andern
zu erwarten, nötigenfalls sie mit
Rechtsmitteln zu erzwingen.
Keinem von uns kann es gleichgültig
sein, ob wir vor dem lebendigen Gott
bestehen können oder nicht. Nur
Oberflächliche und Unehrliche können

behaupten, die Verbindlichkeit
des ewigen Gottes berühre sie nicht.
Das Wissen, der lebendige Gott nimmt
mich an, so wie ich bin, ist grundlegend

für unser Lebensgefühl. Dieses
Gefühl setzt aber voraus, dass unsere
Gottesvorstellungen wahr und sachlich
richtig sind. Wie anders wollten wir
sonst unser Dasein beurteilen. Es gibt
da nur ein Entweder-Oder.

Daraus folgt: Religiöser Glaube, der
nicht als verbindlich und verlässlich,
das heisst als wahr und als sachlich
richtig erlebt wird, trägt auf die Dauer
nicht. Die grossen Weltreligionen
wussten das immer schon. Sie gaben
und geben verbindliche Antworten auf
die Fragen nach der Wahrheit des
individuellen Lebens, des Eleilsweges und
nach dem wirklichen Sinn des Geschehens

in der Weltgeschichte.
Es war ihnen ein Anliegen, die Gläubigen

in der Gewissheit, die volle Wahrheit

zu besitzen und den richtigen
Lebensweg zu kennen, zu bestärken. Dabei

beschritten sie bis in die neueste
Zeit hinein einen Weg, der heute als
fragwürdig erkannt worden ist. Sie
etablierten sich als die allein gültigen
Glaubensvermittler und wachten
sorgfältig darüber, dass ihr Alleinanspruch
nicht in Frage gestellt wurde. Überall
dort, wo Religionsgemeinschaften
Staatsreligionen wurden, konnte dieser
Anspruch auch gesellschaftlich abgesichert

werden. In der festgefügten
Innengruppe waren Zweifel kaum möglich.

Sie wurden zudem mit rechtlichen

Mitteln unterdrückt.
Die Mauern der gesellschaftlichen
Lebensbedingungen, welche das Zuhausesein

in einer heilen und sicheren
weltanschaulich-religiösen
Innengruppe ermöglichten, sind in den letzten

Jahrzehnten radikal eingestürzt.
Das ist das Neue der heutigen religiösen

Situation. Diese neue gesellschaftliche
Wirklichkeit fordert ihren Preis.

Die Grundfragen nach der Wahrheit
der Glaubensaussagen und der sachlichen

Richtigkeit der Gebote müssen
auf dem Elintergrund der pluralistischen

Gesellschaft neu gestellt und
beantwortet werden. Der Schutz der
Innengruppe, der es möglich macht, dass
etwas einfach «zum Glauben vorgesetzt»

wird, ohne den Beweis der
Wahrheit anzutreten, fällt heute
weitgehend weg. Was Kirchen mit dem
Anspruch auf Wahrheit formulieren
und was sie als Gebot Gottes, das heisst
als zum Heil notwendig, von ihren
Gläubigen fordern, spielt sich heute in
aller Öffentlichkeit ab. Man beobachtet

sich gegenseitig, entwickelt andere
Auffassungen und Vorstellungen und
deckt gegenseitig Fehler und Einseitigkeiten

auf. Zweifel und Bedenken am
übermittelten Glaubensgut können
von der Innengruppe, das heisst von
der eigenen Glaubensgemeinschaft
nicht mehr unterdrückt werden. Der
Gläubige muss sie aushalten, wenn er
sich nicht in ein unter gegenwärtigen
Lebensbedingungen weltfremdes
Ghetto zurückziehen will. Erschütterungen

können dem einzelnen Gläubigen

nicht erspart werden. Dies ist
besonders in der heutigen Übergangszeit
der Fall, da die kirchlichen Gemein¬

schaften noch nicht Zeit und Kraft
gefunden haben, die Anforderungen der
neuen Lage genügend aufzuarbeiten.
Es ist also der Verbindlichkeitsverlust,
der das heutige religiös-kirchliche
Leben belastet und zu Polarisierungen
führt. Beispiele mögen zeigen, wie
Gläubige diesen Verlust der Verbindlichkeit

und die damit verbundenen
Erschütterungen erleben:

Ein erstes Beispiel:
In den Jahren 1972 bis 1975 wurden in
den schweizerischen Bistümern
Kirchenversammlungen abgehalten. Die
Schweizer Katholiken stellten sich
damals die anspruchsvolle Aufgabe,
notwendige Klärungsprozesse in Gang zu
bringen. Ich lernte damals eine ältere,
berufstätige Frau kennen, die folgendes

erzählte: Sie hatte keine Gelegenheit,

einen Lebenspartner gleicher
Konfession kennenzulernen, weil sie
in der Diaspora lebte. Einen
andersgläubigen Mann zu heiraten war ihr
aber aufgrund des gesellschaftlichen
und kirchlichen Druckes verwehrt. So
blieb sie ledig. Sie fügte bei: «Glücklich
war ich in meinem Leben nie.» Sie
hatte die vermeintliche Verbindlichkeit

kirchlicher Normen ihrem persönlichen

Lebensglück übergeordnet. Was
musste in ihr vorgehen, als diese
Verbindlichkeit besserer Einsicht wegen
aufgegeben wurde.
Im gleichen Zusammenhang sagte eine
andere Synodenteilnehmerin nach der
Verabschiedung des Dokumentes über
die bekenntnisverschiedenen Ehen:
«Wieviel seelische Qual wäre mir
erspart worden, wenn die Kirche schon
vor 20 Jahren so gedacht hätte.» Sie
hatte Tränen in den Augen.

Ein zweites Beispiel:
In jeder Gesellschaft spielen sich
Regeln ein, die das Verhalten der
Geschlechter, das Eingehen einer Ehe, die
Wertvorstellungen über Sexualität,
Treue, Unauflöslichkeit der Ehe, usw.
ordnen. Diese Normen erhalten ihre
letzte Verbindlichkeit vor allem durch
die Religionsgemeinschaften, das
heisst sie verpflichten dann vor Gott
unter Sünde. Wenn nun diese
Wertvorstellungen sich grundlegend verändern

und wenn Gesellschaft und
Kirchen diese NormVerschiebungen nicht
registrieren, aufarbeiten und nicht
neue sachgerechte Richtlinien als
Lebenshilfen formulieren, entstehen
schwerwiegende Gewissenskonflikte.
Gläubige erleiden eine tiefe innere
Trauer, wenn sie erfahren, dass sie sich
über Jahre Gesetzen unterwarfen -
klassische Beispiele: voreheliche
Sexualität und Empfängnisverhütung -
die sich als trügerisch erweisen. Sie stellen

fest, dass sie einen fragwürdigen
Verbindlichkeitsanspruch zu ihrer Ge-

6



wissensnorm gemacht haben. Begreiflich,

dass sie Mühe haben, einer
aufsteigenden Verbitterung Herr zu werden.

Solche seelischen Erfahrungen
bilden allzuoft den Hintergrund dafür,
dass Gespräche über diese Thematik
blockiert sind. Der innere Zwiespalt
erzeugt eine Ratlosigkeit, die eine sachliche

Auseinandersetzung hindert und
nicht selten extreme Reaktionen
hervorruft: Entweder verhärtet man sich
in den früher als verbindlich erklärten
Normen und stellt die sogenannten
«neuen Freiheiten» als Teufelswerk
hin, oder wirft alle Normen über Bord.
Man holt nach, was man früher wirklich

oder vermeintlich verpasst hat.
Beides ist weder sinnvoll noch sachlich
richtig.

Drittes Beispiel:
Das Verhältnis der grossen Religionen
und der religiösen Gruppen zueinander

war früher weitgehend durch
Distanz oder Ablehnung bestimmt. Es

waren höchstens Wissenschafter, etwa
Religionssoziologen, welche das
Gemeinsame der Religionen erkannten.
Heute ist praktisch jeder in der Lage,
die grossen weltanschaulichen
Entwürfe kennenzulernen und das
religiöse Gedankengut anderer
Glaubensgemeinschaften auf sich wirken zu
lassen. Unweigerlich tauchen dann
grundsätzliche Fragen auf, wie etwa:
«Was ist nun wirklich wahr? Gibt es
tatsächlich eine Wiedergeburt? Wer
hat am Ende recht?» Diese Fragen
nagen mehr an der religiösen Substanz als

man gemeinhin meint. Sie zernagen
vorallem den Charakter der Verbindlichkeit

der eigenen, vermittelten
religiösen Anschauungen. Was bleibt, sind
Zweifel, die das Herz des Menschen
nicht erträgt. Das Herz will Wahrheit.
Wer sich der Herausforderung nach
Wahrheit nicht stellt und sich nicht
bemüht, seinen Glauben in einer neuen
Verbindlichkeit zu verankern, verfällt
entweder einer auf die Dauer unerträglichen

Oberflächlichkeit oder lässt sich
irgendeinmal zu einer Kurzschlusshandlung

hinreissen. Fanatismus,
Hörigkeit, Ausscheren von menschlichen
Bindungen und Verpflichtungen,
Glaube an völlig unkontrollierbare
Offenbarungen, die irgend eine Privatperson

erhalten haben soll, sind solche
Kurzschlusshandlungen.
Wie religiöser Glaube und wie moralische

Normen für den einzelnen
Menschen verbindlich werden können, weil
sie durch Wahrheit und sachliche
Richtigkeit in sich als verbindlich
erkannt werden und damit auch alle
Menschen binden, möchte ich im
zweiten Teil des Vortrages darstellen.

ZWEITER TEIL:
Wie Glaube heute
verbindlich werden kann
Fassen wir zusammen: Der Verlust der
Verbindlichkeit und der damit verbundenen

inneren Sicherheit in Glaubensund

Sittenfragen bildet einen der
Gründe, die religiöse Spannungen
verursachen. Denn Unsicherheit in den
Urfragen empfindet der Mensch als
unerträglich. Herbeigerufen wird dieser

Verbindlichkeitsverlust durch die
Situation der offenen Gesellschaft. Die
heutige Kernfrage lautet demnach:
Wie können wir Glaubenswahrheiten
und sittliche Gebote neu begründen,
dass sie auch in unserer gesellschaftlichen

Umwelt ihre Verbindlichkeiten
erhalten.

Drei Forderungen müssen erfüllt
werden:

1. Ein neues Verständnis
der gemeinsamen Wahrheit

Was damit gemeint ist, zeigt eine
Begegnung mit einer 86jährigen Frau, die
aus ihrem Leben folgendes erzählte:
Ihre drei Kinder hatten alle einen
eigenen religiösen Lebensweg gewählt.
Ihr Sohn war aufgrund beruflicher
Tätigkeit mit Indien in Kontakt gekommen

und hatte sich intensiv mit den
dortigen Religionen auseinandergesetzt.

Er ist gläubiger Hindu geworden.
Die eine Tochter hatte einen Katholiken

geheiratet und lebt mit ihren
katholischen Kindern in einer katholischen

Gegend. Die zweite Tochter ist
ein engagiertes Mitglied der evangelischen

Kirche geblieben, wie es der
Familientradition entspricht. Die Frau
fügte bei: «Wir alle leben miteinander
in einem gesegneten Frieden.» Das
Neue an dieser Haltung ist folgendes:
Die durch Lebenserfahrung weise
gewordene Frau hatte in keiner Weise
das dumpfe Bewusstsein, zwei ihrer
Kinder seien leider vom wahren Glauben

abgefallen, wie dies einer gängigen
Beurteilung entsprochen hätte. Es war
ihr gelungen, ein Verständnis von
Religiosität zu gewinnen, das in einer
gemeinsamen Wahrheit für alle verbindlich

wird und den Ghettobezug
überwindet. Diese Form religiösen Glaubens

ist offen für Wahrheit, die sich in
verschiedenen Bildern und Aussagen
ausdrückt, in verschiedenen Kultformen

darstellt, aber im Grunde dieselbe
ist. Nur so kann die Zersplitterung und
der Verbindlichkeitsverlust, der vom
Erlebnis der Vielfalt sich vermeintlich
widersprechenden religiösen Gruppen
überwunden werden. Auf dem Weg zu
diesem neuen Verständnis religiösen
Glaubens ist noch viel theologische
und kirchliche Arbeit zu leisten. Dies

gilt im besonderen auch für die
Begründung sittlicher Gebote.
Deshalb ist zweitens notwendig:

2. Ein neues Verständnis
für die Begründung sachlicher
Richtigkeit moralischer Gebote

Wir haben im ersten Teil des Vortrages
daraufhingewiesen, dass die
Religionsgemeinschaften Gefahr laufen, Heilswege

und damit verbindliche
Lebensnormen aufzustellen, die sich in unserer

offenen Gesellschaft als auf die
Dauer nicht haltbar erweisen. Das
Resultat ist: Viele Gläubige fühlen sich
betrogen. Es wurden ihnen Freiheiten
genommen oder Lasten aufgelegt, die
im Namen Gottes nicht hätten aufbürdet

werden dürfen. Die Notlage der
Geprellten verursacht entsprechende
Reaktionen. Glaubwürdig werden
Gebote und vor allem Verbote aber nur
durch ihre sachliche Richtigkeit. Dann
ist auch ihre Verbindlichkeit einsichtig.

Moralisches Verhalten wird dann
nicht nur als subjektive Entscheidung
für mich, sondern als für alle geforderte

Norm erfahren. Es wird verbindlich.

Diese Begründung von Lebensnormen
ist nur möglich, wenn sich
Glaubensgemeinschaften nicht nur von ihren
Glaubensquellen und von Traditionen
leiten lassen, sondern wenn sie von den
inneren Gesetzen der Schöpfung und
von den Urbedürfnissen des Menschen
als Geschöpfe Gottes ausgehen. Praktisch

heisst das, dass eine weltweite
Zusammenarbeit mit den Wissenschaften
vom Menschen notwendig ist. Was in
früheren weltanschaulich geschlossenen

Räumen vornehmlich von den
Kirchen allein ausging - das
Ausformulieren des Sittengesetzes in konkreten

Anweisungen - ist in der offenen
Gesellschaft auch ein öffentliches
Anliegen.

Nur so können sittliche Normen
verbindlich und tragfähig werden.
Voraussetzung ist aber das gemeinsame
Bemühen um sachliche Richtigkeit.
Auch in dieser Beziehung muss heute
noch grosse theologische und
gesellschaftliche Arbeit geleistet werden.
Diese neuen Ansätze können aber nur
verwirklicht werden, wenn eine dritte
Forderung erfüllt wird:

3. Ein neues Verständnis kirchlicher
Gemeinschaft im Sinne einer
weltweiten Oekumene

Die Glaubensgemeinschaften müssen
sich bewusst werden, dass sie in der
offenen, pluralistischen Gesellschaft eine
andere Stellung einnehmen und ihre
Funktionen in einer veränderten Form
ausüben müssen, als dies früher der
Fall war. Sie müssen zwar Geborgenheit,

Sicherheit, menschliche Wärme
und menschliche Begegnungen in der

7



Innengruppe vermitteln, aber nur so,
dass das mit den andern Gemeinschaften

Verbindende und damit für alle
verbindliche sichtbar wird. Konkret
heisst das: Kirchen schenken gleichge-
sinnten Menschen einen bestimmten
Lebensraum, der von einer bestimmten

Tradition geprägt wird. Sie
sprechen in diesem Raum eine vertraute
Sprache, reden in vertrauten Bildern
über die grossen Fragen des Menschseins.

Sie verehren ein Buch, das ihnen
die geoffenbarte Weisheit vermittelt
und sie verehren die Geheimnisse des
Glaubens in einem Kult, den sie
verstehen, lieben, aber auch ständig
verändern und den neuen Gegebenheiten
anpassen. Sie leben einen Lebensstil in
Gerechtigkeit, Wohlwollen und Tole¬

ranz. Sie bilden eine Gemeinschaft
nach innen, aber so, dass sie ständig
auf dem Sprung sind, als einzelne und
als Gemeinschaften auf andere
hinzugehen. So werden sie hellhörig für das
Richtige aber auch für die Gefahren
der eigenen religiösen Gemeinschaft,
wie sie auch den Reichtum und die
Gefahren der übrigen Gemeinschaften
erkennen. In diesem ständigen Bemühen
zeichnet sich das ab, was gemeinsam
wahr ist, das Geheimnis des Ewigen
und Unveränderlichen wird sichtbar
und dieses gemeinsame Lebensgefühl
für das Richtige und Wahre verbindet.
Wahrheit ist überall und doch
nirgends, Wahrheit vollzieht sich im
Suchen und lässt sich als etwas erahnen,
das allen zugänglich ist, aber immer

wieder entgleitet. Ohne Auszug aus
dem Ghetto, in das sich die Weltreligionen

bisher weitgehend eingesponnen

haben, ist heute keine Lösung
möglich. Die sich bildende
Weltgemeinschaft hat nur dann eine Chance
zu überleben, wenn sie sich der
gemeinsamen geistigen und religiösen
Grundlagen bewusst wird. Das neue
Zeitalter, von dem viele Menschen
träumen, wird nicht durch neue
Ideologien herbeigeführt, sondern durch
Menschen, die begreifen, dass sie mit
ihrem Sein im göttlichen Sein gemeinsam

verbunden sind und damit an der
absoluten Wahrheit teilhaben. Diese
Wahrheit macht tragfähig.

Dr. P. Adelhelm Bünter
Kapuzinerkloster, 6370 Stans

POLITIK

Die zweite Revolution / Umbrüche im Osten Teil 1

Die Länder im Osten, insbesondere
Russland und China, erleben gegenwärtig

recht turbulente Zeiten.
In einer bewegten und blutigen ersten
Revolution wurden ab 1917 in Russland

die feudalen, despotischen Strukturen

zerschlagen, um endlich das
Volk von der «Knute» zu befreien und
in die Freiheit zu führen. Bald zeigte
sich, dass mit noch blutigerem Terror
eine marxistische Diktatur errichtet
wurde.
Auch in China verlief die erste Revolution

turbulent und blutig, als hätten
sich die Marxisten unter Führung von
Mao Zsedong an der Französischen
Revolution vor 200 Jahren in Frankreich

und Europa ein Beispiel genommen.

Die Geburt der Diktatur des Proletariats

forderte unzählige Opfer und
führte, wenn auch bei erträglicheren,
äusseren Lebensbedingungen, in eine
von den kommunistischen Parteien
hartnäckig verteidigte und schlussendlich

hoffnungslos verkrustete neue
Diktatur, welche ausgerechnet das
arbeitende Volk unterdrückt.
Dabei hatte der Vater der ersten
Revolution, Karl Marx, im kommunistischen

Manifest noch proklamiert:
«An die Stelle der alten bürgerlichen
Gesellschaft mit ihren Klassengegensätzen
tritt eine Assoziation, worin die freie
Entwicklung eines jeden die Bedingung für die
freie Entwicklung aller ist.»

Auch die despotischen, kirchlichen

Strukturen wurden attackiert und
zerschlagen und Lenin führte dazu aus:

«Durch die Fabrik der Grossindustrie erzogen

und durch das städtische Leben aufgeklärt,

wirft der moderne klassenbewusste
Arbeiter die religiösen Vorurteile mit
Verachtung von sich, überlässt den Himmel
den Pfaffen und bürgerlichen Frömmlern
und erkämpft sich ein besseres Leben hier
auf Erden.»

Diese visionären philosophischen
Grunderkenntnisse tönen wie ein
Hohn auf die dann folgende politische
und wirtschaftliche Wirklichkeit, wie
sie insbesondere in den Oststaaten, in
Russland und China, praktiziert
wurde. Politisch war von Freiheit in
der Praxis nichts festzustellen, und
wirtschaftlich gerieten die grossen
Entwicklungsländer, in welchen über ein
Viertel der gesamten Weltbevölkerung
- ungefähr 1,5 Milliarden Menschen -
leben, in eine immer schwierigere
Situation.
Gegen die sture und unbelehrbare
Verteidigung längst überholter Ideologien
musste früher oder später eine zweite
Revolution kommen. Radio und
Fernsehen, der moderne Informationsfluss,
haben trotz allen Restriktionen die
vulkanartigen Ausbrüche vorbereitet.
Die wirtschaftlichen Schwierigkeiten
und Zwänge trugen das ihre bei.
Der Korrespondent der NZZ wusste
aus Moskau zu berichten:

«In einer Erklärung vor dem Kongress der
Volksdeputierten hat Ministerpräsident

Ryschkow am Freitag mitgeteilt, die sowjetische

Auslandschuld in frei konvertierbarer

Währung belaufe sich zurzeit auf 34
Mia. Rbl. Die für 1989 erwarteten
Deviseneinnahmen veranschlagte der Regierungschef

auf 16 Mia. Rbl. Als ebenfalls für das
laufende Jahr zu erwartende Devisenaufwendungen

nannte Ryschkow mehr als
5 Mia. Rbl. für Importe von Getreide und
anderen Nahrungsmitteln, 2,5 Mia. Rbl.
für Maschinen und Einrichtungen moderner

Technologie, 2,6 Mia. Rbl. für
Produkte der chemischen Industrie, 1,5 Mia.
Rbl. für Rohstoffe und rund 2 Mia. Rbl. für
gewalzte Metalle. Da noch 12 Mia. Rbl. für
den Schuldendienst gebraucht würden,
ergebe sich ein Überschuss an Devisenausgaben,

der die Aufnahme neuer - vermutlich
vorab kurzfristiger - Kredite erforderlich
mache.»

Der an die Macht gelangte jetzige
Staatspräsident Gorbatchov hat als
Vertreter einer jüngeren Generation
gegen die verkrustete Gerontokratie
der alten Herren erkannt, dass Russland

in eine wirtschaftliche Katastrophe

treibt. Mit den Schlagwörtern
Glasnost und Perestroika versucht er,
die katastrophalen wirtschaftlichen
Verhältnisse in Russland zu sanieren
und gerät dabei prompt in eine
unabsehbare, politische zweite Revolution.
Mutig veranstaltete er vor kurzem
noch undenkbare Wahlen und liess
den gewählten Volkskongress debattieren.

Erst nachträglich muss er sich
Rechenschaft gegeben haben, dass die
diktatorische Herrschaft der kommu-

8


	Der Aufstand der Geprellten

