Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 39 (1984)
Heft: 1
Artikel: Ehrfurcht vor dem Leben!
Autor: Rusch, Hans Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-892253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-892253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Berufsstinden, der Industrie, der Gewerbe, der Wirtschaft, waren
dazu Jahrzehnte fiir die Umstellung geschenkt, die dem Bauern in
wenigen Jahren aufgezwungen wurde. Das fiir jede Entwicklung
zwingend notwendige Selbstvertrauen und der Selbstbehauptungs-
wille wurden schwer angeschlagen.
Und heute erhebt sich die Stimme der Natur selber wieder
unabweisbar fiir den gesunden Landbau und seine Triager! In der
Vorstellung der grofien Offentlichkeit hat die einst weithin unbeach-
tete Natur einen neuen Stellenwert, wie Jahrhunderte nicht vorher,
gewonnen. Es ist hohe Zeit, die Unterkihlung des Landbaues zu
liberwinden und ein jeder unserer neuen Generation sich neu zu
engagieren! Damit erst wichst ein neues Standesbewufitsein ohne
billigen Diinkel. Die technische Entwicklung darf nicht umkippen in
Scheu vor der Zukunft des Landbaues. Damit wichst wieder die
Geborgenheit im Erkennen der eigenen Stellung im sicherlich
rauhen Wind der Zukunft. ..
Die Zusammenkunft der jungen und junggebliebenen Bauern
dauerte noch lange liber den Vortrag des Sprechers hinaus. Und sie
spiirten sich jetzt stirker als eine Generation vor der Entschei-
dung ...

Prof. Franz Braumann

Doz. Dr. med. Hans Peter Rusch

Ehrfurcht vor dem Leben!

L

Wir stehen in einer unvergleichlichen Zeit. Noch niemals zuvor gab
es soviel Menschen auf der Erde, und noch niemals in der
Kulturgeschichte war das Gewand der Zivilisation so priachtig wie
heute. Unvergleichlich sind die Werkzeuge, die uns das Dasein
lebenswert machen sollen, und noch niemals hatten die Naturwis-
senschaften solche Méglichkeiten wie heute. Der Mensch, so
scheint es, hat sich selbst iibertroffen. Er beginnt, jenen biblischen
Turm zu bauen, dessen Zinnen in den Himmel reichen sollen.

Die Zeit scheint nahe, da alles, was es auf der Erde, ja, was es im
Weltall gibt, dem menschlichen Willen zuginglich ist. Anstelle

5



gottlicher Ordnung tritt eine menschliche Konstruktion, die zuwei-
len sogar den Anspruch erhebt, besser zu sein. Der Menschengeist,
so sagt man, sei ja ein Teil des gottlichen Geistes, der sich im
Menschen und seinem Tun offenbare, und diese seine neuesten
Werke seien nichts anderes als die Frucht seines Geistes, der ihn
befihige, iiber Materie, Raum und Zeit zu triumphieren und ewige
Werte zu schaffen. Wer hin und wieder seine Zeit damit verbringt,
Zeitungen zu lesen, wird diese moderne Religion, die neueste Abart
der Selbstanbetung, in allen Variationen tdglich vorfinden.

Es macht keinen Unterschied, ob da von kiinstlichen Monden, von
Kobalt-Wasserstoffbomben, von einer genialen chemischen Synthe-
se, von der Entwicklung des Fernsehens oder von noch besseren
Heilmitteln und Kunstdiingern die Rede ist. — Wir reden fast nur
noch von uns selbst, unseren Werken und Institutionen. Und wenn
man es ganz genau besieht, so dienen wir unserer eigenen Begierde
nach Macht, Grofie und Kleine, jeder in seinem Kreis. Heute kann
jeder daran teilhaben, es fragt sich nur, wer jeweils das gréfite Stiick
bekommt.

So haben wir uns die Welt «menschlich» eingerichtet. Wir haben
24 Stunden am Tage Musik, soviel wir wollen, kénnen tiglich
lehrreiche Vortridge héren und mit Hunderten von Mitmenschen
sprechen, ohne unsere vier Winde zu verlassen. Wir kénnen in
wenigen Stunden nach Italien fliegen — Goethe brauchte noch
Wochen dazu — Wir bauen Wolkenkratzer in einigen Wochen —
frither brauchte man Jahrhunderte, um den Kélner Dom zu bauen —.
Wir machen unsere Nahrung selbst, denn man kann sich beim lieben
Gott ja auf nichts verlassen. Unsere Zeit ist tatsdchlich unvergleich-
lich, wohin wir auch blicken.

Man mufl nicht besonders klug sein, um zu erkennen, dafl wir
Menschen uns libernehmen, dafl wir die Unmasse des Angebotes an
«Kultur» nicht verdauen koénnen. Es gibt schon recht viele
Mitmenschen, die mit mehr/minder Erfolg versuchen, der Entwer-
tung, die jedes Massenangebot mit sich bringt, zu entgehen.
Zuweilen finden sie sich in Gemeinschaften, und zuweilen bilden
sich aus den Reformations- und Renaissance-Ideen Systeme als
erstes Zeichen der Abkehr von den Wegen des 20. Jahrhunderts.
Wir miissen aber wissen — und dies soll uns heute hier beschiftigen,
dafl mit Korrekturen an unserer Lebensordnung nichts getan ist. Sie
ist ein Monstrum, eine Mif3bildung, und sie ist nicht lebensfihig; sie
wird es auch durch Korrekturen nicht. Was wir bisher tun, sind aber

6



nur Korrekturen. Ob das der Wissenschafter, der Industrie-Fach-
mann oder der wahrheitsuchende Laie tut, ist im Prinzip das
Gleiche; es dndert nichts am System, es 16st die Probleme nicht. Und
darum geht es.

Dafl wir uns mit der einseitig technisch-materialistischen Entwick-
lung die Probleme selbst geschaffen haben, soll man nicht bezwei-
feln. Als die moderne Geburtshilfe, Kinderheilkunde, Seuchen-
hygiene, Chirurgie und allgemeine Firsorge geschaffen wurden,
wuchs die Menschheit rapid an. Die natiirliche Auslese, die nur die
Besten zu Leben und Fortpflanzung zuldfit, wurde abgeschafft. Die
Masse «Mensch», die entstand, fordert Nahrung, Wohnung und
Eingliederung in den Arbeitsprozefl. Fordert also grofirdumige
Organisation, Massenerzeugung von Nahrung und technisierte
Anstrengung ungewoOhnlichen, nie dagewesenen Ausmafles. Das
sind die Probleme, und sie sind nicht wegzudiskutieren. Man mufl
mit ihnen rechnen, will man nicht die schénste und reinste Frucht
menschlichen Geistes, die Humanitit, iber Bord werfen.

Und nun ist, meine ich, das Stichwort gefallen. Am Begriff
Humanitit scheiden sich die Geister. Ist unsere Humanitit, die wir
in den letzten Jahren praktizieren, wirklich Humanitit im eigent-
lichen Sinne ? Die Antwort sollte nicht schwerfallen: So, wie wir sie
praktizieren ist sie es nicht; denn fiihren wir sie fort, so wird es bald
eine Menschheit geben, deren Erbgut — ohne jede Ausnahme! -
zwangsldufig, nach den einfachsten biologischen Regeln, so abge-
wertet und minderwertig ist wie nie zuvor in der Geschichte. Das
Leben solcher Menschen wire mit der vollkommendsten Zivilisation
nicht mehr lebenswert zu gestalten, und niemand wiirde daran
Freude haben kénnen. Was wir derzeit praktizieren, ist also nicht
Humanitit, eher ihr Gegenteil. Es sieht im Augenblick nur danach
‘aus.

Freilich wird auch nicht Humanitét daraus, wenn man die Probleme
auf nicht-humane, auf grausame Art zu l6sen versucht. — Es gibt
dafiir Beispiele genug aus der Menschheitsgeschichte. Immer berief
man sich auf das Vorbild der «Natur», die grausam sei und das
Minderwertige, das «lebens-unwerte» Leben riicksichtslos aus-
rotte. Man vergifit dabei ganz, dafl wir mehr sein wollen, daf} wir
mehr sein sollen als Kreatur. Wenn diese Pflicht, mehr zu sein als
Kreatur, heute mit jedem Tag schwerer zu erfiillen ist, so liegt das
nicht an einer verkehrten Ordnung der Schépfung, sondern daran,
dafl wir die Erde nach unserem Bilde gestaltet haben und tiglich

v



mehr gestalten. Wir haben nidmlich die natiirliche Auslese abge-
schafft, wir haben die Menschheit anwachsen lassen, ehe wir
imstande waren, ihre Probleme zu l6sen. Sie wiren zu l6sen nur in
Harmonie mit allem Lebendigen, und davon verstehen wir leider
noch sehr wenig. Wir haben die Forschung praktiziert, als sie dazu
bei weitem noch nicht reif war.

Eigentlich ist nur dieser eine Fehler gemacht worden, als man unsere
gegenwartige Lebensordnung konstruierte, als man Teilwissen und
Teilerkenntnisse fiir etwas Ganzes nahm und auf solchem Funda-
ment das Haus der Menschheit errichtete. Wo unser Wissen
Ganzheit ist — das ist es gegeniiber der leblosen Materie —, sind die
Werke dauerhaft, soweit es Dauerhaftigkeit bei der leblosen
Materie iiberhaupt gibt. Dort aber, wo unser Wissen Stlickwerk ist,
nimlich gegeniiber der lebendigen Materie, werden Fehler tiber
Fehler gemacht.

Unseren Vitern miissen wir noch die Ausrede zugute halten, dafi sie
es gut gemeint haben und nicht besser wissen konnten. Unsere
gegenwirtige Generation hat diese Ausflucht nicht mehr, denn
heute kann man es besser wissen. Lassen Sie uns auch diese
Erscheinung auf ihren Urgrund zuriickfithren, dann werden wir die
notwendige Einsicht und Klarheit bekommen.

Was wir heute erleben, ist ein Ubergang in eine andere Zeit, mit
allen Geburtswehen, Wirrnissen und Unklarheiten, wie sie stets eine
solche Zeit kennzeichnen. Das Alte macht den Versuch der
Rechtfertigung und will nicht zugeben, dafli unser Wissen nicht
ausreicht, um die Lebensordnung der Menschheit dauerhaft zu
gestalten. Es fliichtet in die Korrektur. Es flickt ein Haus und seine
Risse, das ein neues Fundament braucht.

In Wirklichkeit geht es ganz einfach um das Eingestidndnis, dafl die
Wissenschaft gegeniiber dem Lebendigen versagen muf}, wenn sie
die Regeln und Gesetze des Anorganischen, des Leblosen auf das
Lebendige anwendet. Fiir das Lebendige gelten sie ndmlich — leider!
— nicht. Ich sage «leider», denn anders wiére es uns einfacher, und
die Lenkung des Lebendigen wire fiir uns ebenso einfach wie das
Beherrschen des Technisch-Mechanischen. Und hier liegt der
eigentliche Fehler. Wir tun, als sei das Leben nichts anderes als ein
komplizierter anorganischer Vorgang, ebenso durchschaubar und
ebenso lenkbar wie die Stickstoffsynthese oder die Konstruktion
eines der technischen Wunder.



In Wirklichkeit ist die eigentliche Wissenschaft doch schon viel
weiter. Gerade diejenigen, die den Grund zur technischen Entwick-
lung unseres Jahrhunderts gelegt haben, beginnen sich und uns zu
beweisen, ich betone nochmals: zu beweisen, da3 die lebendigen
Vorginge nicht mit den Forschungsmitteln zu durchschauen sind,
mit denen man das Leblose durchschaut. Die Physiker sind also
imstande, mit physikalischen Methoden nachzuweisen, dafl das
physikalisch-chemisch-mathematische Denken in der Welt des
Lebendigen nicht gilt, weil dieses Denken menschliche Konstruk-
tion ist, eine Hilfswissenschaft, deren Geltung sogar gegeniiber dem
Anorganischen zu versagen beginnt, um so mehr aber gegenitiber
dem Lebendigen.

Vielleicht findet es mancher witzig, dafl ausgerechnet Physiker die
Gestalter der Lebensordnung von heute, diese Wahrheit ausspre-
chen; immerhin wird ja damit zugegeben, dafl der universelle
Anspruch der Physik nicht begriindet ist. Dariiber kann aber nur
licheln, wer die eigentliche Wissenschaft nicht kennt und sie
verwechselt mit der lauthals hérbaren Zweckwissenschaft unserer
Tage. Hier sucht man nichts als vergidngliche, augenblickliche
Vorteile, dort aber sucht man seit eh und je nur die Wahrheit. Es ist
schon eine sehr ernste Sache, wenn Physiker bekennen, dafl man die
Lebensvorginge nicht mit den Regeln der sogenannten exakten
Forschung durchschauen kann.

Und das ist nun der Anfang eines neuen, eines anderen Zeitalters.
Man wird das leichter erkennen, wenn man sich erinnert, dafl von
den Biologen in der vergangenen Zeit stets der sogenannte «exakte
Beweis» verlangt wurde. Ja, er wird noch heute verlangt. Erst vor
wenigen Jahren stellte mir der Chefchemiker eines Groflunterneh-
mens — ein Mann, der es durchaus gut mit uns meint — folgende
Frage: «Wir haben ein grofles Interesse daran, beweisen zu kénnen,
warum die sogenannten ,biologischen’ Erzeugnisse besser sind als
die anderen. Wie kénnen Sie das beweisen?» — Es mufl hinzugefiigt
werden, dafl die Rede war von wirklich «biologischen» Erzeugnis-
sen der Landwirtschaft, nicht von den sehr hiufigen, die «biolo-
gisch» genannt wurden und es doch nicht sind.

In dieser Frage — «wie kénnen Sie das beweisen?» — liegt das ganze
Problem der heutigen Zeit beschlossen. Der Mann, der sie gestellt
hat, ist im sogennanten exakten Denken erzogen. Er verlangt
Beweise im Sinne seines Denkens. Man muf}, sagt er, doch in
irgendeiner Weise « Experimente» anstellen kénnen, mit denen man

9



«beweisen» kann, dafl die aus natiirlichen Kriften gewachsene
Nahrung besser ist, als die kiinstlich erndhrte sie liefert. Er fihrt an,
dafl man doch heute schon die landwirtschaftliche Produktion
kontrolliert, dafl man sie untersucht auf Nihrstoff-, Vitamin-,
Ferment-, Spurenelement-Gehalt und anderes, dafl man sie am
Versuchstier und auch am Menschen priift.

In Wirklichkeit ist es ganz tuberflissig, zu beweisen, dafl eine
Nahrung, die unter der Wirksamkeit eines voll-lebendigen Mutter-
bodens zustande gekommen ist, besser ist als diejenige, der wir
kinstliche Nihrstoffe zufiihren miissen. Sie ist auf jeden Fall und
unter allen Umstdnden besser. Warum soll man das beweisen? Wir
kénnen es nidmlich nicht beweisen in dem Sinne, in dem dieser
Beweis verlangt wird. Wir kénnen das ganz einfach deshalb nicht,
weil unser Wissen zum direkten, unmittelbaren, zum sogenannten
exakten Beweis nicht ausreicht. Die Frage ist also zu frih gestellt,
und vielleicht darf sie niemals in aller Zukunft gestellt werden,
jedenfalls nicht so. Wir kénnen sie hochstens anders stellen, nimlich
so: Wie kann man beweisen, dafl diese «biologisch gezogene»
Pflanze wirklich unter idealen biologischen Voraussetzungen ge-
wachsen ist? Wie kann man beweisen, daf3 dieser Pflanze alles zur
Verfiigung stand, was sie zum nattirlichen Dasein in voller Gesundheit
und Fruchtbarkeit braucht ?

Die Frage in dieser Form kann leider niemand stellen, der im
herk6mmlichen Denken erzogen ist, dessen Denkgrundlagen das
sogenannte exakte Denken erschaffen hat. Sie ist «biologisch»
gestellt. Sie bekennt, dafl es uns noch nicht und vielleicht niemals
moglich ist, die Nahrungsqualitdt kausal-analytisch zu beweisen,
dafl wir bestenfalls damit Anhaltspunkte, aber keine «Beweisen
bekommen. Der Biologe mufl also voraussetzen, dafl es eine
vollkommene kiinstliche Nahrung derzeit nicht gibt, weil wir nicht
wissen, was alles dazugehort. Er setzt voraus, daf die natirlichen
Lebensvorgange derzeit immer noch allein imstande sind, vollkom-
mene Nahrung herzustellen, und danach richtet er seine Beweise ein.
Die Frage: « Wie konnen wir beweisen, daf die ,biologischen’ Produkte
besser sind als die anderen?» ldft sich also indirekt durchaus
beweisen, genau so indirekt, wie der Biologe immer beweisen mufp.
Tatsachlich kann man Nahrungs- und Bodenqualitaten mit biologi-
schen Methoden einwandfrei nachweisen. Wir selbst kontrollieren seit
Jahr und Tag viele tausend Hektaren mit einem mikrobiologischen
Test. Es ist auf diese Weise gelungen, Diingemethoden auszuarbeiten,

10



die fir die Zukunft richtungsweisend sind, und es ist vor allem
gelungen, endlich die Unsicherheit gegeniiber den als «biologisch»
angebotenen Produkten zu beseitigen, auch den Schwindlern das
Handwerk zu legen. Wir sind dort nun inzwischen soweit, daf sich
auch die ersten «exakten» Beweise ergeben. Sie bestehen darin, daf} bei
voll-lebendigem Boden die hochsten Ertrdage, die besten Milchleistun-
gen, der niedrigste Krankheitsbestand beim Vieh, das hochstmogliche
Hekrolitergewicht des Getreides, die beste Lagerfahigkeit der Hack-
friichte, die sicherste Rentabilitat der Betriebe und vieles mehr erzielt
werden — genau das, was dem biologischen Landbau bisher bestritten
wird.

Das Mangan im Boden und die
Immunitat der Kuh gegen den
Bazillus Bang

Fiir Professor Voisin ist diese Krankheit «ein biologischer
Unfall»

Ich habe meinen Familien versprochen, in der Friihjahrsnummer von
«Kultur und Politik» noch einmal in einem kleinen Ausschnitt aus
dem Werke des grofien franzosischen Tierarztes Prof. Voisin zu
berichten. Diesmal geschieht es, indem ich aus seinem beriihmten
Buche: «Boden und Pflanze — Schicksal fiir Tier und Menschy,
wiedergebe, was er iliber den Bazillus Bang berichtet. Damit enthilt
auch diese Nummer fiir meine Freunde und ihre Tiere einen
interessanten Ausschnitt.

Das durch den Mangan-Mangel im Boden verursachte
Verkalben hat nicht unbedingt seuchenhaften Charakter.
Kommen wir auf die Versuche der Universitit Wisconsin zuriick, in
deren Verlauf nachgewiesen werden konnte, dafl der Mangan-
Mangel im Boden bei der Kuh Stérungen in der Fortpflanzung
hervorrief. Diese Storungen manifestieren sich haufig durch Verkal-
ben. Aber einer dieser Forscher hat deutlich den folgenden Punkt
unterstrichen:

«Wir stellten zahlreiche Aborte bei den Kiihen fest, deren Futter aus
Heu und Kérnern der manganarmen Béden stammten. Aber es wurde
weder im Fétus noch in der Kuh irgendein Mikroorganismus der
Brucellose gefunden, ein deutliches Anzeichen dafiir, daf3 diese
Aborte nicht von dieser epizootischen Krankheit hervorgerufen
waren.»

11



	Ehrfurcht vor dem Leben!

