
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 39 (1984)

Heft: 1

Artikel: Ehrfurcht vor dem Leben!

Autor: Rusch, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-892253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-892253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berufsständen, der Industrie, der Gewerbe, der Wirtschaft, waren
dazu Jahrzehnte für die Umstellung geschenkt, die dem Bauern in
wenigen Jahren aufgezwungen wurde. Das für jede Entwicklung
zwingend notwendige Selbstvertrauen und der Selbstbehauptungswille

wurden schwer angeschlagen.
Und heute erhebt sich die Stimme der Natur selber wieder
unabweisbar für den gesunden Landbau und seine Träger! In der
Vorstellung der großen Öffentlichkeit hat die einst weithin unbeachtete

Natur einen neuen Stellenwert, wie Jahrhunderte nicht vorher,
gewonnen. Es ist hohe Zeit, die Unterkühlung des Landbaues zu
überwinden und ein jeder unserer neuen Generation sich neu zu
engagieren! Damit erst wächst ein neues Standesbewußtsein ohne
billigen Dünkel. Die technische Entwicklung darf nicht umkippen in
Scheu vor der Zukunft des Landbaues. Damit wächst wieder die
Geborgenheit im Erkennen der eigenen Stellung im sicherlich
rauhen Wind der Zukunft.
Die Zusammenkunft der jungen und junggebliebenen Bauern
dauerte noch lange über den Vortrag des Sprechers hinaus. Und sie

spürten sich jetzt stärker als eine Generation vor der Entscheidung

Prof. Franz Braumann

Doz. Dr. med. Hans Peter Rusch

Ehrfurcht vor dem Leben!
I.

Wir stehen in einer unvergleichlichen Zeit. Noch niemals zuvor gab
es soviel Menschen auf der Erde, und noch niemals in der
Kulturgeschichte war das Gewand der Zivilisation so prächtig wie
heute. Unvergleichlich sind die Werkzeuge, die uns das Dasein
lebenswert machen sollen, und noch niemals hatten die
Naturwissenschaften solche Möglichkeiten wie heute. Der Mensch, so
scheint es, hat sich selbst übertroffen. Er beginnt, jenen biblischen
Turm zu bauen, dessen Zinnen in den Himmel reichen sollen.
Die Zeit scheint nahe, da alles, was es auf der Erde, ja, was es im
Weltall gibt, dem menschlichen Willen zugänglich ist. Anstelle

5



göttlicher Ordnung tritt eine menschliche Konstruktion, die zuweilen

sogar den Anspruch erhebt, besser zu sein. Der Menschengeist,
so sagt man, sei ja ein Teil des göttlichen Geistes, der sich im
Menschen und seinem Tun offenbare, und diese seine neuesten
Werke seien nichts anderes als die Frucht seines Geistes, der ihn
befähige, über Materie, Raum und Zeit zu triumphieren und ewige
Werte zu schaffen. Wer hin und wieder seine Zeit damit verbringt,
Zeitungen zu lesen, wird diese moderne Religion, die neueste Abart
der Selbstanbetung, in allen Variationen täglich vorfinden.
Es macht keinen Unterschied, ob da von künstlichen Monden, von
Kobalt-Wasserstoffbomben, von einer genialen chemischen Synthese,

von der Entwicklung des Fernsehens oder von noch besseren
Heilmitteln und Kunstdüngern die Rede ist. - Wir reden fast nur
noch von uns selbst, unseren Werken und Institutionen. Und wenn
man es ganz genau besieht, so dienen wir unserer eigenen Begierde
nach Macht, Große und Kleine, jeder in seinem Kreis. Heute kann
jeder daran teilhaben, es fragt sich nur, wer jeweils das größte Stück
bekommt.
So haben wir uns die Welt «menschlich» eingerichtet. Wir haben
24 Stunden am Tage Musik, soviel wir wollen, können täglich
lehrreiche Vorträge hören und mit Hunderten von Mitmenschen
sprechen, ohne unsere vier Wände zu verlassen. Wir können in
wenigen Stunden nach Italien fliegen - Goethe brauchte noch
Wochen dazu -. Wir bauen Wolkenkratzer in einigen Wochen -
früher brauchte man Jahrhunderte, um den Kölner Dom zu bauen -.
Wir machen unsere Nahrung selbst, denn man kann sich beim lieben
Gott ja auf nichts verlassen. Unsere Zeit ist tatsächlich unvergleichlich,

wohin wir auch blicken.
Man muß nicht besonders klug sein, um zu erkennen, daß wir
Menschen uns übernehmen, daß wir die Unmasse des Angebotes an
«Kultur» nicht verdauen können. Es gibt schon recht viele
Mitmenschen, die mit mehr/minder Erfolg versuchen, der Entwertung,

die jedes Massenangebot mit sich bringt, zu entgehen.
Zuweilen finden sie sich in Gemeinschaften, und zuweilen bilden
sich aus den Reformations- und Renaissance-Ideen Systeme als
erstes Zeichen der Abkehr von den Wegen des 20. Jahrhunderts.
Wir müssen aber wissen - und dies soll uns heute hier beschäftigen,
daß mit Korrekturen an unserer Lebensordnung nichts getan ist. Sie
ist ein Monstrum, eine Mißbildung, und sie ist nicht lebensfähig; sie
wird es auch durch Korrekturen nicht. Was wir bisher tun, sind aber

6



nur Korrekturen. Ob das der Wissenschafter, der Industrie-Fachmann

oder der wahrheitsuchende Laie tut, ist im Prinzip das

Gleiche; es ändert nichts am System, es löst die Probleme nicht. Und
darum geht es.
Daß wir uns mit der einseitig technisch-materialistischen Entwicklung

die Probleme selbst geschaffen haben, soll man nicht bezweifeln.

Als die moderne Geburtshilfe, Kinderheilkunde, Seuchenhygiene,

Chirurgie und allgemeine Fürsorge geschaffen wurden,
wuchs die Menschheit rapid an. Die natürliche Auslese, die nur die
Besten zu Leben und Fortpflanzung zuläßt, wurde abgeschafft. Die
Masse «Mensch», die entstand, fordert Nahrung, Wohnung und
Eingliederung in den Arbeitsprozeß. Fordert also großräumige
Organisation, Massenerzeugung von Nahrung und technisierte
Anstrengung ungewöhnlichen, nie dagewesenen Ausmaßes. Das
sind die Probleme, und sie sind nicht wegzudiskutieren. Man muß
mit ihnen rechnen, will man nicht die schönste und reinste Frucht
menschlichen Geistes, die Humanität, über Bord werfen.
Und nun ist, meine ich, das Stichwort gefallen. Am Begriff
Humanität scheiden sich die Geister. Ist unsere Humanität, die wir
in den letzten Jahren praktizieren, wirklich Humanität im eigentlichen

Sinne? Die Antwort sollte nicht schwerfallen: So, wie wir sie

praktizieren ist sie es nicht; denn führen wir sie fort, so wird es bald
eine Menschheit geben, deren Erbgut - ohne jede Ausnahme! -
zwangsläufig, nach den einfachsten biologischen Regeln, so
abgewertet und minderwertig ist wie nie zuvor in der Geschichte. Das
Leben solcher Menschen wäre mit der vollkommendsten Zivilisation
nicht mehr lebenswert zu gestalten, und niemand würde daran
Freude haben können. Was wir derzeit praktizieren, ist also nicht
Humanität, eher ihr Gegenteil. Es sieht im Augenblick nur danach
aus.
Freilich wird auch nicht Humanität daraus, wenn man die Probleme
auf nicht-humane, auf grausame Art zu lösen versucht. - Es gibt
dafür Beispiele genug aus der Menschheitsgeschichte. Immer berief
man sich auf das Vorbild der «Natur», die grausam sei und das

Minderwertige, das «lebens-unwerte» Leben rücksichtslos
ausrotte. Man vergißt dabei ganz, daß wir mehr sein wollen, daß wir
mehr sein sollen als Kreatur. Wenn diese Pflicht, mehr zu sein als

Kreatur, heute mit jedem Tag schwerer zu erfüllen ist, so liegt das
nicht an einer verkehrten Ordnung der Schöpfung, sondern daran,
daß wir die Erde nach unserem Bilde gestaltet haben und täglich

7



mehr gestalten. Wir haben nämlich die natürliche Auslese
abgeschafft, wir haben die Menschheit anwachsen lassen, ehe wir
imstande waren, ihre Probleme zu lösen. Sie wären zu lösen nur in
Harmonie mit allem Lebendigen, und davon verstehen wir leider
noch sehr wenig. Wir haben die Forschung praktiziert, als sie dazu
bei weitem noch nicht reif war.

Eigentlich ist nur dieser eine Fehler gemacht worden, als man unsere
gegenwärtige Lebensordnung konstruierte, als man Teilwissen und
Teilerkenntnisse für etwas Ganzes nahm und auf solchem Fundament

das Haus der Menschheit errichtete. Wo unser Wissen
Ganzheit ist - das ist es gegenüber der leblosen Materie -, sind die
Werke dauerhaft, soweit es Dauerhaftigkeit bei der leblosen
Materie überhaupt gibt. Dort aber, wo unser Wissen Stückwerk ist,
nämlich gegenüber der lebendigen Materie, werden Fehler über
Fehler gemacht.
Unseren Vätern müssen wir noch die Ausrede zugute halten, daß sie

es gut gemeint haben und nicht besser wissen konnten. Unsere
gegenwärtige Generation hat diese Ausflucht nicht mehr, denn
heute kann man es besser wissen. Lassen Sie uns auch diese
Erscheinung auf ihren Urgrund zurückführen, dann werden wir die
notwendige Einsicht und Klarheit bekommen.

Was wir heute erleben, ist ein Übergang in eine andere Zeit, mit
allen Geburtswehen, Wirrnissen und Unklarheiten, wie sie stets eine
solche Zeit kennzeichnen. Das Alte macht den Versuch der
Rechtfertigung und will nicht zugeben, daß unser Wissen nicht
ausreicht, um die Lebensordnung der Menschheit dauerhaft zu
gestalten. Es flüchtet in die Korrektur. Es flickt ein Haus und seine
Risse, das ein neues Fundament braucht.

In Wirklichkeit geht es ganz einfach um das Eingeständnis, daß die
Wissenschaft gegenüber dem Lebendigen versagen muß, wenn sie
die Regeln und Gesetze des Anorganischen, des Leblosen auf das

Lebendige anwendet. Für das Lebendige gelten sie nämlich - leider!
- nicht. Ich sage «leider», denn anders wäre es uns einfacher, und
die Lenkung des Lebendigen wäre für uns ebenso einfach wie das
Beherrschen des Technisch-Mechanischen. Und hier liegt der
eigentliche Fehler. Wir tun, als sei das Leben nichts anderes als ein
komplizierter anorganischer Vorgang, ebenso durchschaubar und
ebenso lenkbar wie die Stickstoffsynthese oder die Konstruktion
eines der technischen Wunder.

8



In Wirklichkeit ist die eigentliche Wissenschaft doch schon viel
weiter. Gerade diejenigen, die den Grund zur technischen Entwicklung

unseres Jahrhunderts gelegt haben, beginnen sich und uns zu
beweisen, ich betone nochmals: zu beweisen, daß die lebendigen
Vorgänge nicht mit den Forschungsmitteln zu durchschauen sind,
mit denen man das Leblose durchschaut. Die Physiker sind also
imstande, mit physikalischen Methoden nachzuweisen, daß das

physikalisch-chemisch-mathematische Denken in der Welt des

Lebendigen nicht gilt, weil dieses Denken menschliche Konstruktion

ist, eine Hilfswissenschaft, deren Geltung sogar gegenüber dem
Anorganischen zu versagen beginnt, um so mehr aber gegenüber
dem Lebendigen.
Vielleicht findet es mancher witzig, daß ausgerechnet Physiker die
Gestalter der Lebensordnung von heute, diese Wahrheit aussprechen;

immerhin wird ja damit zugegeben, daß der universelle
Anspruch der Physik nicht begründet ist. Darüber kann aber nur
lächeln, wer die eigentliche Wissenschaft nicht kennt und sie
verwechselt mit der lauthals hörbaren Zweckwissenschaft unserer
Tage. Hier sucht man nichts als vergängliche, augenblickliche
Vorteile, dort aber sucht man seit eh und je nur die Wahrheit. Es ist
schon eine sehr ernste Sache, wenn Physiker bekennen, daß man die
Lebensvorgänge nicht mit den Regeln der sogenannten exakten
Forschung durchschauen kann.
Und das ist nun der Anfang eines neuen, eines anderen Zeitalters.
Man wird das leichter erkennen, wenn man sich erinnert, daß von
den Biologen in der vergangenen Zeit stets der sogenannte «exakte
Beweis» verlangt wurde. Ja, er wird noch heute verlangt. Erst vor
wenigen Jahren stellte mir der Chefchemiker eines Großunternehmens

- ein Mann, der es durchaus gut mit uns meint - folgende
Frage: «Wir haben ein großes Interesse daran, beweisen zu können,
warum die sogenannten ,biologischen' Erzeugnisse besser sind als
die anderen. Wie können Sie das beweisen?» - Es muß hinzugefügt
werden, daß die Rede war von wirklich «biologischen» Erzeugnissen

der Landwirtschaft, nicht von den sehr häufigen, die «biologisch»

genannt wurden und es doch nicht sind.
In dieser Frage - «wie können Sie das beweisen?» - liegt das ganze
Problem der heutigen Zeit beschlossen. Der Mann, der sie gestellt
hat, ist im sogennanten exakten Denken erzogen. Er verlangt
Beweise im Sinne seines Denkens. Man muß, sagt er, doch in
irgendeiner Weise «Experimente» anstellen können, mit denen man

9



«beweisen» kann, daß die aus natürlichen Kräften gewachsene
Nahrung besser ist, als die künstlich ernährte sie liefert. Er führt an,
daß man doch heute schon die landwirtschaftliche Produktion
kontrolliert, daß man sie untersucht auf Nährstoff-, Vitamin-,
Ferment-, Spurenelement-Gehalt und anderes, daß man sie am
Versuchstier und auch am Menschen prüft.
In Wirklichkeit ist es ganz überflüssig, zu beweisen, daß eine
Nahrung, die unter der Wirksamkeit eines voll-lebendigen Mutterbodens

zustande gekommen ist, besser ist als diejenige, der wir
künstliche Nährstoffe zuführen müssen. Sie ist auf jeden Fall und
unter allen Umständen besser. Warum soll man das beweisen? Wir
können es nämlich nicht beweisen in dem Sinne, in dem dieser
Beweis verlangt wird. Wir können das ganz einfach deshalb nicht,
weil unser Wissen zum direkten, unmittelbaren, zum sogenannten
exakten Beweis nicht ausreicht. Die Frage ist also zu früh gestellt,
und vielleicht darf sie niemals in aller Zukunft gestellt werden,
jedenfalls nicht so. Wir können sie höchstens anders stellen, nämlich
so: Wie kann man beweisen, daß diese «biologisch gezogene»
Pflanze wirklich unter idealen biologischen Voraussetzungen
gewachsen ist? Wie kann man beweisen, daß dieser Pflanze alles zur
Verfügung stand, was sie zum natürlichen Dasein in voller Gesundheit
und Fruchtbarkeit braucht?
Die Frage in dieser Form kann leider niemand stellen, der im
herkömmlichen Denken erzogen ist, dessen Denkgrundlagen das

sogenannte exakte Denken erschaffen hat. Sie ist «biologisch»
gestellt. Sie bekennt, daß es uns noch nicht und vielleicht niemals
möglich ist, die Nahrungsqualität kausal-analytisch zu beweisen,
daß wir bestenfalls damit Anhaltspunkte, aber keine «Beweise»
bekommen. Der Biologe muß also voraussetzen, daß es eine
vollkommene künstliche Nahrung derzeit nicht gibt, weil wir nicht
wissen, was alles dazugehört. Er setzt voraus, daß die natürlichen
Lebensvorgänge derzeit immer noch allein imstande sind, vollkommene

Nahrung herzustellen, und danach richtet er seine Beweise ein.
Die Frage: « Wie können wir beweisen, daß die biologischen' Produkte
besser sind als die anderen?» läßt sich also indirekt durchaus
beweisen, genau so indirekt, wie der Biologe immer beweisen muß.
Tatsächlich kann man Nahrungs- und Bodenqualitäten mit biologischen

Methoden einwandfrei nachweisen. Wir selbst kontrollieren seit

Jahr und Tag viele tausend Hektaren mit einem mikrobiologischen
Test. Es ist auf diese Weise gelungen, Düngemethoden auszuarbeiten,

10



die für die Zukunft richtungsweisend sind, und es ist vor allem
gelungen, endlich die Unsicherheit gegenüber den als «biologisch»
angebotenen Produkten zu beseitigen, auch den Schwindlern das
Handwerk zu legen. Wir sind dort nun inzwischen soweit, daß sich
auch die ersten «exakten» Beweise ergeben. Sie bestehen darin, daß bei
voll-lebendigem Boden die höchsten Erträge, die besten Milchleistungen,

der niedrigste Krankheitsbestand beim Vieh, das höchstmögliche
Hektolitergewicht des Getreides, die beste Lagerfähigkeit der

Hackfrüchte, die sicherste Rentabilität der Betriebe und vieles mehr erzielt
werden - genau das, was dem biologischen Landbau bisher bestritten
wird.

Das Mangan im Boden und die
Immunität der Kuh gegen den
Bazillus Bang
Für Professor Voisin ist diese Krankheit «ein biologischer
Unfall»

Ich habe meinen Familien versprochen, in der Frühjahrsnummer von
«Kultur und Politik» noch einmal in einem kleinen Ausschnitt aus
dem Werke des großen französischen Tierarztes Prof. Voisin zu
berichten. Diesmal geschieht es, indem ich aus seinem berühmten
Buche: «Boden und Pflanze - Schicksal für Tier und Mensch»,
wiedergebe, was er über den Bazillus Bang berichtet. Damit enthält
auch diese Nummer für meine Freunde und ihre Tiere einen
interessanten Ausschnitt.

Das durch den Mangan-Mangel im Boden verursachte
Verkalben hat nicht unbedingt seuchenhaften Charakter.
Kommen wir auf die Versuche der Universität Wisconsin zurück, in
deren Verlauf nachgewiesen werden konnte, daß der Mangan-
Mangel im Boden bei der Kuh Störungen in der Fortpflanzung
hervorrief. Diese Störungen manifestieren sich häufig durch Verkalben.

Aber einer dieser Forscher hat deutlich den folgenden Punkt
unterstrichen:

«Wir stellten zahlreiche Aborte bei den Kühen fest, deren Futter aus
Heu und Körnern der manganarmen Böden stammten. Aber es wurde
weder im Fötus noch in der Kuh irgendein Mikroorganismus der
Brucellose gefunden, ein deutliches Anzeichen dafür, daß diese
Aborte nicht von dieser epizootischen Krankheit hervorgerufen
waren.»

11


	Ehrfurcht vor dem Leben!

