
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 25 (1970)

Heft: 2

Artikel: Zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit : Grossproduktion und
hungernde Völker

Autor: Rusch, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-889973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-889973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doz. Dr. med. Hans Peter Rusch :

Zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit -
Großproduktion und hungernde Völker

Die neueste Geschichte der Menschheit ist dadurch
gekennzeichnet, daß zwischen den wissenschaftlichen und technischen
Möglichkeiten einerseits und der nackten Wirklichkeit
andererseits eine riesige Lücke klafft. Wo man auch hinschaut, findet

man überall dasselbe. Die ungeheure technische Entwicklung

von Welthandel und Weltverkehr hat längst alle
Menschen auf Erden einander nahegebracht und die Grenzen
verwischt, und doch schießen sich jeden Tag an irgendwelchen
Grenzen Menschen gegenseitig tot, als lebten wir noch im
Mittelalter. Die industrielle Automatisation, der Einsatz der
Computer und die rational arbeitenden Großkonzerne haben
längst die Möglichkeit geschaffen, die soziale Frage zu lösen,
die Klassengegensätze abzuschaffen, Wohlstand für jedermann
zu bringen und die ideologischen Feindschaften zwischen den
Völkern auszumerzen. Indessen blüht der Streit zwischen
sogenanntem Kapitalismus und Kommunismus. In aller Welt gibt
es noch Slums, Elend und Massenarmut, es gibt ein sogenanntes

Proletariertum, das längst nicht mehr nötig wäre. Da bremst
man in USA mit Bracheprämien die Weizenproduktion und
vernichtet «überschüssige» Ernten. Da müht man sich in Europa

ab mit den Butterbergen, der Ueberproduktion von Oel und
Getreide. In Westdeutschland gibt es Prämien für das
Abschlachten von Milchvieh, (derweilen man in Frankreich
Prämien zahlt für das Neueinstellen von Kälbern zur Erhöhung
der Milchproduktion!), und zugleich verhungern auf der Erde
täglich viele, viele Menschen, als ob es technisch nicht möglich
sei, ihnen die Ueberproduktion aus anderen Teilen der Welt
zuzuführen.
Nun — es ist offenbar nicht möglich, es ist dem Menschen
nicht möglich. Er vermag offenbar einerseits die schwierigsten
wirtschaftlichen und technischen Probleme zu lösen und ist
andererseits unfähig, sie zum Wohle aller Menschen in die

6



Tat umzusetzen und die primitivsten Forderungen der Humanität

zu erfüllen, jener Humanität, der seit jeher die Denker
und Dichter beredten Ausdruck verliehen haben, jenes Gedankens,

der im Herzen eines jeden Menschen lebt und doch
niemals im Großen verwirklicht worden ist.
Es soll hier unsere Frage sein, wie wir uns dazu in der Tat zu
stellen haben, was wir dazu tun können, die Entwicklung des
menschlichen Zusammenlebens dem Endziel einträchtigen Mit-
einanderlebens aller Menschen näher zu bringen, wie diesem
hohen Ziel unsere tägliche Arbeit zu dienen vermag. Wenn wir
aber eine Antwort auf diese Frage finden wollen, so müssen
wir zuvor versuchen, die offensichtliche Fehlentwicklung der
neuesten Menschheitsgeschichte, den Widerspruch zwischen
Möglichkeiten und Wirklichkeiten und den Widersinn unseres
gegenwärtigen Zustandes zu durchschauen. Und das ist nicht
ganz leicht.
Die Grundlagen für die schier unglaubliche Hochentwicklung
von Wissenschaft und Technik wurden hauptsächlich im
vergangenen Jahrhundert gelegt, von den vielen Entdeckern, Erfindern

und Denkern, deren Namen ein jeder kennt. Diese
Entwicklung hat selbständig gemacht. Sie ist gewissermaßen, einmal

angelaufen, für sich allein und ohne Rücksicht auf das
Wachstum des Ganzen, weitergelaufen bis zu einer Vollkommenheit,

von der sich unsere Großeltern noch nichts hätten
träumen lassen. Ein Turm zu Babylon, an dem seinerzeit die
Menschen gescheitert sind, als «der Herr ihre Sprache verwirrte»

— genau das spielt sich, freilich in tausendfachem Ausmaß,
heute ab.
Das ist an vielen Einzelheiten klar erkennbar. Ein ganz simples
Beispiel: Im vorigen Jahrhundert wurde das Auto erfunden.
Die Entwicklung der industriellen Weltorganisationen machte
es möglich, riesige Mengen von Autos zu produzieren und
zugleich jedem 3. oder 4. Menschen das Geld zu verschaffen, um
eines zu kaufen. Nun aber fehlen die Straßen, um alle diese
Autos ungefährdet laufen zu lassen; also übernehmen sich nun
die Regierungen mit dem Straßenbau, ein Hektar Acker oder
Wald nach dem anderen wird mit Beton und Asphalt bedeckt.
Täglich sterben Tausende von Menschen am Auto und werden
zu Krüppeln, und täglich erweist sich, daß der Mensch über-

7



haupt nicht reif ist, um auch nur das Problem «Auto» zu
bewältigen — die Entwicklung des Menschen selbst ist hinter der
des Autos zurückgeblieben und muß nun mit viel Opfern
nachgeholt werden. Mit der Lösung eines Problems entstehen nämlich,

gemäß einem in der Wissenschaft seit langem bekannten
Gesetz, immer mehrere, neue Probleme, und ehe nicht auch
diese Probleme und alle folgenden gelöst sind, eignet sich die
Lösung des einen, einzigen Anfangsproblems nicht für die
allgemeine Anwendung; sie führt vielmehr zur Fehlentwicklung.
Mit der Erfindung des Autos und seiner Massenproduktion wurde

eine wissenschaftlich-technische Lösung gewissermaßen
vorzeitig angewandt, ehe die neu entstandenen Probleme, die
damit aufgeworfen werden, gelöst waren; sie waren ja nicht
einmal erkannt worden. Jetzt steht man vor der Tatsache von
Millionen von Autos, ohne die dazugehörigen Straßen, aber mit
täglich Tausenden und aber Tausenden von Verkehrsopfern,
für die es kaum genug Krankenhäuser und Chirurgen gibt.
Jetzt verpestet man die Luft mit Kohlenoxyd und Blei, vernichtet

die Landschaft mit übereiligem Straßenbau und zerbricht
sich den Kopf darüber, wie man ohne Inflation und Restriktion
den Menschen das Geld verschaffen kann, um Autos zu halten,
muß teuer Parkhochhäuser bauen, ganze Städte umgestalten,
um alle diese Blechkästen unterzubringen — und inzwischen
wurden schon viel bessere Massenverkehrsmittel erfunden; sie
können nur nicht gebaut werden, weil soviel Kapital zur
Produktion eines längst überholten Vehikels investiert wurde. Wir
sehen: Ein gelöstes Problem schafft viele neue, ungelöste, über
die man prompt stolpert.
Dieses simple Beispiel steht für viele, es mag damit genug sein.
Wir müssen aber etwas nachholen, was wir noch nicht
angesprochen haben, was aber sicher das Wichtigste an dieser ganzen

Fehlentwicklung ist: Wie wirkt diese Entwicklung auf den
Menschen selbst, auf sein Wesen, seine Seele, seinen Geist,
seinen Charakter? Man kann die Antwort in einem Satz geben:
Mit dem Auto, dem Fernsehen, den sogenannten
Massenkommunikationsmitteln, mit dem Einspannen des Menschen in diesen

ganzen Zivilisations-Betrieb, dem Zwang zum Geldverdienen,
dem unbewältigten Bildungsangebot wird der Mensch von sich
selbst weggeführt. Er hat Zeit für alles Mögliche, nur nicht für

8



sich selbst, für seine Familie, für die Entspannung, für das
Nachdenken und die Besinnung auf sich selbst: «Und wenn der
Mensch die ganze Welt gewönne, was hülfe es ihm, wenn er
seine Seele dabei verliert»? Im Massenbetrieb der modernen
Ueberzivilisation entsteht ein neuer Menschentyp ,der wenig
sympathisch ist; sein Denken ist egoistisch und materialistisch,
sein Beruf ein «Job», sein Ideal ist von dieser Welt und
entspricht nicht mehr dem Ideal der Humanität, der Nächstenliebe,
der Demut und Güte, der Ehrfurcht vor Alter und Tradition —
nicht das Gute, sondern das Böse im Menschen macht ihn fähig,
sein Leben in der Zwangsjacke der Ueberzivilisation zu fristen.
Die Zivilisation wächst und gedeiht, die Kultur des Menschen
aber geht dabei zugrunde.

Kommen wir auf die Frage zurück, wie wir uns zu dieser ganzen

Fehlentwicklung zu stellen haben, was wir selbst, einer wie
der andere, dazu tun können, um die menschliche Kultur retten

zu helfen. Jeder auf seinem Platz, auf den er gestellt ist
— und damit kommen wir zur
Fehlentwicklung des Landbaues.

Die Tragik der neuesten Menschheitsgeschichte im Bilde seines
Landbaues läßt sich kaum besser erkennen als in der Tragik
des Lebens eines der Größten unter uns, des Lebens von Justus
von Lieb ig. Selten ist jemand so mißverstanden und mißdeutet
worden wie dieser Mann. Er begann seine Arbeit als junger
Chemiker zu einer Zeit, da die Chemie in den ersten
Kinderschuhen steckte, und schuf in wenigen Jahren die Grundlagen
für die Chemie von heute, dieses riesige und für die Wissenschaft

ganz unentbehrliche Wissensgebiet. Die weitere, geistige
Entwicklung, die Liebig bis zu seinem Alter durchgemacht hat,
ist geradezu das Vorbild für die Entwicklung, die die
Wissenschaften und damit auch die Zivilisation hätte nehmen müssen,
wenn ihre Fehlentwicklung hätte verhindert werden sollen:
Der Weg von der Chemie zur Biologie, der Weg von
Einzelerkenntnissen zur Erkenntnis des Ganzen, der lebendigen
Zusammenhänge. Der ältere Liebig war es, der das Aquarium,
den sogenannten «Liebig-Ozean», erdacht hat, um das
Zusammenspiel von Pflanzen, Tieren, Wasser, Luft und Mineral im
lebendigen Zusammenhalt zu demonstrieren, um zu zeigen, daß

9



man die Dinge im Ganzen zu sehen habe, um zur Erkenntnis
der Natur zu kommen. Das Tragische am Leben dieses
Forschers ist es, daß er ohnmächtig mitansehen mußte, wie seine
frühen Teilerkenntnisse dazu benutzt wurden, um die Natur zu
vergewaltigen, eine Industrie ins Leben zu rufen, eine Lehre zu
schaffen, die nichts anderes sein konnte als eine Irrlehre: Die
Lehre von der mineralischen Pflanzenernährung, Grundlage
der Kunstdüngerwirtschaft. Liebig hat diese ganze
Fehlentwicklung vorausgesehen, sich entsetzliche Vorwürfe gemacht
und ist in tiefer Verbitterung aus dem Leben gegangen.
Hier fängt .unsere Arbeit an! Was Liebig nicht mehr schaffen
konnte, jetzt muß es geschafft werden, es bleibt nichts mehr
anderes übrig. Freilich ist diese Arbeit nun, nachdem die
Fehlentwicklung gelaufen ist und sich eingenistet hat, hundertmal
schwerer, sie aus der Welt zu schaffen. Die Kunstdüngerwirtschaft

und die mit ihr zwangsläufig verbundene Giftspritzerei
ist längst zur Gewohnheit geworden — wieviel Bauern und
Gärtner gibt es denn noch, die sich vorstellen können, daß es
auch ohne dieses Teufelswerk geht? Hoch regiert das Denken
in Quantitäten: Eine schlechtschmeckende, wässerige
Kunstdüngerkartoffel ist einfach auf dem Markt mehr wert als eine
wohlschmeckende, gehaltvolle Kartoffel hoher biologischer Güte,

denn sie soll höhere Hektarenerträge ergeben. Eine Kuh,
die Höchstmengen von Milch liefert, gilt als wertvoller als eine
Kuh, die zwar weniger, aber bessere Milch liefert. Die Eier aus
einer modernen Eierfabrik, in der die Hühner nie das Tageslicht

erblicken, automatisch vom laufenden Band gefüttert werden,

in der sie nichts anderes dürfen als Eier legen und fressen,

was man ihnen vorrechnet, gleich den Galeerensträflingen,
die angekettet die Ruder bedienen — die Eier aus einer solchen
Fabrik sind «besser», billiger und rationeller zu erzeugen; die
Kehrseite der Medaille kommt erst später. Fragen Sie einen
Erwerbsgärtner heute, ob er sich nicht ein Gewissen daraus mache,
solches Giftzeug auf seine Salatplantage zu streuen, so wird gar
mancher antworten: «Ich brauche das ja nicht zu — fressen.»
Wörtlich so von mir erlebt. Aber kann man denn etwas anderes
erwarten? Hat man diese Menschen nicht systematisch zum
Egoismus, zum Geschäftsdenken, zur Gewissenlosigkeit und
Charakterschwäche erzogen, ja gezwungen? Man will nicht nur

10



verdienen, man muß es, sonst landet man in der Armut oder
unter Gammlern.
Wir haben seinerzeit der Lehre vom chemischen Stoffkreislauf
und der sogenannten Minerallehre die Lehre vom Kreislauf der
lebendigen Substanz und vom organischen Stoffwechsel
gegenübergestellt, und wir haben der Forderung nach Höchsterträgen

die Forderung nach höchster, biologischer Qualität
entgegengesetzt. Das war und ist die Leitlinie. Wir müssen nun, mit
dem alten und weise gewordenen Liebig, die ganze riesige
Fehlentwicklung zu überholen versuchen, mit dem lebendigen,
tatsächlichen, greifbaren Beispiel dafür, daß es auch anders geht.
Das ist die Arbeit, die getan werden muß, das ist unsere Arbeit!
Ganz sicher werden wir heute Lebenden die Früchte dieser
Pionierarbeit nicht mehr ganz genießen dürfen, damit muß man
sich zufrieden geben. Aber das ist auch nicht so wichtig, und
wir sind nicht so wichtig; entscheidend ist die Tatsache, daß
ein Beispiel geschaffen wurde, Hand in Hand von einer neuen
Wissenschaft und denjenigen unter den Bauern und Gärtnern,
die die Zeichen der Zeit begreifen und wissen, daß die Menschheit

einem Abgrund zustrebt. Es hat viele Generationen
gedauert, um eine Fehlentwicklung zu verwirklichen. Es wird
ebensoviele Generationen dauern, bis diese falschen Wege
verlassen werden.
Es mag als gutes Vorzeichen gelten, wenn es trotz allem überall
noch Menschen gibt, die ein Gewissen haben und in ihrem tiefsten

Inneren darauf hoffen, aus der Zwangsjacke des chemischen

Landbaues erlöst zu werden. Und es kann ganz bestimmt
als gutes Zeichen gesehen werden, daß sich die biologische
Wissenschaft nun endlich entwickelt und ganz von selbst beginnt,
die Wege zu beschreiten, die wir einstmals mutig beschritten
haben, einsam und verhöhnt von allen Besserwissern. Es wird
trotzdem Generationen dauern, bis unser Beispiel, das Beispiel
des biologischen Bauern ebenso wie das des biologischen
Wissenschafters, in Großem verwirklicht wird. Es ist und bleibt
auch für lange Zeit immer noch unsere Aufgabe, das gute
Beispiel am Leben zu erhalten, ja, es immer weiter zu verbessern,

es immer vollkommener und überzeugender zu gestalten.
Keiner von uns darf darin nachlassen, und es darf nicht die
Gefahr aufkommen, daß alle unsere Mühe umsonst war! Das

u



Beispiel muß stehen, es muß stark genug sein, alle Stürme zu
überstehen wie eine Felseninsel in einem unermeßlichen Ozean
von Widersachern. Die Menschheit muß Zeit haben, umzudenken

— jede organische Entwicklung braucht ihre Zeit.
Nicht nur die Regierungen, nicht nur die Industriellen, die
Handelsleute, die Wissenschafter und Forscher — jeder
einzelne Mensch braucht seine Zeit, um umzudenken, um sich zu
besinnen auf die einzig und ewig gültigen Gesetze der
natürlichen Ordnungen, der menschlichen Kultur und des menschlichen

Zusammenlebens. Es ist nicht damit getan, alles
Herkömmliche, alle Traditionen zu verachten und alles umzustürzen;

man muß das Gute behalten und das Bessere schaffen,
denn nur so hat sich die menschliche Kultur bisher entwickeln
können. Die alten menschlichen Tugenden werden am Leben
bleiben, oder wir werden mit ihnen zugrundegehen: Die Treue,
die Ehrfurcht vor dem Geist, der über uns waltet, die Ehrfurcht
vor dem Leben, wie Albert Schweitzer es ausdrückte, die
Beharrlichkeit im Streben nach dem Besseren und Edleren, das
wache Gewissen der Verantwortlichkeit eines jeden von uns
gegenüber der Menschheit. Auf diesem Weg ist der kleinste
Bauer mehr wert als hundert «Großkopfete» ; denn sein Werk
wird, wenn es das rechte ist, die Zeiten überdauern.
Es kann nur mit Menschen, die sich auf sich selbst besinnen,
gelingen, die Widersinnigkeit der gegenwärtigen Zivilisation zu
überwinden, die menschliche Kultur zu retten, den hungernden
Menschen zu helfen, die Kriege abzuschaffen und was der
Riesenarbeit mehr ist, die vor uns liegt, nicht zuletzt die Ueber-
windung der menschlichen Entartung, des geistigen, seelischen
und körperlichen Verfalls. Der gegenwärtige Zustand ist einfach
des Menschen nicht mehr würdig. Wir dürfen stolz darauf
sein, daß wir zu unserem kleinen Teil an dieser wahrhaft
menschlichen Aufgabe mitarbeiten und dankbar, daß wir es
dürfen.

Unfere tminbe Wzit bcaudtt tapfere f>ec?en

Adolf Maurer

12


	Zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit : Grossproduktion und hungernde Völker

