Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 7 (1952)
Heft: 3
Vorwort: Der soziale Auftrag des Evangeliums
Autor: Leuenberger, Fritz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Josinle S{uftrag des
Guangelinms

Einen Augenblick habe ich gezogert. Ist denn das Evangelium
eine Sache, die uns Menschen Auftrige austeilt? Ist es nicht die
frohe Botschaft von der unbegreiflichen Gnade Gottes? Wenn du
dem Evangelium begegnest, wird dir kein Auftrag an den Kopf
geworfen, sondern eine Hand der Liebe wird nach dir ausge-
streckt. Und dennoch! Vielleicht hat es doch einen Sinn, vom sozia-
len Auftrag des Evangeliums zu reden.

Wenn wir von «sozial» reden, dann richtet sich unser Blick nach
zweierlei Dingen. Auf der einen Seite treten die Lebensgiiter dieser
Welt hervor, auf der anderen Seite der Mitmensch. Was nun der
soziale Auftrag des Evangeliums sei, das ist erst auszumachen, wenn
wir uns dariiber klar geworden sind, wie sich das Evangelium zu
diesen beiden Dingen stellt.

Reden wir einmal von dem, was wir als «Lebensgiiter» dieser
Welt bezeichnet haben. Es ist eine Verengerung des Horizontes,
wenn wir dabei blo an das Geld denken. Es gehort viel mehr
dazu. Alles, was ein Mensch braucht zum Leben: Nahrung, Klei-
dung, Sonne, frische Luft, sinnvolle Arbeit und ein bilchen Freude,
gesunde Glieder und die Méglichkeit einer Familie, das alles und
noch mehr ist unter die Lebensgiiter gerechnet. Was unter den
Dingen dieser Welt dazu dienen kann, das Leben schon und sinn-
voll zu gestalten, gehdrt zum Bestand des «Sozialen».

Aber was nun da aufgezihlt und genannt mag werden, alles
stammt nach dem Evangelium aus dem Besitz und Eigentum Gottes.
Ueber der ganzen Bibel, Alten und Neuen Testamentes, steht das
mehrfach geschriebene Wort: «Die Erde ist des Herrn und alles,
was darinnen ist.» Wer also irgend etwas von dieser Welt in Hiinden
hat, hat nur Gottes Eigentum in Hénden. Das Land, darauf du
deinen Weizen sist, das Vieh in deinem Stall, das Geld in deiner
Schublade, das Haus, darin du wohnst, das Brot auf deinem Tisch,

L



es gehort nicht dir, es gehort Gott. Er hat es dir bloB ausgeliehen,
wie der Nachbar dir seine Rohre ausleiht, wenn du Jauche auf den
abgelegenen Acker pumpst, wie er dir mit Stroh aushilft, wenn du
in plotzlicher Verlegenheit bist. So hilft uns Gott aus und gibt uns
sein L.and und seine Frucht und sein Brot, daB wir davon leben
kénnen. Nirgends wohl wie in der Bauernwirtschaft schimmert
diese Grundwahrheit noch sichtbar durch. Denn der Bauer weil3,
daB er nicht Herr ist iiber Wachsen und Gedeihen und Ernte. Bei
aller Arbeit, die er tut, ist es immer ein Geschenk, wenn die
schweren Garben eingefahren sind und der Heustock breit und
hoch aufgeschichtet unter den Ziegeln liegt. Es ist immer Anlaf
und Grund zum Danken, wenn die Kiihe gesund im Stall stehen
und ein Kalb gliicklich zur Welt gekommen ist. Wie stolz und
gliicklich einer dann auch iiber die Biihne geht oder im Stall stehen
mag, er fiihlt doch unbewuB3t, daf} alles, was ihm da gehort, eine
Gabe ist und ein Geschenk, dariiber immer noch die Hand dessen
steht, der ihm alles hat zuteil werden lassen. Und wenn auch der
Arbeiter, Handwerker und Beamte in unserem wirtschaftlichen
System die Zusammenhinge weniger deutlich und klar erkennen
konnen, so gilt ihnen doch um nichts weniger, daB auch sie aus
der Hand Gottes leben und ihnen, wie dem Bauer, obliegt zu
bitten: «Gib uns heute unser tiglich Brot».

Aber nun zeichnet sich in der Bibel ganz klar und deutlich eine
Linie ab, die uns iiberraschen konnte. Wie grol und herrlich die
Geschenke Gottes auch sind, so werden sie doch in der Bibel nicht
fiir so wichtig und ausschlaggebend angesehen. Ob einer von diesen
Lebensgiitern viel oder wenig in Hinden hat, ist nicht die Haupt-
sache. Ja, es kann sogar zur Gefahr werden, wenn einer zu Reich-
tum kommt. Denn je mehr er hat, desto leichter vergit er, daB
alle diese Dinge nicht ihm, sondern Gott gehioren. Es geht seinem
Herzen wie einer Scheune in guten Jahren. Je mehr Garben da
hineingetan werden, desto weniger Raum bleibt fiir andere Dinge.
Je mehr irdischer Reichtum in einem Menschen sich aufspeichert,
desto weniger Raum und Platz bleibt ihm fiir den Gedanken, daB
es das Eigentum Gottes ist, was ihm hier in die Hand gegeben
wurde, pund daB es Dinge gibt, die mehr wiegen als Brot und
Reichtum. Denn «der Mensch lebt nicht vom Brot allein». Der

2



reiche Kornbauer (Lukas 12,13—21), der nur seine Scheunen voll
sieht, ist ein Narr. Der reiche Mann, vor dessen Tiire Lazarus lag
(Luk. 16,19—31), hat sein Leben verspielt. Und mit einer fiir
unsere Zeit schier unertriglichen Schirfe reden die Propheten
von denen, die sich ihres Reichtums getrosten. Ob reich oder arm,
das dndert michts an der wichtigsten und entscheidenden Tat-
sache, da3 Gott den Menschen liebt, den Menschen mit und ohne
Geld; den Menschen in Seide, wie der reiche Jiingling einer war,
und den Menschen in Lumpen, wie den blinden Bettler von Jericho.
So ist denn der Besitz ohne jegliche Bedeutung, wo es nach dem
Evangelium um das Grote und Wichtigste geht. Es kann sich vor
Gott keiner damit getrosten oder darauf verlassen. Auch ist keiner
vor Gott zuriickgesetzt, weil er arm und ohne Besitz ist. Im Gegen-
teil. «Selig seid ihr Armen!» (Luk.6,20.) Denn sie stehen dem
Himmelreich niher als jene, die erst noch ihren Reichtum beiseite
setzen miissen, bevor sie Gott als das allein Wichtige und Entschei-
dende anerkennen kénnen.

So ergibt sich denn, da im Evangelium die Frage nach reich
oder arm keine so wichtige Rolle spielt, wie das etwa in politischen
Auseinandersetzungen oft der Fall ist. Da konnte man oft meinen,
daran hinge die Seligkeit des Menschen, ob er viel oder wenig hat.
Aber das Evangelium sieht es anders. Vom Besitz wird keiner selig,
und vom Nichtbesitz wird niemand unselig. Die Entscheidung
liegt nicht hier. So vermag der Apostel «beides, satt sein und
hungern, beides, iibrig haben und Mangel leiden. Ich vermag alles
durch den, der mich michig macht, Christus»> (Phil. 4,12.13). Und
die wohlhabenden Korinther werden ermahnt, zu kaufen «als
besiBen sie nicht». So wenig Gewicht gibt das Evangelium dem
bloBen Besitz. Den Armen ist nicht geholfen dadurch, dal sie
reich werden, und dem Reichen ist seines Lebens Sinn und Inhalt
nicht verdorben, wenn er arm wird. Das reicht alles nur an die
AeuBerlichkeit heran. Und wenn die soziale Frage nur eine Geld-
und Besitzfrage wire, so diirften wir sie ruhig abschreiben und
alles Geschrei, das unter uns um arm und reich geht, diirfte zu
einer bloBen Randbemerkung herabsinken.

Aber nun kommt etwas anderes dazu. Wo von «sozial» die Rede
ist, blicken wir nicht nur auf die Lebensgiiter dieser Welt. Da steht

3



nun auch der Mitmensch. — Man kénnte nun diesen Mitmenschen
genau so unter die Dinge dieser Welt einordnen wie irgend eine
andere Sache. Wir wiirden dann etwa sagen koénnen: «Wie es Tiere
und Pflanzen gibt, so gibt es auler mir auch noch Menschen in
dieser Welt. Und wie ich mit Tieren und Pflanzen nach meinem
Nutzen verfahre, so will ich auch mit den Menschen, die mir in den
Weg kommen, nach meinem Nutzen verfahren. So werde ich dem
einen meine Freundschaft und dem andern meine Verachtung
schenken, werde dem nutzbringenden Mitmenschen anhangen und
den unniitzen von mir stoflen.» — Man wiirde dann mit Recht von
«Menschenmaterial» sprechen, das man je nach Bedarf als Kano-
nenfutter oder als Industriesklaven verwendet oder sonst einen
ircendwie gewinnbringenden Gebrauch von ihnen macht. — So
wire es ohne Evangelium. Und wo das Evangelium unterdriickt
oder verleugnet wird, zeichnet sich diese Art Menschenbehandlung,
wo es auch sel, schon recht deutlich ab.

Das Evangelium aber setzt nun da mit vollem Gewicht ein: Dein
Mitmensch ist dir ein Bruder! — Das kommt nicht daher, daB3 er
dir gleicht oder weil er dhnliche Neigungen hat wie du. Es kommt
vielmehr daher, dafl du und er gleicherweise in der viterlichen
Liebe eures himmlischen Vaters stehen. Mag der Mitmensch sein
wie er will, weil oder schwarz, braun oder gelb, arm oder reich,
dir sympathisch oder unsympathisch, er ist auf alle Fille von dei-
nem Vater im Himmel geliebt, gesucht und als Gottes Kind und
Hausgenosse mit dir in die ewige Heimat berufen. Wir haben das
Bild eines Menschen, der uns begegnet, nie ganz erfaBt, wenn wir
das an ihm nicht sehen und nicht in Rechnung stellen, da8 mein
himmlischer Vater auch diesen Menschen da liebt. Er hat ihn lieb
mit der ungeheuren Liebe, die ihn seinen eingebornen Sohn an
das Kreuz gehen lie}. Damit dieser Mensch Gottes Kind werde, ist
Christus gestorben und hat fiir ihn alle Leiden und alle Schmach
auf sich genommen. Auch fiir dich selbst hat Gott dasselbe getan.
Darum gibt es fiir das Evangelium kein Menschenmaterial. Es
gibt nur teuer erkaufte Briider und Schwestern. Und: «Was ihr
cetan habt einem unter den geringsten Briidern, das habt ihr mir
getan ... und was ihr nicht getan habt einem unter diesen Gering-

sten, das habt ihr mir auch nicht getan» (Matth. 25, 40. 45.)

4



So steht denn der Mitmensch allenthalben und zu allen Zeiten
als Bruder vor uns. Wer einem Mitmenschen begegnet, begegnet
einem Bruder oder einer Schwester. Wer eines Mitmenschen Leid
und Not sieht, sieht eines Bruders Not. Da fingt nun der Auftrag
des Evangeliums an. Er besteht nicht in einem harten Gesetz. Er
besteht in einer freien Verpflichtung, die davon herkommt, daf
Gott uns ja auch begegnet ist wie ein Vater seinem Kind. Wir sind
zuerst geliebt. Zuerst ist uns unsere Schuld vergeben. Zuerst ist uns
die himmlische Heimat aufgeschlossen worden. Und wahrlich, wir
haben es Gott nicht leicht gemacht, uns als Kinder anzunehmen.
Nun er es aber doch getan hat, fragen wir nicht, ob es denn uns
leicht falle, die Mitmenschen als Briider und Schwestern anzuneh-
men. Schwerer als Christus es bezahlt hat, uns zu seinen Briidern

Aie gqrofie 3all
madyt nidyt die Wakrheit

B. Iwinali

zu machen, bezahlen wir es sicher nicht, im Mitmenschen den
Bruder anzuerkennen. Und damit féingt nun die soziale Frage des
Evangeliums an. Sie geht nicht von den Dingen aus und will sie
gleichmiBig verteilt haben. Das Evangelium geht vom Bruder aus.
Weil die Mitmenschen unsere Briider sind, darum gibt es eine
soziale Seite des Evangeliums, und darum gibt es einen sozialen
Auftrag.

Nun wird es freilich schwer halten, daraus ein soziales System
abzuleiten. Denn es geht ja nach dem Evangelium immer um jenen
einzelnen, der uns begegnet und der mitten unter uns lebt. Es geht
darum, die Not, die ihn driickt, zu lindern. Je nach Art und Weise
seiner Not wird auch unsere Hilfe sich richten miissen. Es wire
toricht, etwa die Regel aufzustellen: Wenn einer am Ertrinken ist,
mufBt du ihn an den Haaren ergreifen und herausziehen. Gut, wenn

3



du am schnellsten und besten sein Haar ergreifen kannst, dann tu
es. Ich weiB3 aber von einer Frau, die, gebiickt am Graskarren, der
schmutzigen Giirbe entlang ging und plétzlich eine Kinderhand
aus dem braunen Wasser hervorgucken sah. Sie lieB den Karren
fallen, eilte iiber die Boschung und wartete nicht, bis vielleicht das
Haar zum Vorschein kime. Sie griff nach der Hand und rettete
«0 ein Menschenleben.

So wird das Evangelium immer auf Seite jener «Systeme» stehen,
die in der gegebenen Situation am besten und am briiderlichsten
helfen. Aber es wird dabei nie auf Systeme abstellen, sondern
immer wieder sich an den Menschen selbst wenden. Denn der
Mensch und nicht das System muf} helfen. Systeme sind nur Werk-
zeuge, die in die Hand genommen oder wieder weggelegt werden,
wenn ein anderes Werkzeug besser dient. Werkzeuge diirfen nie
wichtig werden. Aber wichtig steht die Not des Bruders vor uns.
Und nun hilf ihm! Hilf ihm persénlich so weit du es vermagst, und
denke dabei daran, dafl Giiter dieser Welt — auch die in deiner
Hand — nicht wichtig sind. Hilf ihm als Stimmbiirger, und wenn
du zur Urne gehst. VergiB nicht, daB es auch da mehr um den
Bruder gehen soll als ums Geld. Hilf ihm mit deiner Liebe und
Teilnahme, mit deiner Treue und mit lebendiger Bruderschaft,
hilf ihm mit Geld und Gaben, die Gott dir anvertraut hat, und sei
gewil3, daB3 weder dir noch deinem Bruder mit Reichtum geholfen
ist. Denn es ist besser, den Reichtum fahren lassen als die Bruder-
liebe zuriickstoen, besser arm sein an Geld als arm an Liebe.

Hinter allem aber steht dein himmlischer Vater, der ja dich
selber auch ausgestattet hat mit Gaben mancherlei Art. Thm gehort
dein Leben, deine Kraft, dein Herz und Geist, dein Geld und Gut.
Du bist nur Gottes Treuhinder all dieser Dinge. Aus solcher Verant-
wortung heraus entsteht in jeder neuen Situation, bei jeder Begeg-
nung mit Briidern und Schwestern der soziale Auftrag des Evan-
geliums. Und wer erkannt hat, wie es dazu kam, daf} es auf Erden
kein Menschenmaterial, sondern lauter Briider und Schwestern
gibt, und wer verstanden hat, daB Hab und Gut nicht die entschei-
denden Dinge der Welt sind, der wird den sozialen Auftrag des
Evangeliums am besten ausrichten kénnen.

Fritz Leuenberger



	Der soziale Auftrag des Evangeliums

