
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 7 (1952)

Heft: 3

Vorwort: Der soziale Auftrag des Evangeliums

Autor: Leuenberger, Fritz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


g}*r Jimnlr ^ttftfag hes

Œtntitgelittms
Einen Augenblick liabe ich gezögert. Ist denn das Evangelium

eine Sache, die uns Menschen Aufträge austeilt? Ist es nicht die
frohe Botschaft von der unbegreiflichen Gnade Gottes? Wenn du
dem Evangelium begegnest, wird dir kein Auftrag an den Kopf
geworfen, sondern eine Hand der Liebe wird nach dir
ausgestreckt. Und dennoch! Vielleicht hat es doch einen Sinn, vom sozialen

Auftrag des Evangeliums zu reden.
Wenn wir von «sozial» reden, dann richtet sich unser Blick nach

zweierlei Dingen. Auf der einen Seite treten die Lebensgüter dieser
Welt hervor, auf der anderen Seite der Mitmensch. Was nun der
soziale Auftrag des Evangeliums sei, das ist erst auszumachen, wenn
wir uns darüber klar geworden sind, wie sich das Evangelium zu
diesen beiden Dingen stellt.

Reden wir einmal von dem, was wir als «Lebensgüter» dieser
Welt bezeichnet haben. Es ist eine Verengerung des Horizontes,
wenn wir dabei bloß an das Geld denken. Es gehört viel mehr
dazu. Alles, was ein Mensch braucht zum Leben: Nahrung,
Kleidung, Sonne, frische Luft, sinnvolle Arbeit und ein bißchen Freude,
gesunde Glieder und die Möglichkeit einer Familie, das alles und
noch mehr ist unter die Lebensgüter gerechnet. Was unter den
Dingen dieser Welt dazu dienen kann, das Leben schön und sinnvoll

zu gestalten, gehört zum Bestand des «Sozialen».
Aber was nun da aufgezählt und genannt mag werden, alles

stammt nach dem Evangelium aus dem Besitz und Eigentum Gottes.
Ueber der ganzen Bibel, Alten und Neuen Testamentes, steht das
mehrfach geschriebene Wort: «Die Erde ist des Herrn und alles,
was darinnen ist.» Wer also irgend etwas von dieser Welt in Händen
hat, hat nur Gottes Eigentum in Händen. Das Land, darauf du
deinen Weizen säst, das Vieh in deinem Stall, das Geld in deiner
Schublade, das Haus, darin du wohnst, das Brot auf deinem Tisch,

L



es gehört nicht dir, es gehört Gott. Er hat es dir bloß ausgeliehen,
wie der Nachbar dir seine Rohre ausleiht, wenn du Jauche auf den
abgelegenen Acker pumpst, wie er dir mit Stroh aushilft, wenn du
in plötzlicher Verlegenheit bist. So hilft uns Gott aus und gibt uns
sein Land und seine Frucht und sein Brot, daß wir davon leben
können. Nirgends wohl wie in der Bauernwirtschaft schimmert
diese Grundwahrheit noch sichtbar durch. Denn der Bauer weiß,
daß er nicht Herr ist über Wachsen und Gedeihen und Ernte. Bei
aller Arbeit, die er tut, ist es immer ein Geschenk, wenn die
schweren Garben eingefahren sind und der Heustock breit und
hoch aufgeschichtet unter den Ziegeln liegt. Es ist immer Anlaß
und Grund zum Danken, wenn die Kühe gesund im Stall stehen
und ein Kalb glücklich zur Welt gekommen ist. Wie stolz und
glücklich einer dann auch über die Bühne geht oder im Stall stehen
mag, er fühlt doch unbewußt, daß alles, was ihm da gehört, eine
Gabe ist und ein Geschenk, darüber immer noch die Hand dessen
steht, der ihm alles hat zuteil werden lassen. Und wenn auch der
Arbeiter, Handwerker und Beamte in unserem wirtschaftlichen
System die Zusammenhänge weniger deutlich und klar erkennen
können, so gilt ihnen doch um nichts weniger, daß auch sie aus
der Hand Gottes leben und ihnen, wie dem Bauer, obliegt zu
bitten: «Gib uns heute unser täglich Brot».

Aber nun zeichnet sich in der Bibel ganz klar und deutlich eine
Linie ab, die uns überraschen könnte. Wie groß und herrlich die
Geschenke Gottes auch sind, so werden sie doch in der Bibel nicht
für so wichtig und ausschlaggebend angesehen. Ob einer von diesen
Lebensgütern viel oder wenig in Händen hat, ist nicht die Hauptsache.

Ja, es kann sogar zur Gefahr werden, wenn einer zu Reichtum

kommt. Denn je mehr er hat, desto leichter vergißt er, daß
alle diese Dinge nicht ihm, sondern Gott gehören. Es geht seinem
Herzen wie einer Scheune in guten Jahren. Je mehr Garben da
hineingetan werden, desto weniger Raum bleibt für andere Dinge.
Je mehr irdischer Reichtum in einem Menschen sich aufspeichert,
desto weniger Raum und Platz bleibt ihm für den Gedanken, daß
es das Eigentum Gottes ist, was ihm hier in die Hand gegeben
wurde, jund daß es Dinge gibt, die mehr wiegen als Brot und
Reichtum. Denn «der Mensch lebt nicht vom Brot allein». Der

2



reiche Kornbauer (Lukas 12,13—21), der nur seine Scheunen voll
sieht, ist ein Narr. Der reiche Mann, vor dessen Türe Lazarus lag
(Luk. 16,19—31), hat sein Leben verspielt. Und mit einer für
unsere Zeit schier unerträglichen Schärfe reden die Propheten
von denen, die sich ihres Reichtums getrösten. Ob reich oder arm,
das ändert nichts an der wichtigsten und entscheidenden
Tatsache, daß Gott den Menschen liebt, den Menschen mit und ohne
Geld; den Menschen in Seide, wie der reiche Jüngling einer war,
und den Menschen in Lumpen, wie den blinden Bettler von Jericho.
So ist denn der Besitz ohne jegliche Bedeutung, wo es nach dem
Evangelium um das Größte und Wichtigste geht. Es kann sich vor
Gott keiner damit getrösten oder darauf verlassen. Auch ist keiner
vor Gott zurückgesetzt, weil er arm und ohne Besitz ist. Im Gegenteil.

«Selig seid ihr Armen!» (Luk. 6,20.) Denn sie stehen dem
Himmelreich näher als jene, die erst noch ihren Reichtum beiseite
setzen müssen, bevor sie Gott als das allein Wichtige und Entscheidende

anerkennen können.
So ergibt sich denn, daß im Evangelium die Frage nach reich

oder arm keine so wichtige Rolle spielt, wie das etwa in politischen
Auseinandersetzungen oft der Fall ist. Da könnte man oft meinen,
daran hänge die Seligkeit des Menschen, ob er viel oder wenig hat.
Aber das Evangelium sieht es anders. Vom Besitz wird keiner selig,
und vom Nichtbesitz wird niemand unselig. Die Entscheidung
liegt nicht hier. So vermag der Apostel «beides, satt sein und
hungern, beides, übrig haben und Mangel leiden. Ich vermag alles
durch den, der mich mächig macht, Christus» (Phil. 4,12.13). Und
die wohlhabenden Korinther werden ermahnt, zu kaufen «als

besäßen sie nicht». So wenig Gewicht gibt das Evangelium dem
bloßen Besitz. Den Armen ist nicht geholfen dadurch, daß sie

reich werden, und dem Reichen ist seines Lebens Sinn und Inhalt
nicht verdorben, wenn er arm wird. Das reicht alles nur an die
Aeußerlichkeit heran. Und wenn die soziale Frage nur eine Geld-
und Besitzfrage wäre, so dürften wir sie ruhig abschreiben und
alles Geschrei, das unter uns um arm und reich geht, dürfte zu
einer bloßen Randbemerkung herabsinken.

Aber nun kommt etwas anderes dazu. Wo von «sozial» die Rede
ist, blicken wir nicht nur auf die Lebensgüter dieser Welt. Da steht

3



nun auch der Mitmensch. — Man könnte nun diesen Mitmenschen
genau so unter die Dinge dieser Welt einordnen wie irgend eine
andere Sache. Wir würden dann etwa sagen können: «Wie es Tiere
und Pflanzen gibt, so gibt es außer mir auch noch Menschen in
dieser Welt. Und wie ich mit Tieren und Pflanzen nach meinem
Nutzen verfahre, so will ich auch mit den Menschen, die mir in den
Weg kommen, nach meinem Nutzen verfahren. So werde ich dem
einen meine Freundschaft und dem andern meine Verachtung
schenken, werde dem nutzbringenden Mitmenschen anhangen und
den unnützen von mir stoßen.» — Man würde dann mit Recht von
«Menschenmaterial» sprechen, das man je nach Bedarf als
Kanonenfutter oder als Industriesklaven verwendet oder sonst einen
irgendwie gewinnbringenden Gebrauch von ihnen macht. — So

wäre es ohne Evangelium. Und wo das Evangelium unterdrückt
oder verleugnet wird, zeichnet sich diese Art Menschenbehandlung,
wo es auch sei, schon recht deutlich ab.

Das Evangelium aber setzt nun da mit vollem Gewicht ein: Dein
Mitmensch ist dir ein Bruder! — Das kommt nicht daher, daß er
dir gleicht oder weil er ähnliche Neigungen hat wie du. Es kommt
vielmehr daher, daß du und er gleicherweise in der väterlichen
Liebe eures himmlischen Vaters stehen. Mag der Mitmensch sein
wie er will, weiß oder schwarz, braun oder gelb, arm oder reich,
dir sympathisch oder unsympathisch, er ist auf alle Fälle von
deinem Vater im Himmel geliebt, gesucht und als Gottes Kind und
Hausgenosse mit dir in die ewige Heimat berufen. Wir haben das

Bild eines Menschen, der uns begegnet, nie ganz erfaßt, wenn wir
das an ihm nicht sehen und nicht in Rechnung stellen, daß mein
himmlischer Vater auch diesen Menschen da liebt. Er hat ihn lieb
mit der ungeheuren Liebe, die ihn seinen eingebornen Sohn an
das Kreuz gehen ließ. Damit dieser Mensch Gottes Kind werde, ist
Christus gestorben und hat für ihn alle Leiden und alle Schmach
auf sich genommen. Auch für dich selbst hat Gott dasselbe getan.
Darum gibt es für das Evangelium kein Menschenmaterial. Es

gibt nur teuer erkaufte Brüder und Schwestern. Und: «Was ihr
getan habt einem unter den geringsten Brüdern, das habt ihr mir
getan und was ihr nicht getan habt einem unter diesen Geringsten,

das habt ihr mir auch nicht getan» (Matth. 25, 40. 45.)

4



So steht denn der Mitmensch allenthalben und zu aEen Zeiten
als Bruder vor uns. Wer einem Mitmenschen begegnet, begegnet
einem Bruder oder einer Schwester. Wer eines Mitmenschen Leid
und Not sieht, sieht eines Bruders Not. Da fängt nun der Auftrag
des Evangeliums an. Er besteht nicht in einem harten Gesetz. Er
besteht in einer freien Verpflichtung, die davon herkommt, daß
Gott uns ja auch begegnet ist wie ein Vater seinem Kind. Wir sind
zuerst geliebt. Zuerst ist uns unsere Schuld vergeben. Zuerst ist uns
die himmlische Heimat aufgeschlossen worden. Und wahrlich, wir
haben es Gott nicht leicht gemacht, uns als Kinder anzunehmen.
Nun er es aber doch getan hat, fragen wir nicht, ob es denn uns
leicht falle, die Mitmenschen als Brüder und Schwestern anzunehmen.

Schwerer als Christus es bezahlt hat, uns zu seinen Brüdern

Die 9«|fc 3ttl|I
mndjt ttidji Mr Pnl|rl|rit

g, Jttmtßli

zu machen, bezahlen wir es sicher nicht, im Mitmenschen den
Bruder anzuerkennen. Und damit fängt nun die soziale Frage des

Evangeliums an. Sie geht nicht von den Dingen aus und wiU sie

gleichmäßig verteilt haben. Das Evangelium geht vom Bruder aus.
Weil die Mitmenschen unsere Brüder sind, darum gibt es eine
soziale Seite des Evangeliums, und darum gibt es einen sozialen
Auftrag.

Nun wird es freilich schwer halten, daraus ein soziales System
abzuleiten. Denn es geht ja nach dem Evangelium immer um jenen
einzelnen, der uns begegnet und der mitten unter uns lebt. Es geht
darum, die Not, die ihn drückt, zu lindern. Je nach Art und Weise
seiner Not wird auch unsere Hilfe sich richten müssen. Es wäre
töricht, etwa die Regel aufzustellen: Wenn einer am Ertrinken ist,
mußt du ihn an den Haaren ergreifen und herausziehen. Gut, wenn

5



du am schnellsten und besten sein Haar ergreifen kannst, dann tu
es. Ich weiß aber von einer Frau, die, gebückt am Graskarren, der
schmutzigen Gürbe entlang ging und plötzlich eine Kinderhand
aus dem braunen Wasser hervorgucken sah. Sie ließ den Karren
fallen, eilte über die Böschung und wartete nicht, bis vielleicht das

Haar zum Vorschein käme. Sie griff nach der Hand und rettete
so ein Menschenleben.

So wird das Evangelium immer auf Seite jener «Systeme» stehen,
die in der gegebenen Situation am besten und am brüderlichsten
helfen. Aber es wird dabei nie auf Systeme abstellen, sondern
immer wieder sich an den Menschen selbst wenden. Denn der
Mensch und nicht das System muß helfen. Systeme sind nur Werkzeuge,

die in die Hand genommen oder wieder weggelegt werden,
wenn ein anderes Werkzeug besser dient. Werkzeuge dürfen nie
wichtig werden. Aber wichtig steht die Not des Bruders vor uns.
Und nun hilf ihm! Hilf ihm persönlich so weit du es vermagst, und
denke dabei daran, daß Güter dieser Welt — auch die in deiner
Hand — nicht wichtig sind. Hilf ihm als Stimmbürger, und wenn
du zur Urne gehst. Vergiß nicht, daß es auch da mehr um den
Bruder gehen soll als ums Geld. Hilf ihm mit deiner Liebe und
Teilnahme, mit deiner Treue und mit lebendiger Bruderschaft,
hilf ihm mit Geld und Gaben, die Gott dir anvertraut hat, und sei
gewiß, daß weder dir noch deinem Bruder mit Reichtum geholfen
ist. Denn es ist besser, den Reichtum fahren lassen als die Bruderliebe

zurückstoßen, besser arm sein an Geld als arm an Liebe.
Hinter allem aber steht dein himmlischer Vater, der ja dich

selber auch ausgestattet hat mit Gaben mancherlei Art. Ihm gehört
dein Leben, deine Kraft, dein Herz und Geist, dein Geld und Gut.
Du bist nur Gottes Treuhänder all dieser Dinge. Aus solcher
Verantwortung heraus entsteht in jeder neuen Situation, hei jeder Begegnung

mit Brüdern und Schwestern der soziale Auftrag des

Evangeliums. Und wer erkannt hat, wie es dazu kam, daß es auf Erden
kein Menschenmaterial, sondern lauter Brüder und Schwestern
gibt, und wer verstanden hat, daß Hab und Gut nicht die entscheidenden

Dinge der Welt sind, der wird den sozialen Auftrag des

Evangeliums am besten ausrichten können.
Fritz Leuenberger

6


	Der soziale Auftrag des Evangeliums

