
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 5 (1950)

Heft: 2

Artikel: Arbeit als Lebensinhalt

Autor: Stokar, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-890914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-890914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY STOKAR

Arbeit als Lebensinhalt

Unsere tägliche Arbeit ist das Kreuz, das wir dem nachtragen,
der es um unseretwillen getragen hat, nicht um seinetwillen. Sie
ist unsere Last und unser Glück, je nachdem.

Arbeit ist für Bauer und Bäuerin etwas vollkommen anderes als
für den Industriearbeiter und den Städter überhaupt. Es gilt darum

das, was hier über die Arbeit niedergeschrieben werden soll,
für den Arbeitskreis im Bauernwesen und insbesondere für den
der Bäuerin. Für jedermann, der sich mit Arbeit abgibt, die im
engeren Zusammenhang mit Technik und Maschinenwesen steht,
müssen ganz andere Gesichtspunkte Geltung haben.

In jenen fernen Zeiten, als das Christentum in unseren Gegenden
von der Bevölkerung aufgenommen wurde, fand es Menschen, die
in einer uns ganz fremd gewordenen Weise ein unmittelbares
Verständnis für die Grundtatsachen dieser weltumwandelnden Religion

besassen. Diese Menschen lebten als Hirten und primitive
Bauern in einem uns nur mehr schwer verständlichen gemüthaften

Naturanschauen und -erleben. Von der raffiniert gescheiten
modernen Naturwissenschaft und dem oberflächlichen, aber
vielgestaltigen Kopfwissen unserer Tage hatten sie keine Ahnung. Dafür

fühlten sie tief in Herz und Gemüt die Heiligkeit der Natur
und verehrten kindhaft die in ihr waltende Weisheit und die Macht
des göttlichen Schöpfers.

Eine Ahnung von diesen eigenartigen, vom Christentum dann
durchtränkten Lebensempfindungen lässt sich vielleicht erwerben,
wenn man sich ein Bild aufbaut und es anschauend auf Gemüt

15



und Verstand wirken lässt: Das Bild des Hirten. Gehirtet wurde
ja auf jungfräulichem Boden, wo noch kein Pflug gegangen ist,
kein Mensch in den Zusammenhang und das Spiel der Naturkräfte
und -wesen eingegriffen hat.

Wir sehen den Ziegenhirten, wie er mit seiner Herde zu Berge
zieht. Er ist nur einer unter vielen Tieren einer Art, seiner Herde.
In seiner aufrechten Haltung ragt er über die Tiere hinaus und
leitet sie. Aber nicht nur körperlich erhebt er sich über sie hinaus

als ein höher geartetes Wesen; auch seelisch und geistig. Mensch
und Herde wandern über den von Bäumen, Sträuchern, Kräutern
und Gräsern bewachsenen Boden. Das Bild wird umfassend,
kosmisch, wenn wir es betrachten im Bedenken, dass es die gesamte
Erdennatur mit ihren vier Wesensbereichen umspannt: die harte
Schale der mineralischen Erdrinde, die uns Stand und Festigkeit
gibt, die Pflanzendecke, die wie ein Pelz den Boden überzieht, die
Tiere und der Mensch.

Der Mensch erscheint uns als die Spitze der Pyramide dieser
vier Erdenreiche. Er braucht Boden, Pflanze und Tier zu seiner
Erhaltung. Aber er ist mehr als sie, wenn er auch erst durch sie
denkbar und existenzfähig ist. Er ist mehr als sie, denn er trägt
in seinem aufgerichteten Körper eine Seele, die um des Geistes

willen, der in ihr selbsthaft gegenwärtig ist, Bewusstsein ihrer selbst
und — Verantwortung trägt für sein Tun und Lassen. Verantwortung

für sich hat auf Erden nur der Mensch.
Jene Menschen, die vor tausend Jahren unser Land besiedelten

und bebauten, fühlten unmittelbar die Heiligkeit der aussermensch-
lichen Erdennatur, deren Wesen (Mineral, Pflanze und Tier) sich
nicht selbst verantworten müssen, sondern einbeschlossen sind in
die unmittelbar wirkende «göttliche Schöpfungsordnung», wie man
das nannte. Sie wussten, dass sie als körperliche Wesen ebenfalls
dieser göttlichen Schöpfungsordnung teilhaftig waren und dass sie
dennoch aus ihr herausragten, als seelisch-geistige Glieder der
Menschheit nämlich, die erst durch den Sündenfall aus einer höheren,

geistigen Welt in diese niedere irdische Welt herabgetrieben
worden ist. Sie wussten um die «Erbsünde». Sie fühlten es den
Tieren ab, dass diese, obwohl auch die Tierseele von dem durchwaltet

ist, was wir Menschen das Böse nennen, unschuldig und für

16



ihr Tun und Lassen nicht verantwortlich sind, weil sie ganz in der
göttlichen Schöpfungsordnung drinnen leben und weil für sie der
Tod ein wirkliches Ende und nicht nur eine Verwandlung ist, wie
fiir uns Menschen.

Dass der Mensch dadurch aus der göttlichen Schöpfungsordnung
gleichsam herausgefallen ist, dass er wissend geworden ist um Gut
und Böse, das macht ihn verantwortlich für sein Tun und Lassen.
(Man lese im mosaischen Schöpfungsbericht nach!) Im Umgang
mit Tieren erlebt man ja immer wieder diesen abgrundtiefen
Unterschied zwischen ihrem und unserem Tun. Das erlebten besonders

tief und eindringlich jene Urbewohner unseres Landes. Und
aus der Botschaft von Christus, die ihnen von den irischen
Missionaren zukam, erfuhren sie, dass mit Christi Leben, Sterben und
Auferstehen ein zweites Schöpfungswerk begründet sei, das dem
erbsündigen Menschen die Kraft und Liebe bringe, eine künftige
Neuschöpfung der Welt, eine neue Erde und einen neuen Himmel
mitzuschaffen. So brachte das Christentum mit dieser Heilsbotschaft

dem mittelalterlichen Menschen die Möglichkeit, sein Leben
ausserhalb der vatergöttlichen Schöpfungsordnung einem zweiten
(sohnes-) göttlichen Schöpfungswerk einzuordnen, indem er selbst
durch die christliche Kirche sein Alltagsleben heiligte durch Glauben,

Kult und Sakrament.
So lebten die damaligen Menschen im Lichte einer weiten,

grossartigen und heiligen Überschau über die grossen Angelegenheiten
des Menschseins. Sie waren deshalb nicht weniger sündig und
leidenschaftlich als wir heutigen Menschen. Aber sie konnten
niemals so sehr in den Alltagsdingen untergehen, wie es uns heute
droht.

Es ist deshalb um so notwendiger für uns, wieder aus der Enge
in die Weite blicken zu lernen, um nicht im Kleinkram der
Alltagssorgen unterzugehen. Der Mensch ist im Gegensatz zum Tier
mit der Fähigkeit begabt, sich fortwährend zu verwandeln und bis
zu seinem Tode immer Neues zu lernen. Bis etwa in die Mitte der
Zwanzigerjähre hinein geht dieses Dazulernen von selbst, weil sich
bis dahin das allmählich entfaltet, was der einzelne bei der Geburt
mitbekommen hat. Darüber hinaus ist seine weitere Entwicklung
in seine eigene Hand gelegt. Tut er nichts, an sich zu arbeiten,

17



bo droht ihm Stillstand und möglicherweise sogar Versimpelung,
wenn nicht gnädige Schicksalsereignisse ihn aufrütteln.

Wenn man mm die menschliche Arbeit von jenem höheren
Gesichtspunkte der beiden göttlichen Schöpfungswerke aus betrachtet,

so kommt plötzlich Licht in ihre verschiedene Bewertung hinein.

Es ergibt sich dann, dass jene Entwicklung des menschlichen
Wesens bis Mitte der Zwanzigerjähre hinein der ersten, vatergöttlichen

Schöpfungsordnung zuzurechnen ist. Was aber der Mensch
aus freier, eigener Energie für seine weitere Entwicklung im Da-
zulernen leistet, das gehört schon der zweiten, in die Zukunft
weisenden Schöpfung an: Das ist Werden.

Die menschliche Arbeit besteht aus dem blossen Ausüben
dessen, was schon gelernt worden ist einerseits und aus dem übenden
Lernen von Neuem aus dem Willen zur Selbsterziehung andererseits.

Das Eine, wenn man ausübt, was man schon kann, was
bereits Fähigkeit geworden, in Fleisch und Blut übergegangen ist,
das gliedert sich ein in die erste Schöpfungsordnung, denn diese
umfasst alles, was «geworden», was gleichsam fertig ist. Das andere
aber, woran wir in übendem Lernen arbeiten, und wäre es auch
das allergeringste Geringe, das baut auf geheimnisvolle Weise mit
an der zweiten Schöpfungsordnung und bereitet jene künftige
vergeistigte Erde und Welt vor, deren Anfang im Menschwerden,
Sterben und Auferstehen Christi liegt, des Gottessohnes. Sein
Erlösungswerk ist nicht nur ein äusserliches, geschichtliches Ereignis
gewesen, sondern es hat in der Menschenseele gerade jene
wunderbaren Kräfte geweckt, durch die sie imstande ist, aus sich ein
im Erdenleben immerfort werdendes, lernendes, sich selbst
verwandelndes Wesen zu machen. Und dadurch ist auch unser Arbeitsleben

in all seiner Mühseligkeit bis in die Einzelheiten hinein
Mittel und Weg der Verwandlung der einen Schöpfung in die
andere geworden. Jede an sich noch so geringe oder unangenehme
Arbeit kann zum weltwichtigen Mittun werden am grossen Gotteswerk.

Aber wir müssen eben selber, ein jedes in, an und für sich,
es im Glauben erfassen und im eigenen Willen wollen und tun.
Dann machen wir uns der Begnadung teilhaftig, die für jeden
bereit ist in der Welt, die wir noch nicht schauen, im Reich, das nicht
von dieser Welt ist, das aber seit Christi Leben, Sterben und Auf-

18



erstehen um uns ist und in uns, wenn wir es begreifen und tätig
ergreifen. Unsichtbar steckt in der sichtbaren vatergöttlichen Natur

schon der unsichtbare Keim der künftigen sohnesgöttlichen
Natur. Und sie ist jenes Reich, von dem das Evangelium spricht.

Wir brauchen uns nicht darum zu sorgen, ob unser Leben kürzer

oder länger, ob es leicht oder schwer ist im einzelnen; wenn
wir uns nur an das halten, dass der göttliche Heilsplan uns mit
umschliesst und mit uns rechnet, mit einem jeden von uns. Die
zweite Schöpfung ist aber auf den aus freiem Willen mitwirkenden
Menschen gestellt; sie geschieht nicht ausser ihm, sondern durch
ihn.

Dr. E. Schoop

SPURENELEMENTE
sind Salze des Lebens

Forschungsarbeit überall in der Welt verschafft uns einen tiefen
Einblick in die Bedeutung der Spurenelemente als Nahrungsergänzung

und zur Förderung des Wachstums und zur Entwicklung
lebenswichtiger innerer Organe, der Drüsen.

Die Spurenelemente — man findet sie in der Erdkruste — werden

von den Pflanzen aufgenommen, und auf diesem Wege gelangen

sie in den Tierkörper.
Diese Salze des Lebens werden im Verdauungsschlauch abgebaut

und allen Organen zugeführt. Das erklärt, weshalb die Leber der
Säugetiere als der grosse Speicher für diese Salze zu gelten hat.
Die Vögel speichern die Salze in den Eiern und die Pflanzen im
Samen und Keimling.

Man hat auch nachzuweisen vermocht, dass bei gleichzeitiger

19


	Arbeit als Lebensinhalt

