Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 3 (1948)
Heft: 4
Vorwort: "Es soll aber der Ackermann der seinen Acker baut die Friichte am

ersten geniessen"”
Autor: Muller, Hans

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«ES SOLL ABER DER CKERMANN

DER SEINEN ACKER BAUT

DIE FRUCHTE AM ERSTEN GENIESSEN- 2. TIM. 2.6.

Dr. HANS MULLER

Eine Selbstverstindlichkeit! Sie war es aber auch vor bald
zweitausend Jahren nicht. Deshalb wies der Apostel schon da-
mals seine Glaubensbriider auf den Sinn dieser Worte hin.

Die Heilige Schrift fithrt die Gliubigen an mehr als einer
Stelle zu der in ihnen enthaltenen Weisung hin.

«Wer pflanzt einen Weinberg und isset nicht von seiner
Frucht?» «Oder wer weidet eine Herde und nihret sich nicht
von der Milch der Herde?»

So fragt der Apostel an anderem Orte.

Stellen wir die Worte vom Ackermann in ihren Zusammen-
hang hinein, dann brauchen wir nicht lange nach ihrem Sinn
zu fragen. Paulus stand nicht an, seinen Glaubensbriidern und
Gemeinden zu sagen, dass diejenigen, die ihnen das Brot des
Lebens bieten, fiir sie diesen Acker pfliigen und betreuen, in
ihre Sorge um des Lebens Notdurft eingeschlossen werden sol-
len. Eine Selbstverstindlichkeit! Der Apostel weist aber selbst
iiber diese enggefasste Auslegung seiner Worte hinaus...
«Denn der da pfliigt, soll auf Hoffnung pfliigen!»

Pfliigen auf die Hoffnung, dass ein gerechter Anteil an der
Ernte demjenigen wird, der den Acker bestellt! Wieder eine
Selbstverstiandlichkeit. Vor bald zweitausend Jahren hitte dies

1



ebenso selbstverstindlich sein miissen — wie heute! Deutet
aber nicht das Soll im Satze des Apostels an, dass die Zu-
stinde auch damals so waren, dass er die in ihm enthaltene
Weisung als dringend und wichtig empfand. Es ist die Wei-
sung, dafiir besorgt zu sein, dass derjenige, der den Acker baut,
auch der erste sei, der seine Friichte geniesse! Wie <«akituell»
mutet doch diese Mahnung auch heute noch an! Wir brauchen
zur Begriindung der Zeitgemissheit der Paulinischen Forde-
rung nicht einmal in die Not der dreiBiger Jahre zuriickzu-
kehren — in jene Zeit, in der Tausende von Bauernfamilien
in miihevollstem Tagewerk ihre Gesundheit verbrauchten, um
in sechs, sieben oder mehr Monaten von den zwoélfen eines
Jahres das Geld fiir den Zinstag zusammenzutragen. Was
ihnen dariiber hinaus noch verblieb, reichte kaum aus, des
Lebens Notdurft zu befriedigen.

Die Dicher konnten damals nicht mehr ausgebessert wer-
den, wenn der Regen durch die Locher drang. Es reichte nicht
mehr, Maschinen und Geriite zu reparieren, und musste es doch
sein, blieb man dem Schmied die Rechnung lange schuldig. An
einen neuen Kiichen- oder Stubenboden durfte die Bauerin
iiherhaupt nicht denken.

Auf so vieles mussten damals die verzichten, die den Acker
bebauten, weil diejenigen, die nicht auf ihm arbeiteten, son-
dern ihn nur als Anlageobjekt fiir ihr Geld benutzten, die
Friichte der Landmannsarbeit fiir sich am ersten beanspruch-
ten.

Diesen Zustinden, denen wir, wenn nicht alles triigt, wieder
entgegensteuern, setzt der Apostel auch heute noch sein Wort
enlgegen: «Der Ackermann, der den Acker baul, soll die
Friichte am ersten geniessen». Oder mit andern Worten: Was
die Michtigen auch in unserer Zeit als selbstverstindlich fiir
sich beanspruchen, wird durch dieses Wort gerichtet. Was der
Besitzende als Recht empfindet, ist es vor Gott nicht. Es gibt
nur eine Moglichkeit, den Vélkern den Frieden zu erhalten, in-
‘dem sie denen, die den Acker bebauen — der Arbeit, die allein
Werte schafft, wo sie auch getan werde — mehr Gerechtigkeit

2



verschaffen. Das bedeutet ganz einfach das Sich-Besinnen der-
jenigen, die an der Macht sind, auf das, was vor Gott gilt.
Keine Ausrede, das Gesetz verurteile sie nicht, wenn sie einen
libergrossen Teil am Arbeitsertrage als arbeitsloses Einkom-
men fiir sich beanspruchen. Das Gesetz iiberwindet die Siinde

nicht. Durch das Gesetz kommt Gottes Wille nicht zum Aus-
druck.

Nur wer glaubt, der ist im Recht. Die erste Frucht aber des
Glaubens ist die Liebe. «Die Liebe aber erfiillt freiwillig die
Forderung der Gerechtigkeit». Wer nicht glaubt, hat keine
MafRstiibe fiir das, was recht ist.

Seiner Raffsucht sind keine Grenzen gesetzt. Hemmungslos
lebt er seinen Trieben. Weil der Glaube des offiziellen Christen-
tums so oft tot an ihm selber ist und nicht den geringsten Ein-
fluB auf die Gestaltung der sozialen Verhiltnisse hat, geht den
breiten Massen, die um die Friichte ihrer Arbeit gebracht wer-
den, die Bindung zu diesem Glauben verloren. Diese soziale
Schuld des Christentums bleibt auch dann bestehen, wenn sie,
wie das Prof. Ragaz tut, in einen gréBeren und 'tieferen Zu-
sammenhang eingeordnet wird, indem er fragt: «Ist nicht un-
sere Zivilisation in tausend Formen Opium — nimlich Be-
rauschung und Betidubung, weil Gott fehlt? Geld, Erotik, Ge-
walt, Eile, Sport, Genuf und wei was anderes, oft auch
Damonisches, Satanisches, alles soll ja blo8 Ersatz fiir Gott
sein .. .» .

Hier stehen wir vor dem «Zentralproblem des abendldndi-
schen Christentums» und seiner Ausseinandersetzung mit den
verschiedensten Formen der Gottlosigkeit, von denen der russi-
sche Religionshafl die konsequenteste und brutalste ,Erschei-
nungsform ist. '

Will das Abendland eine der gro8ten Proben, die es in Jahr-
hunderten zu bestehen haben wird, in der es um Sein oder
Nichtsein geht, will es die christlichen Grundlagen seiner Kul-
tur kommenden Generationen erhalten, dann darf es nicht
vergessen, daB die Welt heute fiir Christus auf sozialem Ge-
biete verteidigt wird. Das Pauluswort <es soll aber der Acker-

3



mann, der seinen Acker baut, die Friichte seiner Arbeit am
ersten genieflen», umschreibt ein zentrales Problem unseres
Christentums. Das ist sein tiefster Sinn und seine dringende
ZeitgemiBheit. Der Rausch und die Betdubung der modernen
Zivilisation ist duBeres Zeichen der Gottferne.

Das soziale Unrecht, das der Arbeit nicht zukommen LiBt,
was ihr gehort und dem arbeitslosen Einkommen seine un-
beschriinkte Herrschaft liBt, ist sichtbares Kennzeichen eines
Glaubens, der keine Werke hat, tot an ihm selber ist und des-
halb auch keine Nachfolge weckt.

Gibt es ein gewaltigeres Argument in der Verteidigung des
Rechts aller Schaffenden, als die in unserem Paulusworte ent-
haltene Weisung: «Es soll aber der Ackermann, der den Acker
baut, die I‘riichte am ersten genieBen!»

Es kommt nicht von ungefidhr, da gerade in England eine

organisierte Gegenbewegung gegen das Christentum nicht be-
steht.

Nirgends, wie in England, hat die Arbeiterfiihrung die Sache
Christi mit der des Volkes zusammengefiihrt,

Auf dem Kontinent hat die Entwicklung eine andere Richtung
genommen. Professor Ragaz zeichnete sie in seinem Vortrage
iiber «Die Botschaft vom Reiche Gottes» folgendermafien: «Wir
haben auf der einen Seite den Glauben an sein Reich — dies
vor allem bei Christen —, und dafiir haben wir auf der andern
Seite den Glauben an das Reich Gottes, aber ohne den Glauben
an Gott —- dies heute vor allem bei den Sozialisten und Kom-
munisten, wozu man aber in diesem Zusammenhang auch viele
Pazifisten, Demokraten, Vorkimpfer nationaler Freiheit rech-
nen mufB. Mit andern Worten: Die Sache Christi ist in ihrer
offiziellen Vertretung nicht das letzte und tiefste Wort und die
stirkste Triebkraft aller besten Hoffnungen und Kimpfe des
Menschen, alles Ringens um Wahrheit, Freiheit, Gerechtigkeit,
Briiderlichkeit, kurz, um eine bessere Welt und neue Erde ge-
wesen, nicht die legitime Seele aller Demokratie, alles Sozialis-
mus, aller politischen, sozialen und religiésen Emanzipation ge-

4



wesen, sondern, wie wir ja alle wissen, oft genug das genaue
Gegenteil. Darum hat sich die Bewegung auf jene menschlichen
Ziele hin von Christus entfernt, ja sich gegen ihn gewendet.
Darum sind, um ein berithmtes Wort Cromwells negativ zu wen-
den, Christus und das Volk auseinandergekommen. Das ist die
ungeheure Tragik, besonders der abendlindischen Neuzeit. Aus
diesem tiefsten Grunde haben sich jene zwei Lager gebildet, an
deren Gegensatz unsere abendlindische Welt — und schlieflich
nicht nur sie — zugrunde zu gehen droht. Eine tragische Wech-
selwirkung will uns immer tiefer in den Abgrund ziehen: weil
wir ein Christentum haben, das zur blofen Religion geworden
ist und Gott verkiindigt, ohne sein Reich — wobei ich immer
an sein Reich fiir die Erde denke —, so haben wir eine Bewe-
gung, welche die Elemente des Reiches Gottes, wenigstens einen
wichtigen Teil derselben, vertritt, ohne den bewufiten Zusam-
menhang mit Gott in Christus. Und weil sie dies tut, wird das
Reich Gottes, im Namen der Religion, zuriickgestofien von denen,
welche Gott verkiindigen ohne sein Reich. Ein wahrhaftiger To-
deszirkel, in dem die Welt zu versinken droht.

Wir haben darin eine ungeheure Schuld des offiziellen Chri-
stentums vor uns. Es ist nicht blo8 das Versagen gegeniiber der
sozialen Wahrheit des Evangeliums im engeren Sinne, die so-
ziale Schuld, es ist die umfassendere Schuld, worin die andere
inbegriffen ist: das Vergessen der biblischen Botschaft vom
Reiche Gottes fiir die Erde iiberhaupt. Es ist «<nur» eine Schuld
der Versdumnis, eine Unterlassungssiinde, aber gerade solche
Schuld und Siinde pflegt ja die schwerste und folgenreichste
zu sein. Das offizielle Christentum hat die ganze eine Hilfte der
Wahrheit Christi nicht recht vertreten: die Welthoffnung, die
Welterl6sung, Anders gesagt: Es ist nicht das Reich Gottes fiir
die Erde verkiindigt. Darum hat die Welt es auf andern Wegen
gesucht, und das hat uns in die heutige Lage gebracht.»

Erst in diesen Zusammenhang hineingestellt ermessen wir die
GroBe, aber auch die Dringlichkeit der in unserem Paulinischen
Worte enthaltenen Forderung: «Es soll aber der Ackermann, der
seinen Acker baut, die Friichte am ersten genieBlen.»



Merkst du wohl, was dieses Soll auch von dir fordert? Was
tust du, dal dem Ackermann — allen Schaffenden — dieses
Recht wird? Auch an dich ergeht in gefahrdrohender Zeit der
Ruf: Gott will es, daB es so werde!

Wer ni_ht von hier aus unseren Kampf um mehr Licht, Liebe
und Gerechtigkeit in einer liebearmen, vom Unrecht beherrsch-
ten Zeit wertet, der weil nichf, um was wir in unserem Leben
gerungen.

Deine Wutter[pradye

FRITZ BOHNENBLUST

Uns allen werden mit den Jahren die Kindheitserinnerungen
zum hochgeschitzten Gut. Wir empfinden sie als etwas unver-
lierbares; nachdem so vieles, das uns begegnele, blo dem Au-
genblick gehorte, stiirzte, schwand und verblich, bleiben sie be-
stehen, verwachsen dem tragenden Lebensgrund. Dabei wird
keinem von uns der ganze Reichtum des Erbes jener gliicklichen
Jahre bewufit. Manches, was uns die Jugend schenkte und einst
begliickle, ist zur Selbstverstindlichkeit geworden; erst Bedro-
hung oder Verlust erweisen wieder seinen verkannten Wert.
Solches kann geschehen mit der wunderbaren Méglichkeit, durch
eine unserem Wesen eigentiimliche Sprache, Gedanken als Gei-
stesgut andern mitzuteilen.

Der Mutter sagte einst das Kind seine ersten Worte nach, die
seine kleine, allgeniigende Welt bedeuteten; ihre Fiirsorge um-
schloB die Knospen unseres geistigen, unseres Innenlebens, daf}
sie sich entfalten konnten, wenn ihre Zeit gekommen. Mutter-
worte leiteten, schiitzten und wehrten, als wir in immer wach-
senden Kreisen das Reich der duBeren Erscheinungen eroberten.
Muttersprache: das war das Vertrauteste auf Erden, war Liebe
und Leuchte, Zuflucht und Trost, mit einem Wort — Heimal.

6



	"Es soll aber der Ackermann der seinen Acker baut die Früchte am ersten geniessen"

