
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 3 (1948)

Heft: 4

Vorwort: "Es soll aber der Ackermann der seinen Acker baut die Früchte am
ersten geniessen"

Autor: Müller, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A«ES SOLL ABER DER gÇ^CKERMANN

DER SEINEN ACKER BAUT

DIE FRÜCHTE AM ERSTEN GENIESSEN' 2. TIM. 2.6.

Dr. HANS MÜLLER »

Eine Selbstverständlichkeit! Sie war es aber auch vor bald
zweitausend Jahren nicht. Deshalb wies der Apostel schon
damals seine Glaubensbrüder auf den Sinn dieser Worte hin.

Die Heilige Schrift führt die Gläubigen an mehr als einer
Stelle zu der in ihnen enthaltenen Weisung hin.

«Wer pflanzt einen Weinberg und isset nicht von seiner
Frucht?» «Oder wer weidet eine Herde und nähret sich nicht
von der Milch der Herde?»

So fragt der Apostel an anderem Orte.
Stellen wir die Worte vom Ackermann in ihren Zusammenhang

hinein, dann brauchen wir nicht lange nach ihrem Sinn
zu fragen. Paulus stand nicht an, seinen Glaubensbrüdern und
Gemeinden zu sagen, dass diejenigen, die ihnen das Brot des

Lebens bieten, für sie diesen Acker pflügen und betreuen, in
ihre Sorge um des Lebens Notdurft eingeschlossen werden
sollen. Eine Selbstverständlichkeit! Der Apostel weist aber selbst
über diese enggefasste Auslegung seiner Worte hinaus...
«Denn der da pflügt, soll auf Hoffnung pflügen!»

Pflügen auf die Hoffnung, dass ein gerechter Anteil an der
Ernte demjenigen wird, der den Acker bestellt! Wieder eine
Selbstverständlichkeit. Vor bald zweitausend Jahren hätte dies

1



ebenso selbstverständlich sein müssen — wie heute! Deutet
aber nicht das Soll im Satze des Apostels an, dass die
Zustände auch damals so waren, dass er die in ihm enthaltene
Weisung als dringend und wichtig empfand. Es ist die
Weisung, dafür besorgt zu sein, dass derjenige, der den Acker baut,
auch der erste sei, der seine Früchte geniesse! Wie «aktuell»
mutet doch diese Mahnung auch heute noch an! Wir brauchen
zur Begründung der Zeitgemässheit der Paulinischen Forderung

nicht einmal in die Not der dreißiger Jahre zurückzukehren

— in jene Zeit, in der Tausende von Bauernfamilien
in mühevollstem Tagewerk ihre Gesundheit verbrauchten, um
in sechs, sieben oder mehr Monaten von den zwölfen eines
Jahres das Geld für den Zinstag zusammenzutragen. Was
ihnen darüber hinaus noch verblieb, reichte kaum aus, des
Lebens Notdurft zu befriedigen.

Die Dächer konnten damals nicht mehr ausgebessert werden,

wenn der Regen durch die Löcher drang. Es reichte nicht
mehr, Maschinen und Geräte zu reparieren, und musste es doch
sein, blieb man dem Schmied die Rechnung lange schuldig. An
einen neuen Küchen- oder Stubenboden durfte die Bäuerin
überhaupt nicht denken.

Auf so vieles mussten damals die verzichten, die den Acker
bebauten, weil diejenigen, die nicht auf ihm arbeiteten,
sondern ihn nur als Anlageobjekt für ihr Geld benutzten, die
Früchte der Landmannsarhcit für sich am ersten beanspruchten.

Diesen Zuständen, denen wir, wenn nicht alles trügt, wieder
entgegensteuern, setzt der Apostel auch heute noch sein Wort
entgegen: «Der Ackermann, der den Acker baut, soll die
Früchte am ersten geniessen». Oder mit andern Worten: Was
die Mächtigen auch in unserer Zeit als selbstverständlich für
sich beanspruchen, wird durch dieses Wort gerichtet. Was der
Besitzende als Recht empfindet, ist es vor Gott nicht. Es gibt
nur eine Möglichkeit, den Völkern den Frieden zu erhalten,
indem sie denen, die den Acker bebauen — der Arbeit, die allein
Werte schafft, wo sie auch getan werde — mehr Gerechtigkeit

2



verschaffen. Das bedeutet ganz einfach das Sich-Besinnen
derjenigen, die an der Macht sind, auf das, was vor Gott gilt.
Keine Ausrede, das Gesetz verurteile sie nicht, wenn sie einen
übergrossen Teil am Arbeitsertrage als arbeitsloses Einkommen

für sich beanspruchen. Das Gesetz überwindet die Sünde
nicht. Durch das Gesetz kommt Gottes Wille nicht zum
Ausdruck.

Nur wer glaubt, der ist im Recht, Die erste Frucht aber des
Glaubens ist die Liebe. «Die Liebe aber erfüllt freiwillig die
Forderung der Gerechtigkeit». Wer nicht glaubt, hat keine
Maßstäbe für das, was recht ist.

Seiner Raffsucht sind keine Grenzen gesetzt. Hemmungslos
lebt er seinen Trieben. Weil der Glaube des offiziellen Christentums

so oft tot an ihm selber ist und nicht den geringsten Einfluß

auf die Gestaltung der sozialen Verhältnisse hat, geht den
breiten Massen, die um die Früchte ihrer Arbeit gebracht werden,

die Bindung zu diesem Glauben verloren. Diese soziale
Schuld des Christentums bleibt auch dann bestehen, wenn sie,
wie das Prof. Ragaz tut, in einen größeren und tieferen
Zusammenhang eingeordnet wird, indem er fragt: «Ist nicht
unsere Zivilisation in tausend Formen Opium — nämlich
Berauschung und Betäubung, weil Gott fehlt? Geld, Erotik,
Gewalt, Eile, Sport, Genuß und weiß was anderes, oft auch
Dämonisches, Satanisches, alles soll ja bloß Ersatz für Gott
sein ...»

Hier stehen wir vor dem «Zentralproblem des abendländischen

Christentums» und seiner Ausseinandersetzung mit den
verschiedensten Formen der Gottlosigkeit, von denen der russische

Religionshaß die konsequenteste und brutalste .Erschei¬
nungsform ist. 1

Will das Abendland eine der größten Proben, die es in
Jahrhunderten zu bestehen haben wird, in der es um Sein oder
Nichtsein geht, will es die christlichen Grundlagen seiner Kultur

kommenden Generationen erhalten, dann darf es nicht
vergessen, daß die Welt heute für Christus auf sozialem
Gebiete verteidigt wird. Das Pauluswort «es soll aber der Acker-

3



mann, der seinen Acker baut, die Früchte seiner Arbeit am
ersten genießen», umschreibt ein zentrales Problem unseres
Christentums. Das ist sein tiefster Sinn und seine dringende
Zeitgemäßheit. Der Rausch und die Betäubung der modernen
Zivilisation ist äußeres Zeichen der Gottferne.

Das soziale Unrecht, das der Arbeit nicht zukommen läßt,
was: ihr gehört und dem arbeitslosen Einkommen seine
unbeschränkte Herrschaft läßt, ist sichtbares Kennzeichen eines
Glaubens, der keine Werke hat, tot an ihm selber ist und
deshalb auch keine Nachfolge weckt.

Gibt es ein gewaltigeres Argument in der Verteidigung des
Rechts aller Schaffenden, als die in unserem Paulusworte
enthaltene Weisung: «Es soll aber der Ackermann, der den Acker
baut, die Früchte am ersten genießen!»

Es kommt nicht von ungefähr, daß gerade in England eine
organisierte Gegenbewegung gegen das Christentum nicht
besteht.

Nirgends, wie in England, hat die Arbeiterführung die Sache
Christi mit der des Volkes zusammengeführt.

Auf dem Kontinent hat die Entwicklung eine andere Richtung
genommen. Professor Ragaz zeichnete sie in seinem Vortrage
über «Die Botschaft vom Reiche Gottes» folgendermaßen: «Wir
haben auf der einen Seite den Glauben an sein Reich — dies

vor allem bei Christen -—, und dafür haben wir auf der andern
Seite den Glauben an das Reich Gottes, aber ohne den Glauben
an Gott — dies heute vor allem bei den Sozialisten und
Kommunisten, wozu man aber in diesem Zusammenhang auch viele
Pazifisten, Demokraten, Vorkämpfer nationaler Freiheit rechnen

muß. Mit andern Worten: Die Sache Christi ist in ihrer
offiziellen Vertretung nicht das letzte und tiefste Wort und die
stärkste Triebkraft aller besten Hoffnungen und Kämpfe des

Menschen, alles Ringens um Wahrheit, Freiheit, Gerechtigkeit,
Brüderlichkeit, kurz, um eine bessere Welt und neue Erde
gewesen, nicht die legitime Seele aller Demokratie, alles Sozialismus,

aller politischen, sozialen und religiösen Emanzipation ge-

4



wesen, sondern, wie wir ja alle wissen, oft genug das genaue
Gegenteil. Darum hat sich die Bewegung auf jene menschlichen
Ziele hin von Christus entfernt, ja sich gegen ihn gewendet.
Darum sind, um ein berühmtes Wort Cromwells negativ zu wenden,

Christus und das Volk auseinandergekommen. Das ist die
ungeheure Tragik, besonders der abendländischen Neuzeit. Aus
diesem tiefsten Grunde haben sich jene zwei Lager gebildet, an
deren Gegensatz unsere abendländische Welt — und schließlich
nicht nur sie — zugrunde zu gehen droht. Eine tragische
Wechselwirkung will uns immer tiefer in den Abgrund ziehen: weil
wir ein Christentum haben, das zur bloßen Religion geworden
ist und Gott verkündigt, ohne sein Reich — wobei ich immer
an sein Reich für die Erde denke —, so haben wir eine Bewegung,

welche die Elemente des Reiches Gottes, wenigstens einen
wichtigen Teil derselben, vertritt, ohne den bewußten
Zusammenhang mit Gott in Christus. Und weil sie dies tut, wird das
Reich Gottes, im Namen der Religion, zurückgestoßen von denen,
welche Gott verkündigen ohne sein Reich. Ein wahrhaftiger
Todeszirkel, in dem die Welt zu versinken droht.

Wir haben darin eine ungeheure Schuld des offiziellen
Christentums vor uns. Es ist nicht bloß das Versagen gegenüber der
sozialen Wahrheit des Evangeliums im engeren Sinne, die
soziale Schuld, es ist die umfassendere Schuld, worin die andere
inbegriffen ist: das Vergessen der biblischen Botschaft vom
Reiche Gottes für die Erde überhaupt. Es ist «nur» eine Schuld
der Versäumnis, eine Unterlassungssünde, aber gerade solche
Schuld und Sünde pflegt ja die schwerste und folgenreichste
zu sein. Das offizielle Christentum hat die ganze eine Hälfte der
Wahrheit Christi nicht recht vertreten: die Welthoffnung, die
Welterlösung. Anders gesagt: Es ist nicht das Reich Gottes für
die Erde verkündigt. Darum hat die Welt es auf andern Wegen
gesucht, und das hat uns in die heutige Lage gebracht.»

Erst in diesen Zusammenhang hineingestellt ermessen wir die
Größe, aber auch die Dringlichkeit der in unserem Paulinischen
Worte enthaltenen Forderung: «Es soll aber der Ackermann, der
seinen Acker baut, die Früchte am ersten genießen.»

5



Merkst du wohl, was dieses Soll auch von dir fordert? Was
tust du, daß dem Ackermann — allen Schaffenden — dieses
Recht wird? Auch an dich ergeht in gefahrdrohender Zeit der
Ruf: Gott will es, daß es so werde!

Wer nijit von hier aus unseren Kampf um mehr Licht, Liebe
und Gerechtigkeit in einer liebearmen, vom Unrecht beherrschten

Zeit wertet, der weiß nichjt, um was wir in unserem Leben
gerungen.

3dttc Puttrrrprad|c
FRITZ BOHNENBLUST

Uns allen werden mit den Jahren die Kindheitserinnerungen
zum hochgeschätzten Gut. Wir empfinden sie als etwas
unverlierbares; nachdem so vieles, das uns begegnete, bloß dem
Augenblick gehörte, stürzte, schwand und verblich, bleiben sie
bestehen, verwachsen dem tragenden Lebensgrund. Dabei wird
keinem von uns der ganze Reichtum des Erbes jener glücklichen
Jahre bewußt. Manches, was uns die Jugend schenkte und einst
beglückte, ist zur Selbstverständlichkeit geworden; erst Bedrohung

oder Verlust erweisen wieder seinen verkannten Wert.
Solches kann geschehen mit der wunderbaren Möglichkeit, durch
eine unserem Wesen eigentümliche Sprache, Gedanken als
Geistesgut andern mitzuteilen.

Der Mutter sagte einst das Kind seine ersten Worte nach, die
seine kleine, allgenügende Welt bedeuteten; ihre Fürsorge
umschloß die Knospen unseres geistigen, unseres Innenlebens, daß
sie sich entfalten konnten, wenn ihre Zeit gekommen. Mutter-
worle leiteten, schützten und wehrten, als wir in immer
wachsenden Kreisen das Reich der äußeren Erscheinungen eroberten.
Muttersprache: das war das Vertrauteste auf Erden, war Liebe
und Leuchte, Zuflucht und Trost, mit einem Wort — Heimat.

6


	"Es soll aber der Ackermann der seinen Acker baut die Früchte am ersten geniessen"

