
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 2 (1947)

Heft: 2

Artikel: Gerechtigkeit

Autor: Chüepp, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-889939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-889939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERECHTIGKEIT

E. SCHÜEPP

Was meinen wir damit? Täglich stoßen wir in den Zeitungen
auf diesen Begriff. Jede Partei schreibt dieses Wort als Grundsatz

und Forderung auf ihre Fahne. Die Staaten in ihren
politischen Auseinandersetzungen berufen sich immer wieder auf
diese ideelle, hohe Instanz. Alles scheint für die Gerechtigkeit zu
kämpfen. Das Wort ist zum Schlagwort geworden. Was
verstehen wir darunter?

Gibt es viele Gerechtigkeiten oder nur eine? Schaffen, prägen,
bestimmen wir sie oder ist sie uns als feste, gültige Wahrheit
gegeben? Ist sie eine unwandelbare, ewige Größe oder eine der
geschichtlichen Entwicklung unterworfene wandelbare sittliche
Idee?

Nach Plato (429—347 v. Chr.) ist die Gerechtigkeit das
geordnete Verhältnis der drei Haupttugenden zueinander
(Besonnenheit, Tapferkeit und Weisheit). Nach Aristoteles (384—322
v. Chr.) ist die Tugend, der der Gerechtigkeit verwandte Begriff,
die Fähigkeit der Seele, die richtige Mitte im Handeln zu
beobachten. Diese würde aus nüchterner, vernunftsmäßiger
Überlegung und gegenseitiger Anpassung gewonnen. So denken heute
viele. Aber diese heidnischen Philosophen wollten den sittlichen
Begriff der Gerechtigkeit doch in der Bezogenheit auf das
höchste Gut, auf die Idee des absolut Schönen und Guten und
damit auf die Gottheit verstanden wissen. «Gott ist in keiner
Weise und niemals ungerecht, sondern so gerecht wie nur irgend
jemand. Ihm ist nichts ähnlicher als der von uns, der den höch-

1



sten Grad von Gerechtigkeit erreicht» (Plato). Nur kannten sie
diese Gottheit nicht, die sie deshalb ahnend und denkend zu
erfassen versuchten.

Hier werden wir heute wieder einsetzen müssen. Der Ruf nach
Gerechtigkeit steigt aus einem letzten sittlichen Empfinden für
das, was recht und unrecht, gut und böse ist. Die gerichtliche
Justitia, die Gestalt mit verbundenen Augen und der Waage in
der Hand, setzt ein absolut gültiges Recht voraus. Der Begriff
Gerechtigkeit ist abhängig vom Gottesbegriff, von der
Gottesvorstellung. Wie der Gott, so das Recht. Wenn wir diese höchste
Rechtsoffenbarung und Rechtsinstanz leugnen, zerfließt alles in
subjektive, der Zeit und Entwicklung unterworfene Vorstellungen.

Dann sinkt die Gerechtigkeit ins Relative, in das nicht
mehr unbedingt und ganz Verpflichtende. Die Gerechtigkeit
wird aufgelöst in «Gerechtigkeiten», das Recht in «Rechte».
Wir sinken damit unter den Zustand der vorchristlichen und
heidnischen Rechtsvorstellung, die sich noch von der Vorstellung
einer Gottheit, eines absoluten Wesens, bestimmen ließ.

Unser Gottesbegriff darf aber eben nicht das Resultat eigener
Überlegung sein. Er ist uns gegeben in der Selbstoffenbarung
Gottes, zentral in der Erscheinung Jesu Christi. Da ist autoritative

Gerechtigkeit geoffenbart. «Gerechtigkeit erhöht ein Volk,
die Sünde aber ist der Leute Verderben» (Sprüche 14, 34). Salomo
denkt da an das göttliche Recht und Gebot. Das sittliche Urteil
muß von diesem kundgegebenen Recht her geprägt werden.
Fällt diese Instanz dahin, so ist es mit unserer Gewissenverpflichtung

aus. Sünde ist die Gesetzlosigkeit durch Leugnung
jener Autorität und Aufstellung eigener Rechtsbegriffe und
sittlicher Maßstäbe. Das ist Rechtszerfall, Blutzersetzung im Leben
der Völker. Das viele Schreien nach Gerechtigkeit in unsern
Tagen beweist nur diese große Armut und Verwirrung.

«Gerechtigkeit ist keine Sache einseitigen Diktates, sondern
des freiwilligen Ausgleichs der Interessen, eine Sache der frêien
Verständigung freier Menschen.» So schrieb eine Tageszeitung.
Ist sie das? Dann ist sie das Resultat gegenseitiger menschlicher
Verhandlungen und Interesseverfechtungen, also ein Kompromiß,

gleichsam ein Handel und nicht mehr eine absolute Größe.
Das ist «Währungsangleichung» an die zeitbedingten inter-

2



essierten Forderungen und Vorstellungen. Auch die Freiheit ist
dann ein schillernder Begriff. So gehen die Völker an ihrer eigenen

Willkür, die sie fälschlich «Freiheit» nennen, zugrunde. Sie
finden die Kraft nicht mehr, sich einer letzten Ordnung und
Wertung "unterzuordnen, weil jene Autorität nicht mehr
anerkannt und gefürchtet wird. Gerechtigkeit ist dann der Wille
des jeweils Stärkeren und der klug diplomatisch abwägende
Ausgleich der mehr oder weniger gleich Starken. Solche «Gerechtigkeit»

wirkt das gerade Gegenteil dessen, was die absolute
Gerechtigkeit herstellen soll, nämlich Unordnung, Ungerechtigkeit,
Unterdrückung, Knechtschaft, Gewissensknebelung, Tyrannei,
Krieg, Vernichtung. Gerechtigkeit ist nun, was dem einzelnen
oder der Partei oder dem Staat nützt; was den eigenen meist
machtpolitischen Interessen dient und sie zu schützen vermag.
Die letzten sittlichen Begriffe wie Gerechtigkeit, Wahrheit,
Gewissen, Persönlichkeit, Freiheit und Gemeinschaft fallen der
Auflösung und groben Fälschung anheim, werden in der
sittlichen Falschmünzerei umgeprägt, um die eigenen dunklen
Interessen zu verwirklichen. Mitten im Zerfall dieser letzten
Werte stehen wir heute. Wenn der lebendige Gott und Herr im
Moral- und Gesetzbuch der Völker und der einzelnen gestrichen
wird, verschwindet die absolute Gewissensbindung. Die Willkür
reißt ein. Das ist der Anfang vom Ende. Davor rettet nur der
Wille, sich selbst unter die Autorität des lebendigen Gottes zu
stellen und grundsätzlich alle Kechte, Begriffe und Vorstellungen

an den Geboten Gottes zu bilden. Es ist ja trotzdem kein
starrer Begriff. Es muß der Sinn der göttlichen Gerechtigkeit
immer wieder neu durchdacht, erfaßt und auf unsere Probleme
angewandt werden. Aber eben immer von dieser hohen Instanz
aus, immer von diesem letzten Willen her, hinter dem die letzte
Macht und Strafe steht. Gottesfurcht ist die Grundlage der
Gerechtigkeit unter uns und füreinander.

Diese göttliche Gerechtigkeit hat ihren höchsten und verpflichtenden

Ausdruck gefunden in der Erscheinung Jesu Christi, in
seiner Kreuzigung und Auferstehung. «Er ist für uns (an unserer

Statt) zur Sünde gemacht, damit wir in ihm die Gerechtigkeit

Gottes würden» (2. Kor. 5, 21). Plato meinte, die höchste
Gerechtigkeit werde als solche erst dann eindrücklich sichtbar

3



und bewährt, wenn sie durch den Schein größter Ungerechtigkeit
hindurchgegangen sei. In diesem Sinne ist sein prophetisch

anmutendes Wort zu verstehen: «Wer ohne eine Sünde getan
zu haben den Schein des größten Unrechts auf sich zu nehmen
vermag, ja, wer sich geißeln, fesseln, martern und sich seiner
Augen berauben lassen und nach allen möglichen Leiden sich an
den Marterpfahl heften lassen kann, der muß den Anfang und
das Urbild der Gerechtigkeit wieder aufrichten.» Kreuz und
Auferstehung sind Offenbarung und Vollzug der göttlichen
Gerechtigkeit für uns Menschen. Sie scheiden die Scheingerechtigkeit

der Menschen von der Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Sie
stellen uns wieder unter den absoluten einen Herrn und schenken

uns zugleich in der vollzogenen Versöhnung mit Gott die
Kraft und den Willen zur Gerechtigkeit Gottes. Der Anfang
einer neuen Gerechtigkeit auf Erden ist diese Glaubensgerechtigkeit

vor Gott. Denn die Gerechtigkeit ruht auf dem
Zusammenhang der Wesen mit dem Wesentlichen, der Menschen mit
ihrem Schöpfer und Herrn. Sonst bleibt sie im besten Falle eine
kraft- und farblose philosophische Idee.

So wird der Anfang und das Urbild der Gerechtigkeit wieder
aufgerichtet. «Einer ist der Gesetzgeber und Richter» (Jak. 4, 12).
Hier muß die Schulung unserer Begriffe, die Umschulung unseres

Denkens wieder einsetzen, wenn wir der Verwilderung und
autoritätslosen Willkür entarten wollen. Hier allein kann die
Moral, Kultur und Politik wieder erstehen, wenn sie sich Gott
unterstellt. Auf diese Grundlage der Gerechtigkeit Gottes muß
und kann aufgebaut werden in der Ehe, Familie, in Beruf,
Wirtschaft, Volk, Staat und Völkerleben. Solange wir diese Umkehr
nicht vorzunehmen willig sind, ist keine dauernde Besserung,
keine wirkliche Überwindung der Krise zum Guten, kein wahrer

Aufstieg zu erwarten. Diese Gerechtigkeit erhöht ein Volk.

4


	Gerechtigkeit

