Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 2 (1947)
Heft: 2
Artikel: Gerechtigkeit
Autor: Chiepp, E.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-889939

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-889939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEREGHTIGHREIT

E. SCHUEPP

Was meinen wir damit? Téglich stoen wir in den Zeitungen
auf diesen Begriff. Jede Partei schreibt dieses Wort als Grund-
satz und IFForderung auf ihre IFahne. Die Staaten in ihren poli-
tischen Auseinandersetzungen berufen sich immer wieder auf
diese ideelle, hohe Instanz. Alles scheint fiir die Gerechtigkeit zu
kimpfen. Das Wort ist zum Schlagwort geworden. Was ver-
stehen wir darunter?

Gibt es viele Gerechtlgkel*en oder nur eine? Schaffen, prigen,
bestimmen wir sie oder ist sie uns als feste, giiltige Wahrheit
gegeben? Ist sie eine unwandelbare, ewige Grofle oder eine der
geschichtlichen Entwicklung unterworfene wandelbare sittliche
Idee?

Nach Plato (429—347 v. Chr.) ist die Gerechtigkeit das ge-
ordnete Verhiltnis der drei Haupttugenden zueinander (Beson-
nenheit, Tapferkeit und Weisheit). Nach Aristoteles (384—322
v. Chr.) ist die Tugend, der der Gerechtigkeit verwandte Begriff,
die Fahigkeit der Seele, die richtige Mitte im Handeln zu be-
obachten. Diese wiirde aus niichterner, vernunftsméfiger Uber-
legung und gegenseitiger Anpassung gewonnen. So denken heute
viele. Aber diese heidnischen Philosophen wollten den sittlichen
Begriff der Gerechtigkeit doch in der Bezogenheit auf das
hochste Gut, auf die Idee des absolut Schénen und Guten und
damit auf die Gottheit verstanden wissen. «Gott ist in keiner
Weise und niemals ungerecht, sondern so gerecht wie nur irgend
jemand. Thm ist nichts dhnlicher als der von uns, der den hoch-

1



sten Grad von Gerechtigkeit erreicht» (Plato). Nur kannten sie
diese Gottheit nicht, die sie deshalb ahnend und denkend zu
erfassen versuchten.

Hier werden wir heute wieder einsetzen miissen. Der Ruf nach
Gerechtigkeit steigt aus einem letzten sittlichen Empfinden fiir
das, was recht und unrecht, gut und bése ist. Die gerichtliche
Justitia, die Gestalt mit verbundenen Augen und der Waage in
der Hand, setzt ein absolut giiltiges Recht voraus. Der Begriff
Gerechtigkeit ist abhingig vom Gottesbegriff, von der Gottes-
vorstellung. Wie der Gott, so das Recht. Wenn wir diese hichste
Rechtsoffenbarung und Rechtsinstanz leugnen, zerflieit alles in
subjektive, der Zeit und Entwicklung unterworfene Vorstellun-
gen. Dann sinkt die Gerechtigkeit ins Relative, in das nicht
mehr unbedingt und ganz Verpflichtende. Die Gerechtigkeit
wird aufgelost in «Gerechtigkeiten», das Recht in «Rechte».
Wir sinken damit unter den Zustand der vorchristlichen und
.heidnischen Rechtsvorstellung, die sich noch von der Vorstellung
einer Gottheit, eines absoluten Wesens, bestimmen lieB.

Unser Gottesbegriff darf aber eben nicht das Resultat eigener
Uberlegung sein. Er ist uns gegeben in der Selbstoffenbarung
Gottes, zentral in der Erscheinung Jesu Christi. Da ist autorita-
tive Gerechtigkeit geoffenbart. «Gerechtigkeit erhéht ein” Volk,
die Siinde aber ist der Leute Verderben» (Spriiche 14, 34). Salomo
denkt da an das gottliche Recht und Gebot. Das sittliche Urteil
mull von diesemx kundgegebenen Recht her geprigt werden.
Fillt diese Instanz dahin, so ist es mit unserer Gewissenver-
pflichtung aus. Siinde ist die Gesetzlosigkeit durch Leugnung
jener Autoritit und Aufstellung eigener Rechtsbegriffe und sitt-
licher MaBstibe. Das ist Rechtszerfall, Blutzersetzung im Leben
der Volker. Das viele Schreien nach Gerechtigkeit in unsern
Tagen beweist nur diese grofe Armut und Verwirrung.

«Gerechtigkeit ist keine Sache einseitigen Diktates, sondern
des freiwilligen Ausgleichs der Interessen, eine Sache der fréien
Verstindigung freier Menschen.» So schrieb eine Tageszeitung.
Ist sie das? Dann ist sie das Resultat gegenseitiger menschlicher
Verhandlungen und Interesseverfechtungen, also ein Kompro-
miB, gleichsam ein Handel und nicht mehr eine absolute GroBe.
Das ist «Wihrungsangleichung» an die zeitbedingten inter-

2



essierten Forderungen und Vorstellungen. Auch die Freiheit ist
dann ein schillernder Begriff. So gehen die Volker an ihrer eige-
nen Willkiir, die sie filschlich «Freiheit> nennen, zugrunde. Sie
finden die Kraft nicht mehr, sich einer letzten Ordnung und
Wertung unterzuordnen, weil jene Autoritiat nicht mehr aner-
kannt und gefiirchtet wird. Gerechtigkeit ist dann der Wille
des jeweils Stiarkeren und der klug diplomatisch abwigende Aus-
gleich der mehr oder weniger gleich Starken. Solche «Gerechtig-
keit» wirkt das gerade Gegenteil dessen, was die absolute Ge-
rechtigkeit herstellen soll, nimlich Unordnung, Ungerechtigkeit,
Unterdriickung, Knechtschaft, Gewissensknebelung, Tyrannei,
Krieg, Vernichtung. Gerechtigkeit ist nun, was dem einzelnen
oder der Partei oder dem Staat niitzt; was den eigenén meist
machtpolitischen Interessen dient und sie zu schiitzen vermag.
Die letzten sittlichen Begriffe wie Gerechtigkeit, Wahrheit, Ge-
wissen, Personlichkeit, Freiheit und Gemeinschaft fallen der
Auflésung und groben Félschung anheim, werden in der sitt-
lichen Falschmiinzerei umgeprigt, um die eigenen dunklen In-
teressen zu verwirklichen. Mitten im Zerfall dieser lelzten
Werte stehen wir heute. Wenn der lebendige Gott und Herr im
Moral- und Gesetzbuch der Voélker und der einzelnen gestrichen
wird, verschwindet die absolute Gewissensbindung. Die Willkiir
reifit ein. Das ist der Anfang vom Ende. Davor rettet nur der
Wille, sich selbst unter die Autoritit des lebendigen Gottes zu
stellen und grundsitizlich alle Rechte, Begriffe und Vorstellun-
gen an den Geboten Gottes zu bilden. Es ist ja trotzdem Kkein
starrer Begriff. Es mufl der Sinn der gottlichen Gerechtigkeit
immer wieder neu durchdacht, erfaBt und auf unsere Probleme
angewandt werden. Aber eben immer von dieser hohen Instanz
aus, immer von diesem letzten Willen her, hinter dem die letzte
Macht und Strafe steht. Gottesfurcht ist die Grundlage der Ge-
rechtigkeit unter uns und fiireinander.

Diese gottliche Gerechtigkeit hat ihren hdchsten und verpflich-
tenden Ausdruck gefunden in der Erscheinung Jesu Christi, in
seiner Kreuzigung und Auferstehung. «Er ist fiir uns (an unse-
rer Statt) zur Siinde gemacht, damit wir in ihm die Gerechtig-
keit Gottes wiirden». (2. Kor. 5, 21). Plato meinte, die hochste
Gerechtigkeit werde als solche erst dann eindriicklich sichtbar

3



und bewihrt, wenn sie durch den Schein gréBter Ungerechtig-
keit hindurchgegangen sei. In diesem Sinne ist sein prophetisch
anmutendes Wort zu verstehen: «Wer ohne eine Siinde getan
zu haben den Schein des gro8ten Unrechts auf sich zu nehmen
vermag, ja, wer sich geifeln, fesseln, martern und sich seiner
Augen berauben lassen und nach allen méglichen Leiden sich an
den Marterpfahl heften lassen kann, der mufl den Anfang und
das Urbild der Gerechtigkeit wieder aufrichten.» Kreuz und
Auferstehung sind Offenbarung und Vollzug der goéttlichen Ge-
rechtigkeit fiir uns Menschen. Sie scheiden die Scheingerechtig-
keit der Menschen von der Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Sie
stellen uns wieder unter den absoluten einen Herrn und schen-
ken uns zugleich in der vollzogenen Versohnung mit Gott die
Kraft und den Willen zur Gerechtigkeit Gottes. Der Anfang
einer neuen Gerechtigkeit auf Erden ist diese Glaubensgerech-
tigkeit vor Gott. Denn die Gerechtigkeit ruht auf dem Zusam-
menhang der Wesen mit dem Wesentlichen, der Menschen mit
ihrem Schopfer und Herrn. Sonst bleibt sie im besten Falle eine
kraft- und farblose philosophische Idee.

So wird der Anfang und das Urbild der Gerechtigkeit wieder
aufgerichtet. «Einer ist der Gesetzgeber und Richter» (Jak. 4, 12).
Hier muBl die Schulung unserer Begriffe, die Umschulung unse-
res Denkens wieder einsetzen, wenn wir der Verwilderung und
autoritatslosen Willkiir entarten wollen. Hier allein kann die
Moral, Kultur und Politik wieder erstehen, wenn sie sich Gott
unterstellt. Auf diese Grundlage der Gerechtigkeit Gottes muf
und kann aufgebaut werden in der Ehe, FFamilie, in Beruf, Wirt-
schaft, Volk, Staat und Vélkerleben. Solange wir diese Umkehr
nicht vorzunehmen willig sind, ist keine dauernde Besserung,
keine wirkliche Uberwindung der Krise zum Guten, kein wah-
rer Aufstieg zu erwarten. Diese Gerechtigkeit erhoht ein Volk.



	Gerechtigkeit

