
Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 33 (1965)

Heft: 12

Artikel: Betrachtungen  über eine abgebrochene Beichte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-570612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-570612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Betrachtungen über eine abgebrochene Beichte

Die Auffassungen des Klerus von Homosexualität sind auch heute noch wegleitend
für weite Bevölkerungskreise. Manch eine besorgte Mutter wird, wenn ihr das
Benehmen eines geliebten Sohnes suspekt vorkommt, nicht etwa zum Arzt oder Psychologen,

sondern zum Herrn Pfarrer gehen, denn dieser muss es ja wissen. Die
Geistlichkeit ihrerseits behandelt das «Problem» recht unterschiedlich und selbständiger, als

die höheren Instanzen es vielleicht haben möchten. So kenne ich einen Homoeroten,
der hei Ordensbrüdern stets verständnisvolles Gehör findet; aber ich weiss auch von
einem andern jungen Mann, der, als er im Beichtstuhl von seiner Beziehung zu seinem
Freund berichtete, mit Schimpf und Schande davongejagt wurde. Der betreffende
Beichtvater war anscheinend allen Ernstes davon überzeugt, dass es dem Auge des

himmlischen Vaters missfällt, wenn Männer sich körperlich lieben. Wieso ist es nun
möglich, dass ein Seelsorger, der doch Gottes unendliche Güte ausstrahlen sollte, derart

grausam sein kann? Entspricht seine Ueberzeugung tatsächlich der wahren Moral?
Diese Fragen verdienen es, untersucht zu werden.

Die Geschichte der Ethik lehrt, dass es grundsätzlich zwei Arten von Sittenlehren
gibt, den normativen Typus und den naturrechtlichen oder naturphilosophischen Typus.

Der normative Sittenlehrer setzt voraus, dass es, wie das Wort «normativ» besagt,
sittliche Richtlinien oder Normen gibt, an die man sich zu halten hat, wobei die Normen

von Epoche zu Epoche, von Konfession zu Konfession, von Staat zu Staat verschieden

sein können. Man findet überall Normativisten, das heisst Leute, die irgendeiner
beliebigen sittlichen Norm den absoluten Vorrang einräumen. Bei ihnen heisst es

unaufhörlich «du sollst» und «du musst» und «du darfst nicht». Auf diese Weise zwingen
sie sich selbst und ihren Mitmenschen ein bestimmtes sittliches Ziel auf, ohne im
geringsten darauf Rücksicht zu nehmen, ob die wahre Natur des Menschen diesen

Forderungen zu entsprechen vermag. Sie akzeptieren den Menschen ja nicht so, wie er ist,
sondern nur so, wie sie ihn haben möchten.

Das ist und war seit Menschengedenken die Methode nicht bloss sämtlicher
Theologen, sondern überhaupt der meisten Leute. Es ist auch viel einfacher seinen
Mitmenschen zu diktieren, wie sie sein sollten, als zu untersuchen, wie es in Wirklichkeit

um sie bestellt ist. Die Wahrheit zu sagen: wir alle leiden mitunter an normati-
vistischen Einbildungen, oder will jemand behaupten, er habe sich noch nie über die

Eigenheiten eines andern Menschen ausgelassen? Das eben sind die Folgen davon.

Demgegenüber gibt es den naturrechtlichen oder naturphilosophischen Standpunkt.
Der naturphilosophisch Denkende will seine Mitmenschen nicht — wie der Normativist

— ändern, sondern er will sie verstehen. Das setzt voraus, dass er sie verstehen

will. Das setzt voraus, dass er — wiederum im Gegensatz zum Normativisten, für
den diese oder jene Norm das Mass aller Tugend ist — die menschliche Natur an
sich als etwas Tugendhaftes betrachtet. Die Auffassung, wonach die Wurzeln sittlicher
Werte in der Natur zu finden sind und der Mensch dank seiner Vernunft die Gesetze

tugendhaften Verhaltens aus sich selbst ableiten kann, ist übrigens schon uralt. So

lehrt Cicero, in Anlehnung an die Stoa, die Tugend sei nichts anderes als die an sich
vollkommene, zur höchsten Blüte sich entfaltende Natur.

Warum sind die kirchlichen Moralsysteme ohne Ausnahme normativ und nicht
naturphilosophisch Und woher bezieht der Theologe seine sittliche Norm? Darüber

7



gehen die Meinungen auseinander. Ich möchte mich mit der Feststellung begnügen, dass

die Kirche — und nicht bloss die christliche — der Vernunft und damit auch der
wahren Natur des Menschen in mancher Beziehung und zu allen Zeiten feindlich
gesinnt war. Nehmen wir an, es sei dies geschehen in der Meinung, dem Herrgott zu
dienen und in seinem Sinne zu handeln. Wo immer aber die menschliche Vernunft, die
letztlich das höchste Gut des Menschen darstellt, die kirchlichen Interessen
durchkreuzte, gingen die Priester in ihrem frommen Eifer entschieden zu weit. So führte die
römische — und mehr oder weniger auch die jüdische — Kirche während Jahrhunderten
einen schrecklichen Kampf gegen jegliche Naturerkenntnis, die, und das liegt auf der
Hand, mit den scholastischen Normen theologischer Lehren in Konflikt geriet und auf
Dinge aufmerksam machte, auf die man nicht aufmerksam gemacht werden wollte.
Erinnern wir uns bloss des Schicksals Giordano Brunos oder Baruch Spinozas.

Für den naturphilosophisch orientierten Menschen ist der Normativismus etwas
gänzlich Weltfremdes, weil er sich blindlings über reale Gegebenheiten hinwegsetzt.
Der Normativist beschäftigt sich in keiner Weise mit den eigentlichen Problemen; er
erzwingt vielmehr Lösungen, die illusorisch sind und die die Natur vergewaltigen.
Ein Geistlicher, der den Homoeroten aus dem Beichtstuhl weist, oder ein Arzt, der den
«kranken» Homoeroten kurieren will und damit, seiner naturwissenschaftlichen
Ausbildung zum Trotz, einem sturen Moralismus huldigt, sie beide beschäftigen sich gar
nicht mit der Natur der Homosexualität, sondern einzig und allein mit ihrer sittlichen
Norm. Sie pressen ihre Opfer gleichsam durch einen Raster hindurch und nennen das

Ergebnis, nämlich die Deformation, Heilung.

Nun wird man sich mit Recht fragen, oh denn der Naturrechtler dem menschlichen
Handeln keine Grenzen setze, ob denn sozusagen alles gestattet und der Mensch zu

allem berechtigt sein solle, wozu ihn seine Natur ermächtigt?

Die gesunde Vernunft, so lehrt es der Naturphilosoph, setzt diese Grenzen von
alleine, weil sie in ihrem Wesen tugendhaft ist. Sogleich fügt er jedoch hinzu, dass

die Menschen ihrer Vernunft zu wenig Beachtung schenken. Sie lassen sich von ihren
Leidenschaften mitreissen und schrecken seihst vor Tätlichkeiten gegen ihre Mitmenschen

nicht zurück. Aus diesen und ähnlichen Gründen schliessen sich die Menschen
mit Vorteil zu Gemeinschaften zusammen: sie gründen beispielsweise einen Staat. Es

lohnt sich, die naturrechtliche Auffassung des Gesellschaftsvertrages kennen zu lernen.

Der Gedankengang ist etwa folgender: Ausgangspunkt ist der Naturzustand. Man
stelle sich darunter einen gesetzlosen Zustand vor, ein Tohuwabohu, in dem der Mensch

zu allem berechtigt ist, wozu ihn seine Kraft befähigt. Hier ist gewissermassen alles

gestattet, denn eine höhere, verbietende Instanz gibt es nicht. Ganz im Gegenteil: der
nach den Gesetzen seiner Natur handelnde Mensch betätigt sich nach dem höchsten,

von seinem Schöpfer ihm verliehenen Recht. Allerdings vermögen die Menschen in

diesem gesetzlosen Zustand kaum von ihrem Naturrecht Gebrauch zu machen. Sie

leben in beständiger Angst vor Naturkatastrophen, gegen die sie sich als einzelne, auf
sich seihst angewiesene Geschöpfe nicht wehren können, aber auch vor andern*
stärkeren Menschen und Tieren, die ihre Existenz hedrohen. Folglich fassen die vernünftigsten

unter ihnen den Beschluss, zum gegenseitigen Schutz und zur Förderung des

gemeinsamen Wohlstandes einen Vertrag ahzuschliessen. Sie treten dabei einen Teil
ihrer natürlichen Macht und ihres natürlichen Rechts an die Gemeinschaft ah, indem sie

sich zum Beispiel verpflichten, sich gegenseitig nicht zu töten und dieses Recht allein
der Gemeinschaft zugestehen. Sie werden somit als Gemeinschaft mächtig, indem sie

als Individuen einen Teil ihrer Macht auf die Gemeinschaft übertragen. Der ethische
Wert dieses Opfers kann nicht hoch genug bewertet werden. Mit jenem Machtanteil

8



nun, den der Einzelne für sich seihst zurückbehält, bestreitet er weiterhin sein Dasein
und schützt sich vor allfälligen Uebergriffen der staatlichen Gewalt auf das ihm
verbleibende private Recht. Und diese Uebergriffe des Staates lassen nicht auf sich warten,
denn es liegt in der Natur des Staates, seine Macht immer wieder von neuem zu
dokumentieren und zu befestigen, besonders wenn Gefahren drohen. Im Bestreben sich
seihst zu erhalten, vergisst der Staat immer wieder, dass seine Aufgabe ausschliesslich
darin besteht, das Individuum zu besc hützen, und dass seine Gesetze ohne Ausnahme
dem Wohlergehen des Bürgers dienen sollen. Was sich der Staat darüber hinaus an
Einmischung in den Machtbereich des Einzelnen, den dieser als unveräusserliches, ihm
vom Schöpfer verliehenes Privatrecht füir sich zurückbehielt, leistet, ist vernunftswidrig,
unnatürlich, unsittlich und, weil es den Gesellschaftsvertrag verletzt, ungerecht. Und
gerade deshalb, weil der Bürger sich stets gegen die Gefahr eines allmächtigen Staates

wappnen können muss, erachtet der Naturrechtler jene Staatsform als die beste,
die der Dialektik zwischen Bürger und Staat den breitesten Raum bietet: die
Demokratie.

Es kann nicht der leiseste Zweifel darüber bestehen, dass das Verbot homosexueller

Beziehungen ein Musterbeispiel eines unsittlichen Uebergriffs in das Privatrecht des

Einzelnen darstellt. Damit werden das Naturrecht verhöhnt und der Gesellschaftsvertrag

mit Füssen getreten.

Woher kommt es, dass es zu einer Zeit, da die Naturwissenschaft ihre höchsten

Triumphe feiert, noch immer derart unvernünftige Gesetze gibt? Es muss dies meiner
Auffassung nach dem Einfluss des femininen Intellekts zugeschrieben werden. Ich
sage wohlverstanden nicht: der Frau, denn, obgleich es noch kaum jemals eine
Philosophin von Bedeutung gegeben hat, so gibt es dennoch Firauen, die alles andere als

feminin denken. Ich verstehe vielmehr unter einem Menschen mit einem femininen
Intellekt jemanden, der nicht fähig ist, die Grundlagen sittlichen Handelns aus sich
selbst zu schöpfen. Diese Leute sind sich ihrer Vernunft als Quelle der Tugend nicht
bewusst und müssen sich, um im Leben bestehen zu können und ihr Gleichgewicht zu

bewahren, an gegebene, vorgezeichnete Normen klammern. Damit bekennen sie sich

zum normativen Prinzip. Sie moralisieren.

Hieraus wird der Unterschied zwischen normativer Moral und naturphilosophischer
Ethik deutlich, oder, um auf das einleitende Beispiel zurückzukommen, der Unterschied

zwischen dem tadelnden Beichtvater und seinem Beichtkind. Der Beichtvater war
ein normativer Moralist und widmete dementsprechend sein Leben der Verwirklichung
eines übernommenen sittlichen Idealbildes. Der junge Mann dagegen, der sich der Liebe
seines Freundes intuitiv und vorbehaltlos hingegeben hatte und mit Johann Wolfgang
Goethe jederzeit vor den höchsten Richtstuhl hätte treten können mit den Worten:
«Doch alles, was dazu mich trieb, Gott! war so gut, ach! war so lieb», dieser junge
Mann hatte die unendliche Grösse der göttlichen und sittlichen Natur erlebt. Seine

ethische Erfahrung steht himmelhoch über derjenigen seines Beichtvaters. Deshalb wird
auch verständlich, dass die Begegnung mit diesem jungen Mann den guten Domherrn
so völlig aus der Fassung zu bringen vermochte.

Ich muss noch erwähnen, dass der Pfarrer sich bei späterer Gelegenheit für sein
Benehmen entschuldigte mit dem Hinweis, es sei ihm dergleichen noch nie begegnet
und er habe einfach nicht gewusst, wie er sich dazu verhalten müsse. Dieses Geständnis
konnte zwar den Bruch mit der Kirche nicht mehr verhindern, aber dass der Pfarrer
sich bemühte, das begangene Unrecht wieder gut zu machen und dass er <len Mut
hatte, zu seinem Fehler zu stehen, entspricht ganz gewiss einer männlichen und sittlichen

Handlungsweise. -ro.

9


	Betrachtungen  über eine abgebrochene Beichte

