Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 33 (1965)

Heft: 12

Artikel: Betrachtungen Uber eine abgebrochene Beichte
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-570612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-570612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen iiber eine abgebrochene Beichte

Die Auffassungen des Klerus von Homosexualitit sind auch heute noch wegleitend
fiir weite Bevolkerungskreise. Manch eine besorgte Mutter wird, wenn ihr das Be-
nehmen eines geliebten Sohnes suspekt vorkommt, nicht etwa zum Arzt oder Psycho-
logen, sondern zum Herrn Pfarrer gehen, denn dieser muss es ja wissen. Die Geist-
lichkeit ihrerseits behandelt das «Problem» recht unterschiedlich und selbstindiger, als
die hoheren Instanzen es vielleicht haben méchten. So kenne ich einen Homoeroten,
der bei Ordensbriidern stets verstindnisvolles Gehor findet; aber ich weiss auch von
einem andern jungen Mann, der, als er im Beichtstuhl von seiner Beziehung zu seinem
Freund berichtete, mit Schimpf und Schande davongejagt wurde. Der betreffende
Beichtvater war anscheinend allen Ernstes davon iiberzeugt, dass es dem Auge des
himmlischen Vaters missfillt, wenn Minner sich kérperlich lieben. Wieso ist es nun
moglich, dass ein Seelsorger, der doch Gottes unendliche Giite ausstrahlen sollte, der-
art grausam sein kann? Entspricht seine Ueberzeugung tatsichlich der wahren Moral?

Diese Fragen verdienen es, untersucht zu ‘werden.

Die Geschichte der Ethik lehrt, dass es grundsitzlich zwei Arten von Sittenlehren
gibt, den normativen Typus und den naturrechtlichen oder naturphilosophischen Typus.

Der normative Sittenlehrer setzt voraus, dass es, wie das Wort «normativ» besagt,
sittliche Richtlinien oder Normen gibt, an die man sich zu halten hat, wobei die Nor-
men von Epoche zu Epoche, von Konfession zu Konfession, von Staat zu Staat verschie-
den sein konnen. Man findet iiberall Normativisten, das heisst Leute, die irgendeiner
beliebigen sittlichen Norm den absoluten Vorrang einrdumen, Bei ihnen heisst es un-
aufhorlich «du sollst» und «du musst» und «du darfst nicht». Auf diese Weise zwingen
sie sich selbst und ihren Mitmenschen ein bestimmtes sittliches Ziel auf, ohne im ge-
ringsten darauf Riicksicht zu nehmen, ob die wahre Natur des Menschen diesen Forde-
rungen zu entsprechen vermag. Sie akzeptieren den Menschen ja nicht so, wie er ist,

sondern nur so, wie sie thn haben mochten.

Das ist und war seit Menschengedenken die Methode nicht bloss simtlicher Theo-
logen, sondern iiberhaupt der meisten Leute. Es ist auch viel einfacher seinen Mit-
menschen zu diktieren, wie sie sein sollten, als zu untersuchen, wie es in Wirklich-
keit um sie bestellt ist. Die Wahrheit zu sagen: wir alle leiden mitunter an normati-
vistischen Einbildungen, oder will jemand behaupten, er habe sich noch nie iiber die

Eigenheiten eines andern Menschen ausgelassen? Das eben sind die Folgen davon.

Demgegeniiber gibt es den naturrechtlichen oder naturphilosophischen Standpunkt.
Der naturphilosophisch Denkende will seine Mitmenschen nicht — wie der Normati-
vist — dndern, sondern er will sie verstehen. Das setzt voraus, dass er sie verstehen
will. Das setzt voraus, dass er — wiederum im Gegensatz zum Normativisten, fiir
den diese oder jene Norm das Mass aller Tugend ist — die menschliche Natur an
sich als etwas Tugendhaftes betrachtet. Die Auffassung, wonach die Wurzeln sittlicher
Werte in der Natur zu finden sind und der Mensch dank seiner Vernunft die Gesetze
tugendhaften Verhaltens aus sich selbst ableiten kann, ist iibrigens schon uralt. So
lehrt Cicero, in Anlehnung an die Stoa, die Tugend sei nichts anderes als die an sich

vollkommene. zur hochsten Bliite sich entfaltende Natur.

Warum sind die kirchlichen Moralsysteme ohne Ausnahme normativ und nicht
naturphilosophisch? Und woher bezieht der Theologe seine sittliche Norm? Dariiber

7



gehen die Meinungen auseinander. Ich méchte mich mit der Feststellung begniigen, dass
die Kirche —- und nicht bloss die christliche — der Vernunft und damit auch der
wahren Natur des Menschen in mancher Beziehung und zu allen Zeiten feindlich ge-
sinnt war. Nehmen wir an, es sei dies geschehen in der Meinung, dem Herrgott zu
dienen und in seinem Sinne zu handeln. Wo immer aber die menschliche Vernunft, die
letztlich das héchste Gut des Menschen darstellt, die kirchlichen Interessen durch-
kreuzte, gingen die Priester in ihrem frommen Eifer entschieden zu weit. So fiihrte die
romische — und mehr oder weniger auch die jiidische — Kirche wihrend Jahrhunderten
einen schrecklichen Kampf gegen jegliche Naturerkenntnis, die, und das liegt auf der
Hand, mit den scholastischen Normen theologischer Lehren in Konflikt geriet und auf
Dinge aufmerksam machte, auf die man nicht aufmerksam gemacht werden wollte.
FErinnern wir uns bloss des Schicksals Giordano Brunos oder Baruch Spinozas.

Fiir den naturphilosophisch orientierten Menschen ist der Normativismus etwas
ginzlich Weltfremdes, weil er sich blindlings iiber reale Gegebenheiten hinwegsetzt.
Der Normativist beschaftigt sich in keiner Weise mit den eigentlichen Problemen; er
erzwingt vielmehr Lésungen, die illusorisch sind und die die Natur vergewaltigen.
Ein Geistlicher, der den Homoeroten aus dem Beichtstuhl weist, oder ein Arzt, der den
«kranken» Homoeroten kurieren will und damit, seiner naturwissenschaftlichen Aus-
bildung zum Trotz, einem sturen Moralismus huldigt, sic beide beschiftigen sich gar
nicht mit der Natur der Homosexualitit, sondern einzig und allein mit ihrer sittlichen
Norm, Sie pressen ihre Opfer gleichsam durch einen Raster hindurch und nennen das
Ergebnis, ndmlich die Deformation, Heilung.

Nun wird man sich mit Recht fragen, ob denn der Naturrechtler dem menschlichen
Handeln keine Grenzen setze, ob denn sozusagen alles gestattet und der Mensch zu
allem berechtigt sein solle, wozu ihn seine Natur ermiichtigt?

Die gesunde Vernunft, so lehrt es der Naturphilosoph, setzt diese Grenzen von
alleine, weil sie in ihrem Wesen tugendhaft ist. Sogleich fiigt er jedoch hinzu, dass
die Menschen ihrer Vernunft zu wenig Beachtung schenken. Sie lassen sich von ihren
Leidenschaften mitreissen und schrecken selbst vor Tiatlichkeiten gegen ihre Mitmen-
schen nicht zuriick., Aus diesen und &hnlichen Griinden schliessen sich die Menschen
mit Vorteil zu Gemeinschaften zusammen: sie griinden beispielsweise einen Staat. Es

lohnt sich. die naturrechtliche Auffassung des Gesellschaftsvertrages kennen zu lernen.

Der Gedankengang ist etwa folgender: Ausgangspunkt ist der Naturzustand. Man
stelle sich darunter einen gesetzlosen Zustand vor, ein Tohuwabohu, in dem der Mensch
zu allem berechtigt ist, wozu ihn seine Kraft befihigt. Hier ist gewissermassen alles
gestattet, denn eine hihere, verbietende Instanz gibt es nicht. Ganz im Gegenteil: der
nach den Gesetzen seiner Natur handelnde Mensch betitigt sich nach dem héchsten,
von seinem Schopfer ihm verliehenen Recht. Allerdings vermogen die Menschen in
diesem gesetzlosen Zustand kaum von ihrem Naturrecht Gebrauch zu machen. Sie
leben in bestindiger Angst vor Naturkatastrophen, gegen die sie sich als einzelne, auf
sich selbst angewiesene Geschopfe nicht wehren konnen, aber auch vor andern, stir-
keren Menschen und Tieren, die ithre Existenz bedrohen. Folglich fassen die verniinf-
tigsten unter ihnen den Beschluss, zum gegenseitigen Schutz und zur Forderung des
gemeinsamen Wohlstandes einen Vertrag abzuschliessen. Sie treten dabei einen Teil
ihrer natiirlichen Macht und ihres natiirlichen Rechts an die Gemeinschaft ab, indem sie
sich zum Beispiel verpflichten, sich gezenseitig nicht zu toten und dieses Recht allein
der Gemeinschaft zugestehen. Sie werden somit als Gemeinschaft michtig, indem sie
als Individuen einen Teil ihrer Macht auf die Gemeinschaft iibertragen. Der ethische

Wert dieses Opfers kann nicht hoch genug bewertet werden. Mit jenem Machtanteil

8



nun, den der Einzelne fiir sich selbst zuriickbehilt, bestreitet er weiterhin sein Dasein
und schiitzt sich vor allfdlligen Uebergriffen der staatlichen Gewalt auf das ihm ver-
bleibende private Recht. Und diese Uebergriffe des Staates lassen nicht auf sich warten,
denn es liegt in der Natur des Staates, seine Macht immer wieder von neunem zu
dokumentieren und zu befestigen, besonders wenn Gefahren drohen. Im Bestreben sich
selbst zu erhalten, vergisst der Staat immer wieder, dass seine Aufgabe ausschliesslich
darin besteht, das Individuum zu beschiitzen, und dass seine Gesetze ohne Ausnahme
dem Wohlergehen des Biirgers dienen sollen. Was sich der Staat dariiber hinaus an
Einmischung in den Machtbereich des Einzelnen, den dieser als unveriusserliches, ihm
vom Schopfer verliehenes Privatrecht fiir sich zuriickbehielt, leistet. ist vernunftswidrig,
unnatiirlich, unsittlich und, weil es den Gesellschaftsvertrag verletzt, ungerecht, Und
gerade deshalb, weil der Burger sich stets gegen die Gefahr eines allmichtigen Staa-
tes wappnen konnen muss, erachtet der Naturrechtler jene Staatsform als die beste,
die der Dialektik zwischen Biirger und Staat den breitesten Raum bietet: die Demo-

kratie,

Iis kann nicht der leiseste Zweifel dariiber bestehen, dass das Verbot homosexuel-
ler Beziehungen ein Musterbeispiel eines unsittlichen Uebergriffs in das Privatrecht des
Einzelnen darstellt. Damit werden das Naturrecht verhohnt und der Gesellschafts-

vertrag mit Fiissen getreten.

Woher kommt es, dass es zu einer Zeit, da die Naturwissenschaft ihre hochsten
Triumphe feiert, noch immer derart unverniinftige Gesetze gibt? Es muss dies meiner
Auffassung nach dem Einfluss des femininen Intellekts zugeschrieben werden. Ich
sage wohlverstanden nicht: der Frau, denn, obgleich es noch kaum jemals eine Philo-
sophin von Bedeutung gegeben hat, so gibt es dennoch Frauen, die alles andere als
feminin denken. Ich verstche vielmehr unter einem Menschen mit einem femininen
Intellekt jemanden, der nicht fihig ist, die Grundlagen sittlichen Handelns aus sich
selbst zu schopfen. Diese Leute sind sich ihrer Vernunft als Quelle der Tugend nicht
bewusst und miissen sich, um im Leben bestehen zu konnen und ihr Gleichgewicht zu
bewahren, an gegebene, vorgezeichnete Normen klammern. Damit bekennen sie sich

zum normativen Prinzip. Sie moralisicren.

Hieraus wird der Unterschied zwischen normativer Moral und naturphilosophischer
Ethik deutlich, oder, um auf das einleitende Beispiel zuriickzukommen, der Unter-
schied zwischen dem tadelnden Beichtvater und seinem Beichtkind. Der Beichtvater war
ein normativer Moralist und widmete dementsprechend sein Leben der Verwirklichung
eines iibernommenen sittlichen Idealbildes. Der junge Mann dagegen, der sich der Liebe
seines Freundes intuitiv und vorbehaltlos hingegeben hatte und mit Johann Wolfgang
Goethe jederzeit vor den hochsten Richtstuhl hitte treten konnen mit den Worten:
«Doch alles, was dazu mich trieb, Gott! war so gut, ach! war so lieb», dieser junge
Mann hatte die unendliche Grosse der gottlichen und sittlichen Natur erlebt. Seine
ethische Erfahrung steht himmelhoch iiber derjenigen seines Beichtvaters. Deshalh wird
auch verstiindlich, dass die Begegnung mit diesem jungen Mann den guten Domherrn

so vollig aus der Fassung zu bringen vermochte.

Ich muss noch erwihnen, dass der Pfarrer sich bei spiaterer Gelegenheit fur sein
Benchmen entschuldigte mit dem Hinweis, es sei ihm dergleichen noch nie begegnet
und er habe einfach nicht gewusst, wie er sich dazu verhalten miisse. Dieses Gestandnis
konnte zwar den Bruch mit der Kirche nicht mehr verhindern, aber dass der Pfarrer
sich bemiihte, das begangene Unrecht wieder gut zu machen und dass er den Mut
hatte, zu seinem Fehler zu stehen, entspricht ganz gewiss einer miannlichen und sittli-

chen Handlungsweise. -ro.

9



	Betrachtungen  über eine abgebrochene Beichte

