
Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 26 (1958)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Meer der Seele [Helmut Ritter]

Autor: Biller, W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hellmut Ritter; DAS MEER DER SEELE
Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des

Fariduddin Attär, 777 Seiten.

Verlag E. J. Brill, Leiden, 1955.

In diesem Werk hat Prof. Ritter die Geschichten aits verschiedenen Epen des

persischen Dichters Fariduddin Attär aus dem 13. Jahrhundert in Prosa nacherzählt. Nach

einer ausführlichen Darstellung der Rahmenerzählungen des «Ilähiname». «Mantiq
Ut-Tair», «Muibatnärae» und «Asrärnäme», bringt der Verfasser die illustrierenden
Einzelerzälilungen nach ihren gedanklichen Motiven geordnet. Die Leser des «Kreis»

werden besonders die Kapitel 24 bis 26 über «Die irdische Liebe mit sozialen und
rechtlichen Bindungen», «Die irdische liebe als freier Affekt» und «Religiöse Liebe

zum schönen Menschen» interessieren.

Der Titel «D as Meer der Seele» lässt schon den mystischen Grundton der Erzählungen

ahnen. Das epische Gedicht «Musibatnäme» ist «die Reise der Seele in der mystischen

Meditation der Klausur». In seiner inneren Not fleht der Wanderer viele
Propheten, Engel und Naturgewalten um Fürsprache bei Gott an und kommt schliesslich

zu Muhammed. Von ihm lernt der verzweifelte Jüngling, dass der Weg zu Gott durch
das eigene Innere führt. Fünf Stationen muss er durchwandern; die Sinneswahrnehmung,

die Vorstellungskraft, den Verstand und das Herz, bis er schliesslich zur letzten

Station, der\ Seele gelangt. Die spricht zu ihm: «Du hast vergebens die ganze Welt
durchlaufen, bis Du endlich am Ufer meines Meeres angelangt bist. Das was Du
gesucht hast, das ist in Dir, Du bist Dir selbst Scheidewand. Tauche in meinem Meere

unter und versinke ganz darin!» (S. 29). Das scheint mir der Schlüssel zum Titel des

Buches zu sein. An anderer Stelle sagt der Verfasser: «I)cm Menschen ist die Sehnsucht
nach starken Gefühlen eingeboren. Das völlige Untertauchen in dem Meer eines
Gefühls bedeutet für ihn einen seltenen oder nie erreichten Glückszustand. Was ihm das

Leben versagt, sucht er in der Phantasie und ihren Schöpfungen, der Dichtung, der

Kunst, und es ist sicherlich eine Funktion der Kunst, dem Menschen das ungebrochene
Erleben des Affekts gefahrlos zu ermöglichen.» (S. 372.)

Unter den Dingen der geistigen und materiellen Kultur, die zur Voirstellungswelt
des Dichters Attär gehören, nimmt die Liebe einen breiten Raum ein: «. Sie ist eine
Seelenkraft, die vor allen anderen geeignet ist, die Sammlung der Seele auf ein
anderes Wesen zu fördern, alle andern Bindungen und Interessen zu verdrängen und
aufzuheben. jenes Wesen zum Mittelpunkt des Gefühls zu machen und von diesem mit
Gefühl geladenem Zentrum aus alle Lebensinhalte zu beherrschen und alle Lebensäusserungen

zu bestimmen; eine Kraft, die wirksamer ist, Hemmungen und Sperren zu
überwinden, als alle sonstigen Anstrengungen, die einen Tag in Minuten zurücklegen
kann und Leistungen des hohen Strebens zustande bringt, vor denen alle anderen
Bemühungen versagen.» (S. 346.)

Hier wird der Verfasser, hingerissen von dem Gegenstand seiner Besprechung,
selbst, zum Dichter. Diese köstlichen orientalischen Geschichten handeln von der Liebe
nicht etwa in ihrer engen christlichen Begrenzung, wie sie uns Europäern ausschliesslich

erlaubt ist, sondern in der ganzen Vielseitigkeit ihrer ursprünglichen Natur. Da

ist die rein sinnliche Liebe, sei es zum anderen oder zum gleichen Geschlecht; die
Liebe als biologische Funktion' als soziologische Funktion; sublimierte Liebe als Bindemittel

kriegerischer, religiöser Bünde, oder als Verhältnis zwischen Herrn und Sklaven;
die Liebe zum schönen jugendlichen Menschen beiderlei Geschlechts als ein die Seele

18



überwältigender Affekt, teils genossen, teils als Schicksal ertragen; die anbetende
Liebe zum schönen Menschen als Erscheinungsort der absoluten Schönheit (Gottes);
und schliesslich die rein mystische Liebe.

Das klassische Liehespaar als Verhältnis zwischen Herrn tind Sklaven sind Sultan
Mahmäd und der Sklave Ayäz, (der Orientale sieht auch das Verhältnis der Gläubigen
zu Gott als ein Sklavenverhältnis). Diese Geschichten stehen an Popularität denen des

Mecnum und der Laila keineswegs nach. Ayäz ist der ideale Sklave, der bei aller Gunst
nie vergisst, welchen Platz er einzunehmen hat, und doch ist er König über das Herz
des Sultans. Ein ihm vom Sultan geschenktes Kleinod zertrümmort er auf dessen
Befehl. weil ihm der Befehl des Sultans mehr wert ist. Ayäz hat sich nie selbst mit
Wohlgefallen betrachtet. «Die Schönheit bedarf des Geliebtwerdens, um ihrer selbst
inne zu werden und sich selbst zu gemessen.» (S. 402.) Es gibt Geschichten von
Königen, die ihren Lieblingssklaven töteten, weil sie ihn dabei ertappt haben, wie er in
sich selbst verliebt war. Wie der Liebende zum Sklaven werden kann, ist sehr schon
erzählt in der Geschichte, wo Mahmud nachts zum schlafenden Ayäz kommt, ihm die
Füsse mit Rosenwasser wäscht und unter Tränen seine Wangen darauf legt. Am Morgen
erwacht der erstaunte Ayäz mit seinem Fuss auf der Wange des Sultans.

Der Verfasser erwähnt auch ein Manuskript, das er den «Blauen Anonymus» nennt,
eine persische Schrift über die Pflichten des Liebenden und des Geliebten, die dann
wiederum mit Geschichten, die auch Attär verwendet hat, illustriert werden. «Die erste
Pflicht des Liebenden ist, dass er es ehrlich meint, dem Geliebten vollkommen treu
bleibt und keinem anderen schönen Menschen nachschaut.» (S. 376.) Der Liebende muss
die Abwesenheit des Geliebten nicht ertragen können. Ein Zauderer ist ein schlechter
Liebhaber. «Wer sich um den Geliebten nicht kümmert, ist ein falscher Liebhaber.»
(S. 377.) «Der Verliebte kann und darf nicht schlafen.» (S. 377.) «Die Liebe verlangt
Hingabe des Besitzes an Geld und Gut.» (S. 378.) Da ist ein verliebter Kaufmann,
der einem Hirsetrankverkäufer seine ganze Hirse abkauft. Ein alter Mann verliebt sich
in einen jungen Wäscher; er verrichtet alle Arbeit für ihn und lässt sich schliesslich

von ihm als Sklave auf dem Markt verkaufen. Zur Liebe gehört die Eifersucht.

Der Liebende hat die Pflicht, das Geheimnis des Geliebten zu hüten; er darf den
Geliebten nicht zur Schau stellen. Die höchste Stufe der Liebe ist das Aufgeben aller
selbstischen Wünsche zugunsten des Geliebten. Gehorsam übernimmt der Liebende
selbst unausführbare Aufträge; das ist die Tugend des hohen Strebens. Der Liebende
muss selbst bereit sein, für den Gelief ten zu sterben. «Cunaid erzählt: Ich sah einen
Mann sich demütig flehend an den Aermel eines Knaben *) hängen und ihm seine Liebe
bezeugen. Der Knabe wandte sich nach ihm um und sprach: Wie lange willst Du dies
heuchlerische Spiel noch treiben? Der Mann sprach: Gott weiss, dass ich es ehrlich
meine mit dem, was ich sage. Wenn Du mir befiehlst zu sterben, so sterbe ich. Der
Knabe sprach: So stirb denn, wenn Du ehrlich bist! Da ging der Mann zur Seite,
scliloss die Augen und war tot.» (S. 394.)

Ueber die Nähe des Geliebten gibt es viele Geschichten von Trinkern und
Räubern, die, während sie die grausamsten Strafen erleiden, noch fröhlich lachen, weil das

Auge des Geliebten auf ihnen ruht. Die Nähe des Geliel ten kann aber auch unerträglich

werden und Ohnmacht, ja sogar den Tod herbeiführen. Ein Offizier begleitet
seinen geliebten Prinzen nach verlorener Schlacht ins Gefängnis und ist selig, ihm dort
dienen zu können; als er ihn nach der Befreiung wiedersieht, in seiner königlichen
Pracht, fällt er in Ohnmacht. Ein Soldat, der auf Befehl des Visirs von dem Prinzen,

*) Der Knabe wird im Orient viel früher reif und gilt dann, auf unsern Kultur-
kreis übertragen, als geschlechtsreifer Jüngling.

19



den er liebt, umarmt wird, fällt tot zu Boden. Gemeint ist damit die für den
Menschen unerträgliche Gottesnähe. Dichter und Propheten warnen vor der Liehe zu
Prinzen.

«Hulüliya» ist das Wohnungnehmen Gottes im Menschen. «Sähid» ist der unbärtige
Jüngling mit schönem Gesicht. Daher die Sitte des Schauens nach den schönen
Jünglingen. «Hulüliya» wurde aber auch als Gotteslästerung bekämpft. Viele Geschichten

bezeugen jedoch, dass es sich hier um eine rein platonische Gemeinschaft handelt. Ein
Süfi (Kutte tragender Mystiker), der von dem Schauen nach den Jünglingen nicht
lassen kann, bekennt: «Ich habe mehr als hundertmal einen Pakt mit Gott gemacht,
dass ich mit keinem Jüngling verkehren will. Aber die Schönheit der Wangen und der
Wuchs der Gestalten und das schelmende Blitzen der Augen haben ihn immer wieder
zunichte gemacht.» (S. 467.)

Von vielen alten Sitten ist in dem Buch die Rede. Da sind die «Qualandar
Derwische», die sich der Herzensfröhlichkeit hingeben und von Askese und Weltflucht
nichts wissen wollen. «Samä», gesellige Zusammenkünfte mit Wein und Musik, werden
von den Süfis veranstaltet. «Manchmal führten dazu die Männer Einzeltänze auf, wie
es noch heute vorkommt. Dabei kam es dann zu Flirt und Liebelei mit den
Sängerinnen oder mit den Schenken und Pagen.» (S. 492.) Der Höhepunkt der «Samä», der
Süfis war der «Wacd», eine Art Liebesekstase. «Den Gegenstand des Schauens Hldete
bei den Süfis, die diesen Programmpunkt erlaubten, ein hübscher Knabe oder Jüngling,
der schön herausgeputzt wurde.» (S. 493.) «Niftawaih erzählt von Idris ibn Idris: Ich
war in Aegypten bei einer Schar von Süfis, die einen unbärtigen Jüngling bei sich

hatten, der für sie sang. Einer wurde so überwältigt, dass er nicht wusste, was er
machen sollte. Endlich sprach er: Du tfa! Sprich einmal: La ilaha illa llah (das
Glaubensbekenntnis!) Jener sprach: La ilaha illa llah. Da sprach der Mann: einen Mund,
der La ilaha illa llah gesprochen hat, muss ich küssen.» (S. 497.) Abschliessend sagt
der Verfasser zu dieser Sitte: «Das Betrachten der Schönheit Gottes im schönen Jüngling

oder Knaben ist innerhalb des semitischen Kulturkreises ein Fremdkörper. Weder
das altarabische Heidentum, noch der jüdisch-christliche Monotheismus, noch die
Sozialstruktur der in Familienbeziehungen denkenden semitischen Völker konnten der
Entstehung solcher Anschauungen günstig sein. Erst seit Berührung der Muslime mit
indogermanischen Völkern kommen sie auf. Die Aehnlichkeit des nazar ila 1-murd mit
der platonischen Schönheitsschau, antikem Schönheitskult und antiken Sitten ist im
Uebrigen so auffallend, dass es schwer fällt, den Gedanken abzuweisen, dass es sich
hier um nachlebende oder wieder auflebende Antike handeln könnte. Die Sitte hat
sich, bekämpft, aber doch geduldet, bis in die neuesten Zeiten erhalten. Erst dem auf
seine klassische Bildung so stolzen Europa war es vorbehalten, bei seinem Eindringen
in den Orient mit diesen Resten antiker Lebensformen aufzuräumen und das Auge der
Menschen erblinden zu lassen für eine Schönheit, in der ihm einst der Abglanz der
absoluten Schönheit Gottes selbst erschienen war» (S. 501).

Es lohnt sich, diese von so berufener Seite gesammelten Geschichten alle zu lesen;
die ganze Buntheit und mystische Tiefe des alten Orients erschliesst sich dem Leser
und manche köstliche Perle wird er dabei finden. W. Biller, Florenz

20


	Das Meer der Seele [Helmut Ritter]

