Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle
Band: 26 (1958)
Heft: 9

Buchbesprechung: Das Meer der Seele [Helmut Ritter]
Autor: Biller, W.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hellmut Ritter: DAS MEER DER SEELE

Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des
Fariduddin Attar, 777 Seiten.
Verlag E. J. Brill, Leiden, 1955.

In diesem Werk hat Prof. Ritter die Geschichten aus verschiedenen Epen des persi-
schen Dichters Fariduddin Attar aus dem 13. Jahrhundert in Prosa nacherzihlt. Nach
einer ausfiihrlichen Darstellung der Rahmenerzihlungen des «Ilahinime», «Mantiq
Ut-Tair», «Muibatniame» und «Asrirname», bringt der Verfasser die illustrierenden
Einzelerziihlungen nach ihren gedanklichen Motiven geordnet. Die Leser des «Kreis»
werden besonders die Kapitel 24 bis 26 iiber «Die irdische Liebe mit sozialen und
rechtlichen Bindungen», «Die irdische Liebe als freier Affekt» und «Religiose Lieke

zum schonen Menschen» interessieren.

Der Titel «Das Meer der Seele» lisst schon den mystischen Grundton der Erzihlun-
gen ahnen. Das epische Gedicht «Musibatnime» ist «die Reise der Seele in der mysti-
schen Meditation der Klausur». In- seiner inneren Not fleht der Wanderer viele Pro-
pheten, Engel und Naturgewalten um Fiirsprache bei Gott an und kommt schliesslich
zu Muhammed. Von ihm lernt der verzweifelte Jiingling, dass der Weg zu Gott durch
das eigene Innere fithrt. Fiinf Stationen muss er durchwandern: die Sinneswahrneh-
mung, die Vorstellungskraft, den Verstand und das Herz, bis er schliesslich zur letz-
ten Station, der Seele gelangt. Die spricht zu ihm: «Du hast vergebens die ganze Welt
durchlaufen, bis Du endlich am Ufer ‘meines Meeres angelangt bist. Das was Du ge-
sucht hast, das ist in Dir, Du bist Dir selbst Scheidewand. Tauche in meinem Meere
unter und versinke ganz darin!» (S.29). Das scheint mir der Schliissel zum Titel des
Buches zu sein. An anderer Stelle sagt der Verfasser: «Dem Menschen ist die Sehnsucht
nach starken Gefiihlen eingeboren. Das vollige Untertauchen in dem Meer eines Ge-
fiihls bedeutet fiir ihn einen seltenen oder nie erreichten Gliickszustand. Was thm das
Leben versagt, sucht er in der Phantasie und ihren Schépfungen, der Dichtung, der
Kunst, und es ist sicherlich eine Funktion der Kunst, dem Menschen das ungebrochene
Erleben des Affekts gefahrlos zu erméglichen.» (S. 372.) -

Unter den Dingen der geistigen und materiellen Kultur, die zur Vorstellungswelt
des Dichters Attir gehoren, nimmt die Liebe einen breiten Raum ein: «. . . Sie ist eine
Seelenkraft, die vor allen anderen geeignet ist, die Sammlung der Seele auf ein an-
deres Wesen zu fordern, alle andern Bindungen und Interessen zu verdringen und auf-
zuheben, jenes Wesen zum Mittelpunkt des Gefithls zu machen und von diesem mit
Gefiihl geladenem Zentrum aus alle Lekensinhalte zu beherrschen und alle Lebensius-
serungen zu bestimmen; eine Kraft, die wirksamer ist, Hemmungen und Sperren zu
iiberwinden, als alle sonstigen Anstrengungen, die einen Tag in Minuten zuriicklegen
kann und Leistungen des hohen Strebens zustande bringt, vor denen alle anderen
Bemiihungen versagen.» (S. 346.)

Hier wird der Verfasser, hingerissen von dem Gegenstand seiner Besprechung,
selbst. zum Dichter. Diese kostlichen orientalischen Geschichten handeln von der Liebe
nicht etwa in ihrer engen christlichen Begrenzung, wie sie uns Europiern ausschliess-
lich erlaubt ist, sondern in der ganzen Vielseitigkeit ihrer urspriinglichen Natur. Da
ist die rein sinnliche Liebe, sei es zum anderen oder zum gleichen Geschlecht; die
Liebe als biologische Funktion; als soziologische Funktion; sublimierte Liebe als Binde-
mittel kriegerischer, religioser Biinde, oder als Verhiiltnis zwischen Herrn und Sklaven;

die Liebe zum schénen jugendlichen Menschen beiderlei Geschlechts als ein die Seele

18



liberwiiltigender Affekt, teils genossen, teils als Schicksal ertragen; die anbetende
Liebe zum schénen Menschen als Erscheinungsort der absoluten Schénheit (Gottes);
und schliesslich die rein mystische Lieke.

Das klassische Liebespaar als Verhiltnis zwischen Herrn und Sklaven sind Sultan
Mahmad und .der Sklave Ayéz, (der Orientale sieht auch das Verhiltnis der Gldubigen
zu Gott als ein Sklavenverhiilinis). Diese Geschichtem stehen an Popularitit denen des
Mecnum und der Laila keineswegs nach. Ayaz ist der ideale Sklave, der bei aller Gunst
nie vergisst, welchen Platz er einzunehmen hat, und doch ist er Konig iiber das Herz
des Sultans. Ein ihm vom Sultan geschenktes Kleinod zertriimmert er auf dessen Be-
fehl, weil ihm der Befehl des Sultans mehr wert ist. Aydz hat sich nie selbst mit
Wohlgefallen betrachtet. «Die Schonheit bedarf des Geliebtwerdens, um ihrer selbst
inne zu werden und sich selbst zu geniessen.» (S. 402.) Es gibt Geschichten von K-
nigen, die ihren Lieblingssklaven toteten, weil sie ihn dabei ertappt haben, wie er in
sich selbst verliebt war. Wie der Liebende zum Sklaven werden kann, ist sehr schin
erzihlt in der Geschichte, wo Mahmiid nachts zum schlafenden Ayaz kommt, ihm die
Fiisse mit Rosenwasser wischt und unter Trinen seine Wangen darauf legt. Am Morgen
erwacht der erstaunte Ayadz mit seinem Fuss auf der Wange des Sultans.

Der Verfasser erwihnt auch’ ein Manuskript, das er den «Blauen Anonymus» nennt,
eine persische Schrift iiber die Pflichten des Lielenden und des Geliebten, die dann
wiederum mit Geschichten, die auch Attar verwendet hat, illustriert werden. «Die erste
Pflicht des Liebenden ist, dass er es ehrlich meint, dem Geliebten vollkommen treu
bleibt und keinem anderen schonen Menschen nachschaut.» (S. 376.) Der Liebende muss
die Abwesenheit des Geliebten nicht ertragen konnen. Ein Zauderer ist ein schlechter
Liebhaber, «Wer sich um den Geliebten nicht kiimmert, ist ein falscher Liebhaber.»
(S.377.) «Der Verliebte kann und darf nicht schlafen.» (S.377.) «Die Liebe verlangt
Hingabe des Besitzes an Geld und Gut.» (S.378.) Da ist ein verliebter Kaufmann,
der einem Hirsetrankverkidufer seine ganze Hirse abkauft. Ein alter Mann verliebt sich
in einen jungen Wischer; er verrichtet alle Arbeit fiir ihn und lisst sich schliesslich
von ihm als Sklave auf dem Markt verkaufen. Zur Liebe gehort die Eifersucht.

Der Liebende hat die Pflicht, das Geheimnis des Geliebten zu hiiten; er darf den
Geliebten nicht zur Schau stellen. Die hochste Stufe der Liebe ist das Aufgeben aller
selbstischen Wiinsche zugunsten des Geliebten. Gehorsam iibernimmt der Liebende
selbst unausfithrbare Auftriige; das ist die Tugend des hohen Strebens. Der Liebende
muss selbst bereit sein, fiir den Geliel ten zu sterben. «Cunaid erziihlt: Ich sah einen
Mann sich demiitig flehend an den Aermel eines Knaben ¥) hingen und ihm seine Liebe
bezeugen. Der Knabe wandte sich nach ihm um und sprach: Wie lange willst Du dies
heuchlerische Spiel noch treiben? Der Mann sprach: Gott weiss, dass ich es ehrlich
meine mit dem, was ich sage. Wenn Du mir befiehlst zu sterben, so sterbe ich. Der
Knabe sprach: So stirb denn, wenn Du ehrlich bist! Da ging der Mann zur Seite,
schloss die Augen und war tot.» (S. 394.)

Ueber die Nihe des Geliebten gibt es viele Geschichten von Trinkern und Riu-
bern, die, wihrend sie die grausamsten Strafen erleiden, noch frohlich lachen, weil das
Auge des Geliebten auf ihnen ruht. Die Nihe des Geliel ten kann aber auch unertrag-
lich werden und Ohnmacht, ja sogar den Tod herbeifiihren. Ein Offizier begleitet
seinen geliebten Prinzen nach verlorener Schlacht ins Gefingnis und ist selig, ihm dort
dienen zu kénnen; als er ihn nach der Befreiung wiedersieht, in seiner koniglichen
Pracht, fillt er in Ohnmacht. Ein Soldat, der auf Befehl des Visirs von dem Prinzen,

*) Der Knabe wird im Orient viel friiher reif und gilt dann, auf unsern Kultur-
kreis iibertragen, als geschlechtsreifer Jiingling.

19



den er liebt, umarmt wird, fillt tot zu Boden. Gemeint ist damit die fiir den Men-
schen unertrigliche Gottesnihe. Dichter und Propheten warnen vor der Liebe zu
Prinzen.

«Hulilliya» ist das Wohnungnehmen Gottes im Menschen. «Sahid» ist der unbirtige
Jiingling mit schonem Gesicht. Daher die Sitte des Schauens nach den schonen Jiing-
lingen. «Huldliya» wurde aber auch als Gotteslisterung bekimpft. Viele Geschichten
bezeugen jedoch, dass es sich hier um eine rein platonische Gemeinschaft handelt. Ein
Siff (Kutte tragender Mystiker), der von dem Schauen nach den Jiinglingen nicht
lassen kann, bekennt: «Ich habe mehr als hundertmal einen Pakt mit Gott gemacht,
dass ich mit keinem Jiingling verkehren will. Aber die Schionheit der Wangen und der
Wuchs der Gestalten und das schelmende Blitzen der Augen haben ihn immer wieder
zunichte gemacht.» (S. 467.)

Von vielen alten Sitten ist in dem Buch die Rede. Da sind die «Qualandar Der-
wische», die sich der Herzensfrohlichkeit hingeben und von Askese und Weltflucht
nichts wissen wollen. «Samia», gesellige Zusammenkiinfte mit Wein und Musik, werden
von den Siifis veranstaltet. «Manchmal fiithrten dazu die Minner Einzeltinze auf, wie
es noch heute vorkommt. Dabei kam es dann zu Flirt und Liebelei mit den Siinge-
rinnen oder mit den Schenken und Pagen.» (S.492.)) Der Hohepunkt der «Sami», der
Sifis war der «Wacd», eine Art Liebesekstase. «Den Gegenstand des Schauens Ltildete
bei den Siifis, die diesen Programmpunkt erlaubten, ein hiibscher Knabe oder Jiingling,
der schon herausgeputzt wurde.» (S. 493.) «Niftawaih erzihlt von Idris ibn Idris: Ich
war in Aegypten Lkei einer Schar von Siifis, die einen unbirtigen Jiingling bei sich
hatten, der fiir sie sang. Einer wurde so iiberwiltigt, dass er nicht wusste, was er
machen sollte, Endlich sprach er: Du da! Sprich einmal: La ilaha illa llah (das Glau-
bensbekenntnis!) Jener sprach: La ilaha illa llah. Da sprach der Mann: einen Mund,
der La ilaha illa llah gesprochen hat, muss ich kiissen.» (S. 497.) Abschliessend sagt
der Verfasser zu dieser Sitte: «Das Betrachten der Schénheit Gottes im schonen Jiing-
ling oder Knaben ist innerhalb des semitischen Kulturkreises ein Fremdkérper. Weder
das altarabische Heidentum, noch der jiidisch-christliche Monotheismus, noch die So-
zialstruktur der in Familient eziehungen denkenden semitischen Vélker konnten der
Entstehung solcher Anschauungen giinstig sein. Erst seit Berithrung der Muslime mit
indogermanischen Volkern kommen sie auf. Die Aehnlichkeit des nazar ila l-murd mit
der platonischen Schonheitsschau, antikem Schénheitskult und antiken Sitten ist im
Uebrigen so auffallend, dass es schwer fillt, den Gedanken abzuweisen, dass es sich
hier um nachlebende oder wieder auflebende Antike handeln konnte. Die Sitte hat
sich, bekdmpft, aber doch geduldet, bis in die neuesten Zeiten erhalten. Erst dem auf
seine klassische Bildung so stolzen Europa war es vorbehalten, bei seinem Eindringen
in den Orient mit diesen Resten antiker Lebensformen aufzuriumen und das Auge der
Menschen erblinden zu lassen fiir eine Schonheit, in der ihm einst der Abglanz der
absoluten Schonheit Gottes selbst erschienen war» (S.501).

Es lohnt sich, diese von so berufener Seite gesammelten Geschichten alle zu lesen;
die ganze Buntheit und mystische Tiefe des alten Orients erschliesst sich dem Leser
und manche kostliche Perle wird er dabei finden. W. Biller, Florenz

—

20



	Das Meer der Seele [Helmut Ritter]

