Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 22 (1954)

Heft: 12

Artikel: George und das Christentum

Autor: Merz, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-570711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-570711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

George und das Christentum
Von Ernst Merz

«Indem wir George antik nennen, wie keinen zweiten Mann der Gegenwart, meinen
wir von vornherein weder antikische Versmasse noch seine Verherrlichung von Hellas,
sondern . . . die Vergottung des Leibes und die Verleibung des Gottes», so schrieb
Friedrich Gundolf in seinem George-Buch. Diese mehr dogmatische als historische
Deutung des Dichters wurde allgemein als richtig erkannt, um so mehr, weil Gundolf
als einer der ersten Schiiler und niichsten Freunde des Dichters durch sein grundlegen-
des, im Jahr 1920 erschienenes Buch das Wissen um die neue Dichtung in weitere
Kreise getragen hat.

Im 15. Heft der Zeitschrift Castrum Peregrini erschien in diesem Jahr ein geist-
voller Aufsatz von F. W. L’Ormeau (ein Psendonym) iiber Die Christologie Stefan
Georges, durch den die These Gundolfs in Frage gestellt und das Christliche im Werk
des Dichters aufzuzeigen versucht wird. Selbstverstiindlich handelt es sich hier nicht
um das offizielle Christentum, sondern um die orphischen und mystischen Bewegun-
gen der ersten christlichen Jahrhunderte. Restlos sei das souverine Wissen des Verfas-
sers um das Gesamtwerk Georges anerkannt, der mit dem Dichter zu Lebzeiten in
Beziehung gestanden hat. Man lese die ausgezeichnete Exegese iiber das dichterische
Gespriach Der Herr und der Hauptmann, aus dem uns Heutigen die Mahnung zuge-
rufen wird:

Hilflos zum thron des Vaters schreien blod und klug,
Zuzeiten ist der menschen weisheit schutt und spreu

Der welt erlisung kommt nur aus entflammtem blut.

Aus der Deutung des fiir unsere Frage wichtigen Gespriches zwischen Christus und
dem romischen Hauptmann erkennt man, dass dem Verfasser sowohl George wie auch
das Christentum innerste Herzensangelegenheit sind. (I’Ormeau stammt aus einem
alten und bekannten Theologengeschlecht Deutschlands.) Zugestanden sei ithm auch
die Kritik, die er am Christentum unserer Tage iibt, Ob man aber eine Christologie
aus dem Werk des Dichters herausarbeiten kann und darf, diese Frage moge hier
untersucht werden.

Man darf wohl sagen, dass bedeutende Dichtung — bei Dante und Calderon, Tolstoi
und Dostojewskij ist es offensichtlich — aus dem geistigen Raum des Religiosen
stammt. Der Dichter, den selbst Jahrhunderte nicht verstummen machen, ist immer
auch ein Seher, der, aus seinem Volke herausgerufen, zeugen, bekennen und die
Umwelt mit dem ihm geschenkten Wort sichten und richten muss. Tatsache ist auch,
dass ein Dichter, der Kiinftiges schaut, aus einer ihm iibergebenen Tradition heraus
schafft und dichtet. So entstammte George ¢inem katholischen Haus im hessischen
Rheinland, wo sich rémische Kuliur mit dem frithen Christentum verbunden hat. In
dem Gedicht Urspriinge (im Siebenten Ring) weist er selbst auf die Einfliisse hin, die
er durch die Antike, die christliche Kirche und die Rheinlandschaft empfangen hat.
Wohl befreite er sich im Laufe seines Lebens von jeder dogmatischen Bindung an seine
Kirche, aber ihre lebendigen Krifte sind in seine Dichtung iibergegangen, so die eigen-
artige Verbindung von Askese und Lebensfreude. von Freiheit und Gehorsam, das
Gesetz der Stufen, der Meister- und Jiingerschaft der Orden und nicht zuletzt das Er-

lebnis des Irrationalen, der Glaube an Wunderkrifte.

Fiir George war nun auf der Mitte seines Lebensweges die Menschwerdung Gottes

16



ein zentrales, aber durchaus personliches, ihn umgestaltendes Erlebnis, das uns in
der Form und Ausdrucksweise an eine alte kirchliche Lehre erinnert. Das Johanneische
«Das Wort ward Fleisch» und das Paulinische «Fr nahm Knechtsgestalt, Menschen-
gestalt an» verdichten sich im Laufe der Kirchengeschichte zur Lehre von der Mensch-
werdung Gottes, nach der das Gottliche aus den oberen Riumen zur Erde herabstieg
und sich mit dem sichtbaren Stoff vereinigte, damit der Mensch auf dem selben
Wege, nur in umgekehrter Richtung, aus dem Irdischen zum Himmlischen aufsteige.
Aber auch in der Antike stiegen die Gotter aus dem Olymp zur Erde nieder und
zeigten sich den Sterblichen in Menschengestalt. Sind es aber im heidnischen Grie-
chentum viele Géttersohne, anerkennt das Christentum nur den einen Sohn Gottes,

der sich im historischen Jesus von Nazareth verleibt hat,

Ward nun dem Dichter das Gottliche dureh die Gestalt, durch das Leben und den
Tod Maximins offenbar, so betrachtet man heute ¢in solches Erlebnis als Aergernis
und als eine unzeitgemisse Anschauung, von der sich selbst die nichsten Freunde
Georges distanzierten. Und doch war das, was der Gliubige in der Eucharistie erlebt,
hier mitten im weltlichen und modernen Raum Wirklichkeit geworden. Fiir den Dich-
ter geschah ein Wunder, an das nur der glauben kann, der Aehnliches erlebte. Es ist
klar, dass man die Inkarnation Christi mit der Maximins in keiner Weise identifi-
zieren kann, L’Ormeau hilft sich nun damit, dass er annimmt, die Menschwerdung
Gottes wiederhole sich immer, und Maximin miisse als Paraklet, als Geist der Wahr-
heit des Johannes-Evangeliums aufgefasst werden — wobei er vergisst, dass der Para.
klet sich nie verleibt, sondern schépferischer Geist ist und bleibt, der die Herzen zur
Gemeinschaft verbindet, durch die Zeiten weht und die Feuerflammen der Ekstase

entziindet, aber nie in eine einzige Menschengestalt gebannt werden kann.

Ob man nun den Dichter einen antiken oder christlichen Menschen nennt, so ist
fiir das eigentliche Verstindnis seiner Dichtung wenig ausgesagt. Antike und Chri-
stentum, die beiden grossen Geistesstrome abendlindischer Kultur, trennten sich im
Lauf der Jahrhunderte bald feindlich und verbanden sich wieder. George aber hat
deutlich zu erkennen gegeben, dass fiir thn, fiir sein Streben nach Ganzheit keine
Trennung bestehe; er sah den im Glutrausch zerstiickten und getsteten Gott Dionysos
mit Christus, der am Baum des Heiles hing, in der Zukunft vereint:

Der an dem baum des heiles hing warf ab
Die blisse blasser seelen, dem zerstiickten
Im glut-rausch gleich . . . Apollo lehnt geheim
An Baldur: Eine weile wihrt noch nacht,

Doch diesmal kommt von osten nicht das licht.

Zudem hat Sabine Lepsius aus Gesprichen mit dem Dichter mitgeteilt, dass er sich
keiner Konfession unserer Tage verpflichtete, dass er sich aber zu den ersten christ-
lichen Jahrhunderten hingezogen fiihlte, in denen die beiden Geistesstrome im selben
Sprach- und Kulturraum des Rémischen Reiches noch ungetrennt nebeneinander
flossen.

Aber darin miissen wir L'Ormeau recht geben, wenn er darauf hinweist, dass in
George eine religiose Kraft aufgebrochen ist, die nicht Lehre, sondern Leben ist.
Hier finden wir wieder das, was in die innerste Substanz des Menschen eindringt, um
diese zu verwandeln. Wir verspiiren wieder den eschatologischen Einbruch zwischen

einer untergehenden Welt und dem Anbruch eines neuen Aeons.

Der tempel brennt. Lin halbes tausend-jahr

Muss weiterrollen bis er neu erstehe,

117



Und der Mensch, auf den es ankommt, ob arm oder reich, gelehrt oder iingelehrt,
ist der, welcher durch Opfer und Leid hindurchschreitet. Es ist der Pilger, der Held
und Heilige, der auf dem leidvollen Pfad des Kreuzes, der Verurteilung durch die

Welt, an dem Glanz und den Wundern einer neuen Erde teilhaben wird.

Werden wir durch solche Worte an die Evangelien erinnert, die der Dichter immer
und immer wieder las, finden wir dagegen in der Dichtung Georges Werte und Auf-
fassungen, die von dem andern Strom. dem der rémischen Antike gespeist sind — so,
wenn er das Verzeihen, das von jedem Christen gefordert wird, verurteilt: «Verzeihung
heischen und verzeihn ist Greuel», oder wenn er. auf die Massen hinschauend, verir-

gert und emport ausruft: «Schon thre Zahl ist Frevel.»

Wenn wir uns auch philosophisch iiber die Weltritsel rational Klarheit zu ver-
schaffen suchen, miissen wir uns immer auch bewusst sein, dass es sich im Glauben
um verwandelnde Krifte handelt, durch die Christus die Gefesselten, Leidenden be-
freit hat. Hier wurde die Welt nicht bloss in Erstaunen gesetzt oder erklirt, sondern in
Bewegung gesetzt. Und von hier aus gesehen, steht George den Urspriingen der

Frohen Botschaft niher als das moderne Christentum.

Da es im Laufe unserer Geschichte verschiedene Formen antiken und christlichen
Lebens und Denkens gegeben hat, scheint es uns gewagt, die Dichtung auf Lehren
festlegen zu wollen und von einer Christologie Georges zu sprechen. Aber schon viel
ist erreicht, wenn wir durch das Dichterwort hindurch die religiosen Krifte zu spiiren
imstande sind. Die Aufgabe des Dichters ist nach George weder antik noch christlich,
sondern allgemein menschlich: das Mark des Lebens gesund zu erhalten, den werden-
den Keim des Neuen zu schiitzen, die heilige Glut und die alten Verheissungen wach

zu halten.

Der singer aber sorgt in trauer-liuften

Dass nicht das mark verfault, der keim erstickt.
Er schiirt die heilige glut die iiber-springt
Und sich die letber formt, er holt aus biichern
Der ahnen die verheissung die nicht triigt

Dass die erkoren sind zum hochsten Ziel

Zuerst durch tiefste dden ziehen, dass einst
Des erdieils herz die welt erretten soll . .

Und wenn im schlimmsten jammer letste hoffnung
Zu loschen droht: so sichtet schon sein aug

Die lichtere zukunft.

18



	George und das Christentum

