
Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 22 (1954)

Heft: 12

Artikel: George und das Christentum

Autor: Merz, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-570711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-570711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


George und das Christentum
Von Ernst Merz

«Indem wir George antik nennen, wie keinen zweiten Mann der Gegenwart, meinen
wir von vornheirein weder antikische Versmasse noch seine Verherrlichung von Hellas,
sondern die Vergottung des Leibes und die Verleihung des Gottes», so schrieb
Friedrich Gundolf in seinem George-Buch. Diese mehr dogmatische als historische
Deutung des Dichters wurde allgemein als richtig erkannt, um so mehr, weil Gundolf
als einer der ersten Schüler und nächsten Freunde des Dichters durch sein grundlegendes,

im Jahr 1920 erschienenes Buch das Wissen um die neue Dichtung in weitere
Kreise getragen hat.

Im 15. Heft der Zeitschrift Castrum Peregrini erschien in diesem Jahr ein
geistvoller Aufsatz von F. W. L'Ormeau (ein Pseudonym) über Die Christologie Stefan
Georges, durch den die These Gundolfs in Frage gestellt und das Christliche im Werk
des Dichters aufzuzeigen versucht wird. Selbstverständlich handelt es sich hier nicht
um das offizielle Christentum, sondern um die orphischen und mystischen Bewegungen

der ersten christlichen Jahrhunderte. Restlos sei das souveräne Wissen des Verfassers

um das Gesamtwerk Georges anerkannt, der mit dem Dichter zu Lebzeiten in
Beziehung gestanden hat. Man lese die ausgezeichnete Exegese über das dichterische
Gespräch Der Herr und der Hauptmann, aus dem uns Heutigen die Mahnung
zugerufen wird:

Hilflos zum thron des Vaters schreien blöd und klug,
Zuzeiten ist der menschen Weisheit schuft und spreu
Der weit erlösung kommt nur aus entflammtem blut.

Aus der Deutung des für unsere Frage wichtigen Gespräches zwischen Christus und
dem römischen Hauptmann erkennt man, dass dem Verfasser sowohl George wie auch

das Christentum innerste Herzensangelegenheit sind. (L'Ormeau stammt aus einem
alten und bekannten Theologengeschlecht Deutschlands.) Zugestanden sei ihm auch

die Kritik, die er am Christentum unserer Tage übt. Oh man aber eine Christologie
aus dem Werk des Dichters herausarbeiten kann und darf, diese Frage möge hier
untersucht werden.

Man darf wohl sagen, dass bedeutende Dichtung — hei Dante und Caldeiron, Tolstoi
und Dostojewskij ist es offensichtlich — aus dem geistigen Raum des Religiösen
stammt. Der Dichter, den seihst Jahrhunderte nicht verstummen machen, ist immer
auch ein Seher, der, aus seinem Volke herausgerufen, zeugen, bekennen und die

Umwelt mit dem ihm geschenkten Wort sichten und richten muss. Tatsache ist auch,
dass ein Dichter, der Künftiges schaut, aus eineir ihm iihergebenen Tradition heraus

schafft und dichtet. So entstammte George einem katholischen Haus im hessischen

Rheinland, wo sich römische Kultur mit dem frühen Christentum verbunden hat. In
dem Gedicht Ursprünge (im Siebenten Ring) weist er seihst auf die Einflüsse hin, die

eir durch die Antike, die christliche Kirche und die Rheinlandschaft empfangen hat.
Wohl befreite er sich im Laufe seines Lebens von jeder dogmatischen Bindung an seine

Kirche, aber ihre lebendigen Kräfte sind in seine Dichtung übergegangen, so die eigen-
artige Verbindung von Askese und Lebensfreude, von Freiheit und Gehorsam, das

Gesetz der Stufen, der Meister- und Jüngerschaft der Orden und nicht zuletzt das
Erlebnis des Irrationalen, der Glaube an Wunderkräfte.

Für George war nun auf der Mitte seines Lebensweges die Menschwerdung Gottes

16



ein zentrales, aber durchaus persönliches, ihn umgestaltendes Erlebnis, das uns in
der Form und Ausdrucksweise an eine alte kirchliche Lehre erinnert. Das Johanneische
«Das Wort ward Fleisch» und das Paulinische «Er nahm Knechtsgestalt, Menschengestalt

an» verdichten sich im Laufe der Kirchengeschichte zur Lehre von der
Menschwerdung Gottes, nach der das Göttliche aus den oberen Räumen zur Erde herabstieg
und sich mit dem sichtbaren Stoff vereinigte, damit der Mensch auf dem selben
Wege, nur in umgekehrter Richtung, aus dem Irdischen zum Himmlischen aufsteige.
Aber auch in der Antike stiegen die Götter aus dem Olymp zur Erde nieder und
zeigten sich den Sterblichen in Menschengestalt. Sind es aber im heidnischen
Griechentum viele Göttersöhne, anerkennt das Christentum nur den einen Sohn Gottes,
der sich im historischen Jesus von Nazareth verleibt hat.

Ward nun dem Dichter das Göttliche durch die Gestalt, durch das Leben und den
Tod Maximins offenbar, so betrachtet man heute ein solches Erlebnis als Aergernis
und als eine unzeitgemässe Anschauung, von der sich selbst die nächsten Freunde
Georges distanzierten. Und doch war das, was der Gläubige in der Eucharistie erlebt,
hier mitten im weltlichen und modernen Raum Wirklichkeit geworden. Für den Dichter

geschah ein Wunder, an das nur der glauben kann, der Aehnliches erlebte. Es ist
klar, dass man die Inkarnation Christi mit der Maximins in keiner Weise identifizieren

kann. L'Ormeau hilft sich nun damit, dass er annimmt, die Menschwerdung
Gottes wiederhole sich immer, und Maximin müsse als Paraklet, als Geist der Wahrheit

des Johannes-Evangeliums aufgefasst werden — wobei eir vergisst, dass der Paraklet

sich nie verleibt, sondern schöpferischer Geist ist und bleibt, der die Herzen zur
Gemeinschaft verbindet, durch die Zeiten weht und die Feuerflammen der Ekstase

entzündet, aber nie in eine einzige Menschengestalt gebannt werden kann.

Ob man nun den Dichter einen antiken oder christlichen Menschen nennt, so ist
für das eigentliche Verständnis seiner Dichtung wenig ausgesagt. Antike und

Christentum, die beiden grossen Geistesströme abendländischer Kultur, trennten sich im

Lauf der Jahrhunderte bald feindlich und verbanden sich wieder. George aber hat
deutlich zu erkennen gegeben, dass für ihn, für sein Streben nach Ganzheit keine

Trennung bestehe; er sah den im Glutrausch zerstückten und getöteten Gott Dionysos
mit Christus, der am Baum des Heiles hing, in der Zukunft vereint:

Der an dein bäum des heiles hing warf ab

Die blässe blasser seelen, dem zerstückten
Im glut-rausch gleich Apollo lehnt geheim
An Baidur: Eine iveile währt noch nacht,
Doch diesmal kommt von osten nicht das licht.

Zudem hat Sabine Lepsius aus Gesprächen mit dem Dichter mitgeteilt, dass er sich

keiner Konfession unserer Tage verpflichtete, dass er sich aber zu den ersten christlichen

Jahrhunderten hingezogen fühlte, in denen die beiden Geistesströme im selben

Sprach- und Kulturraum des Römischen Reiches noch ungetrennt nebeneinander
flössen.

Aber darin müssen wir L'Ormeau recht geben, wenn er darauf hinweist, dass in

George eine religiöse Kraft aufgebrochen ist, die nicht Lehre, sondern Leben ist.

Hier finden wir wieder das, was in die innerste Substanz des Menschen eindringt, um
diese zu verwandeln. Wir verspüren wieder den eschatologischen Einbruch zwischen

einer untergehenden Welt und dem Anbruch eines neuen Aeons.

Der tempel brennt. Ein halbes tausend-jähr
Muss weiterrollen bis er neu erstehe.

17



Und der Mensch, auf den es ankommt, oh arm oder réich, gelehrt oder üngelehrt,
ist der, welcher durch Opfer und Leid hindurchschreitet. Es ist der Pilger, der Held

und Heilige, der auf dem leidvollen Pfad des Kreuzes, der Verurteilung durch die

Welt, an dem Glanz und den Wundern einer neuen Erde teilhaben wird.

Werden wir durch solche Worte an die Evangelien erinnert, die deir Dichter immer
und immer wieder las, finden wir dagegen in der Dichtung Georges Werte und

Aulfassungen, die von dem andern Strom, dem der römischen Antike gespeist sind — so,

wenn er das Verzeihen, das von jedem Christen gefordert wird, verurteilt: «Verzeihung
heischen und verzeihn ist Greuel», oder wenn er, auf die Massen hinschauend, verärgert

und empört ausruft: «Schon ihre Zahl ist Frevel.»

Wenn wir uns auch philosophisch über die Welträtsel rational Klairheit zu
verschaffen suchen, müssen wir uns immer auch bewusst sein, dass es sich im Glauben

um verwandelnde Kräfte handelt, durch die Christus die Gefesselten, Leidenden
befreit hat. Hier wurde die Welt nicht bloss in Erstaunen gesetzt oder erklärt, sondern in
Bewegung gesetzt. Und von hier aus gesehen, steht George den Ursprüngen der
Frohen Botschaft näher als das moderne Christentum.

Da es im Laufe unserer Geschichte verschiedene Formen antiken und christlichen
Lebens und Denkens gegeben hat, scheint es uns gewagt, die Dichtung auf Lehren
festlegen zu wollen und von einer Christologie Georges zu sprechen. Aber schon viel
ist erreicht, wenn wir durch das Dichterwort hindurch die religiösen Kräfte zu spüren
imstande sind. Die Aufgabe des Dichters ist nach George weder antik noch christlich,
sondern allgemein menschlich: das Mark des Lebens gesund zu erhalten, den werdenden

Keim des Neuen zu schützen, die heilige Glut und die alten Verheissungen wach
zu halten.

Der sünger aber sorgt in trauer-lauften
Dass nicht das mark verfault, der keim erstickt.
Er schürt die heilige glut die iiber-springt
Und sich die leiber formt, er holt aus büchern
Der ahnen die verheissung die nicht trugt
Dass die erkoren sind zum höchsten Ziel
Zuerst durch tiefste öden ziehen, dass einst
Des Erdteils herz die weit erretten soll
Und wenn im schlimmsten jammer letzte hoffining
Zu löschen droht: so sichtet schon sein aug
Die lichtere zukunjt.

18


	George und das Christentum

