Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 22 (1954)

Heft: 4: Sondernummer : im Bogen der Jahrtausende
Artikel: Osterliche Botschaft

Autor: Gybure-Hall, Larion

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-568550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-568550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OSTERLICHE BOTSCHAFT

«Das Religiose und das Geschlechtliche sind die beiden stirksten
Lebensmdchte. Wer sie fiir urspriingliche Widersacher hdlt, lehrt
die ewige Zwiespiltigheit der Seele. Wer sie zu unverséhnlichen
Feinden macht, zerreisst das menschliche Herz. Und es ist zerrissen
worden! Wer iiber Religion und Erotil: nachsinnt, muss den Finger
an eine der schmerzlichsten Wunden legen. die in der Tiefe des
Menschen blutet. Zur Heilung dieser Wunde beizutragen, der Ge-
schlechterliebe das gute Gewissen und der Seele thre Einheit zu-
riickzugeben, ist der Sinn dieses Buches . . .»

(Walter Schubart: «Religion und Eros».)

Dass der Homoerot Atheist und Antichrist sei, dies notwendig und als
natiirliche Folge seines leidenschaftlichen Protestes gegen das Sitten-
gesetz, ist herrschende Ansicht. Dem widersprechen zwar menschliche
Tragodien, die zuweilen die Oeffentlichkeit erregen, wenn offenbar wird,
dass bis zur dunklen Stunde einer schnéden Enthiillung hochgeehrte,
um ihres Charakters, die Lauterkeit ihres Menschentums oder gar noch
um ihrer Lebensleistung willen als wertvolle Glieder der Gesellschaft an-
erkannte Menschen sich schliesslich «als so veranlagts herausstellen —
und dass sie den ihnen naiv angesonnenen Verzicht auf die Entfaltung
ihrer Anlage nicht in den Willen aufzunehmen wussten. Manchmal er-
schiittert es die Gemiiter auch, wenn Personlichkeiten, die im Rufe

stehen, tief religios zu sein, - «geschmacklos genug sind, sich durch eine
homosexuelle Affaire zu blamieren . . .o — und allzuschnell ist man be-

reit, den vordem Verehrten als Heuchler zu verdammen.

Die Schuld am Irrtum derartiger Fehlmeinungen liegt nirgendwo an-
ders als bei der Gesellschaft selbst. Aus einem wiisten Gewirr von [rr-
timern bilden sich die falschen Meinungen, Haltungen — und Entschei-
dungen: Der Homoerot, das ist der lasterhafte Emporer gegen die heilige
Satzung Gottes, die das Geschlechtsleben der Menschen regelt. Und weil
der Satan der Unkeuschheit ithn umkrallt hialt, wird der den widerna-
tirlichen Liisten Verfallene von seinen ungeziigelten Begi-~Jden hinauf-
gegeisselt in einen luziferischen Trotz gegeniiber Gott und Christus. Thr
Anteil am Flammenpfuhl ist ihnen gewiss. (Apokalypse 21, 8.) — So
stellt sich einer durchaus nicht musterhaften «Gemeinschaft von Glaubi-
gen» (die jederzeit in der Lage ist, eine immer saurer werdende Enthalt-
samkeit durch die Flucht in eine Ehe abzuschiitteln) die innere religiose
Situation der Homoeroten dar.

Da sie selbst heterosexuell empfinden, sind sie einfach ausserstande
nachzufiihlen, in welch ungeheuerlicher Weise ihr Ansinnen auf abso-
lute Enthaltsamkeit die Lebens- und Personlichkeitsentfaltung der Homo-
eroten verkiirzt. Sie leben in der Vorstellung: «Die Homosexuellen konn-
ten anders — aber sie wollen nicht. Und darum trifft unsere Verachtung
sie zu Recht. Darum miissen die Paragraphen, die ihre abscheulichen
Handlungen unter Strafe stellen, ihre Giiltigkeit behalten., —

Begegnet man solchen Menschen, so wiire thnen zu entgegnen, dass sie
sich vor der Anmassung ecines Urteils iiber cine Sache, von der sie nichts
verstehen, Auskunft bei Leuten holen sn“l('n, die sich mit dem Problem-

B



kreis ernsthaft und wissenschaftlich beschiftigt haben. Und es wire ganz
einfach hinzuzufiigen, dass es wohl viele Verbitterte giibe, die Gott an-
klagen, weil er sie «so» geschaffen: aber dass gerade in ihnen eine tiefe
Sehnsucht lebe, eine Sehnsucht nach Befriedung und Ausséhnung und
ein Verlangen nach Segnung und Rechtfertigung ihres Liebesschicksals
vor dem Sittengesetz desselben Gottes, der sie, ehe er sie in dies Leben
rief, vorher nicht gefragt hat, ob sie mit diesem Liebesschicksal wohl
einverstanden seien. — Und endlich, dass viele da seien, die um des
Widerspruchs zwischen ihrem Glauben und ihrem Leben willen viel lei-
den miissen, iiber das Mass der Leiden hinaus, die von den «Unbemakel-
ten» iiber sie verhiingt werden, und die sich ausgeschlossen fiihlen von

allen trostenden Verheissungen. Sie sind keine Atheisten — und auch
keine Antichristen, — und alle die, die sich fiir Erloste halten, und die

es doch so wenig sind, miissten, lebten sie in der Nachfolge ihres Mei-
sters, von unendlichem Erbarmen gegeniiber diesen Ungliicklichen er-
griffen werden, die —— weil sie gliubig geblieben sind — nach einem
Leben der Verfolgung durch die Menschen vom «Andern Leben» nichts
anderes erwarten als die Verurteilung zur ewigen Qual.

Meine Worte wollen nun nicht in den Streit moral-theologischer Er-
orterung unseres besonderen Liebesschicksals hineinblasen und die er-
ziirnte Widerrede der orthodoxen Exegese herausfordern. Sie wollen auch
nicht die, iiber die der Glaube ihrer Kindertage keine Macht mehr hat,
zuriickrufen. Sie wollen nichts, als die in schweren inneren Noten Ver-
strickten, die im Gewissen um threr besondern Art willen so Unendliches
leiden, trosten helfen. Sie wollen sagen, dass der, der um aller Menschen
Schuld willen auf der Schiadelstiatte den Tod erlitt, ihn ganz gewiss wohl
auch um ihres dunklen und unerforschlichen Schicksals willen erduldet
hat — und dass sie, die Gedriickten und Verzweifelten, gerade dann sei-
nem Herzen am nichsten sind, wenn ihr geiangstetes Herz sich fern von
dem seinigen wihnt. Und w enn es Schuld sein sollte, was sie tun und
immer wieder tun (Auch ihr «verruchtes» Geschlecht ist Gottes Schopfer-
hiinden entronnen, und am Ende seiner Schopfungstage hat er doch selber
gesagt, wie gut ihm alles geraten sei . . . .) —— dann ist auch diese Schuld
gross und glithend hineingenommen worden in die Rechtfertigung durch
den Sohn. Dann sind auch sie, die Verquilten und um ihres andersfiih-
lenden Herzens willen Verfolgten, mitverstanden gewesen, als er dem
Raubmérder verhiess, dass ihm sein Anteil am himmlischen Erbe nicht
vorenthalten bleibe.

Der Gerechten Riige und Rede ist nicht Gottes Rede, und sehr wohl
kann gerechtfertigt sein vor dem ewigen Auge, wen Menschenauge abge-
sunken wihnt in Laster und Schande. Und weil dies so ist, sollen wir
selbst nicht Gott verlieren wollen, weil die, die ihn zu verehren vorgeben,
uns dennoch mit Bannfliichen bedenken, die so wenig frohbotlichen
Geist atmen und mehr Altes Testament und Sinai-Gesetz ausweisen, als
das Zeugnis dessen, des osterliche Tat die mosaische Unerbittlichkeit
iiberwand durch das Grosste, das es gibt: die Liebe. Gesetz ist Zwang,
Unfreiheit, Not aber di¢ Liebe erschliesst die letzten Moglichkeiten
menschlichen Adels. Mogen sie euch in den Bann tun, euch Antichristen
schelten und Gottlose! Thr Hass vermag cuch nicht von dem zu trennen,
der euch aus unerforschlichem Grunde als Homoeroten in dieses Leben

9



rief und euch auf Golgatha losgekauft hat von der Hélle, so ihr selbst
Gott nicht verlieren wollt. Gott nicht verlieren wollen, das heisst aber,
thn nicht aus der Furcht vor seinem Gesetz verehren, sondern aus der
Fiille und der Kraft vertrauender Licbe, die das Nein der vor dem Leiden
zuriickschreckenden Kreatur hinter sich wirft und hineinfindet in das
ewige Ja, auf das seine unendliche Geduld gewartet hat . . . seit dem
Augenblick, da seine Liebe (— ja, — seine Liebe! —) uns dies beson-
dere Kreuz auf die Schultern legte. Denn wenn er euch ausnahm von
dem allgemeinen Gesetz, das die andern zum Liebesvollzug zwischen
Mann und Weib hineintreibt, — wie konnte seine Gerechtigkeit euch
nicht auch von dem Gesetz ausnehmen, das das Geschlechtsleben der
«Normalen» regelt? Ist euer Tag aber voll von Leid und Leiden, so mag
euch als Trost gelten: auch dies kommt von ihm, der des eignen Sohnes
nicht schonte und ihn nicht ausnahm von Schmerz und Tod. Und wie
immer wir Menschen dies nicht zu fassen vermogen, und wie wir uns
auch unentwegt wehren mochten gegen das Leid, dessen Sinn einzusehen
unsern irdisch verhingten Augen oft so schwer fillt, dass eine ganze
Philosophie sich miiht, Gott anzuklagen und zu verteidigen ob des namen-
losen unschuldigen Leidens in der Welt, — dem dariiber zerbrochenen
und mit Gott zerfallenen Dichter Ernst Wiechert hat der giitige Freund
-~ Reinhold Schneider — den Sinn solchen Leidens aufzuschliisseln ge-
sucht, da er diesem schrieh:
«Glitck und Verdammnis, die uns die Erdenmiichte verheissen ha-
ben, sind scheinhaft. Die ewige Liebe hat uns mit allen Schreclen
umgeben und auf das Bekenntnis unserer Seele zu ihr, zur Unsterb-
lichkeit, geharrt. Wir waren Kinder des Vaters unter der Gewalt,
und er wollte allein, dass wir uns als Kinder erkennen und uns ge-
borgen wissen sollten in seiner Macht. In der Stunde, die dem
Feind gegeben war, sollten wir uns zur Fwighkeit bekennen, die uns
verheissen ist. Des Vaters Macht Lann es dulden, dass die Seinen
fiir eine Weile vom Schatten des Todes bedeckt werden; er wird
leines der Kinder vergessen, die ithres gottlichen Ursprungs einge-
denlk bleiben. Aber er will sie als Freie empfangen, die wenigstens
einmal gegen die Drohung der Erdenmacht in der Not der Ernied-
rigung den Vater im Himmel anriefen als ihren Herrn fiir alle Zeit.
Darum waren die Jahre der Not doch Gottes Jahre und von einem
heimlichen Triumphe durchlklungen .

«Friede!» — Mit diesem Wort trat der Auferstandene unter die
Aengstlichen (Joh. 20, 20) — und vorher schon hatte er den Einge-
schiichterten ihre Aengstlichkeit verwicsen: «Seid getrost, ich bin es,
fiirchtet euch nicht . . .» (Matth. 14, 27.) -~ Die Furcht schliesst die
Liebe aus, aber einzig aus der Liebe quillt alle Rechtfertigung. Das Riitsel
eurer Last soll euch nicht wirren, der Zweifel so wenig, ob euer Tun
recht ist oder nicht, wie das Urteil der Menschen. Gott ist’s, der zuletzt
die Verantwortung triagt, — nicht thr, — und wenn er selbst euch an-
weist, die Furcht aus eurem Herzen zu verbannen: was hindert euch, euer
ewiges Schicksal seiner unauslotbaren Weisheit anzuvertrauen und seiner
Liebe einzugeben? Was hindert euch, ihn nun noch riickhaltloser, noch
tiefer zu lieben, da er euch fiir wert erachtete solcher Schmerzen und
solchen Leidens? Was hindert euch, eure Liebe Gestalt annehmen zu

10



lassen im Werk der Liebe und Barmherzigkeit fiir die Elenden und Ver-
zweifelten, fiir alle die, die keinen Ausweg mehr wissen? . . .

Das Geschlecht (euer euch so beunruhigendes Geschlecht) stehe nicht
zwischen euch und Gott. Der greise russische Dichter Dmitrij Sergej
Mereschkowskij hat ein Wort hinterlassen, das von einer tiefen Seelen-
erfahrung kiindet. Es sagt, dass der Mensch, wenn er sich Gott nihere,
wenn er sich thm am tiefsten zu verbinden trachte, sich an ihn anklam-
mere «mit dem feurigsten Punkte seines Wesens, seinem Geschlecht . . .»
Vertraut, ihr, deren Leid zu dunkel ist, als dass die Sonne der Freude
hindurchbrechen kénnte durch das Gewdlk eurer Seele, dem, der dem
Lieblingsjiingr anvertraute: «Wenn ich iiber die Erde hin erhsht sein
werde, dann werde ich alle an mich ziehen ... .» (Joh. 12, 32) — alle,
auch Dich, der du trauerst um den Frieden deiner Seele und den
Frieden deines Geschlechts. Der erhoht ward in den erschiitterten Him-
mel Golgathas hat alle an sich gezogen, zuerst aber die von der Welt
Verachteten und Gekreuzigten. «Sei getrost, heute noch wirst du mit mir
im Paradiese sein . . . .» ist sein Wort an den Schicher (Luc. 23, 43) und
an die andern, die durch die Jahrhunderte hin ihr Kreuz zur Schidel-
stiatte schleppten. In den bangen Stunden der Todesangst und des bitte-
ren Sterbens hat er sie alle losgekauft vom Schicksal der ewigen Nacht
und hineingenommen in die kommende Glorie des Ostermorgens, da die
Natur im Glanz des aufbrechenden Friihlings sich dem Auferstandenen
und der unendlichen Schar seiner Erlosten entgegenbreitet — immer
wieder — jedes Jahr, so oft das Fest begangen wird, dessen ewige Tro-
stung nichts von ihrer Wirksamkeit eingebiisst hat in den Jahrtausen-
den und deren leidaufhebende und Tranen stillende Macht uns aus der
Musik des Meisters von Bayreuth so bewegend entgegentont wie aus kei-
ner andern Musik:

~— — Nun freut sich alle Kreatur — —

Ihn selbst am Kreuze kann sie nicht erschauen:
da blickt sie zum erlosten Menschen auf;

der fiihlt sich frei von Siindenangst und Grauen
durch Gottes Liebesopfer rein und heil:

das merkt nun Halm und Blume auf den Auen,
dass heut’ des Menschen Fuss sie nicht zertritt,
doch wohl, wie Gott mit himmlischer Geduld

sich sein erbarmt und fiir thn litt,

der Mensch auch heut’ in frommer Huld

ste schont mit sanftem Schritt.

Das dankt dann alle Kreatur,

was all da blitht und bald erstirbt,

da die entsiindigte Natur

heut’ ithren Unschuldstag erwirbt — —
— und die Worte des Erwidhlten zur Frau, deren tragisches Geschick
(unentritselbar diister, aber voll heimlicher Hoffnungen) ihr selbst un-
deutbar geblieben — gelten sie nicht auch uns, die wir aus den «Ordnun.-
gen» herausfallen ohne zu wissen, warum?

— — Auch deine Trine ward zum Segenstaue:

Du weinest — sieh! Es lacht die Aue . . ..

Larion Gyburc-Hall.
11



	Österliche Botschaft

