Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 20 (1952)

Heft: 12: Jubilaums-Nummer = Edition du jubilé = Anniversary number
Artikel: Eros

Autor: Pausanias / Kassner, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-570409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-570409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EROS

Die Preis-Rede des Pausanias aus dem «Gastmahls des Plato.
Verdeutscht von Rudolf Kassner.

Indem du, Phaidros. Eros so einfach den Preis sprachest, hast du dir die Aufgabe,
wie mir scheint, nicht richtig gestellt. Ja, wenn es nur einen Fros giibe, wiirde ich
nichts einzuwenden haben. Nun gibt es aber nicht nur einen Eros, und darum ist es
wohl unerldsslich, vorauszuschicken, welchen wir preisen sollen. Ich will also versuchen,
dich zu berichtigen, das heisst: ich werde zuerst sagen, welchen Eros wir preisen sollen.
und dann erst werde ich den Wiirdigen wiirdig preisen. Wir alle wissen, dass Aphro-
dite nie ohne Eros ist. Wenn es nun nur eine Aphrodite giibe, so hiitten wir nur einen
Eros. Nun gibt es aber zwei Géttinnen der Liebe, und darum haben wir notwendig
auch zwei Eroten. Zwei Géttinnen der Liebe also: die dltere, mutterlose Tochter des
Uranos, sie heisst die himmlische Aphrodite, und dann die jiingere, des Zeus und der
Dione Tochter, die irdische Aphrodite. Und darum miissen wir den Eros, der diese
begleitet und dieser hilft, den irdischen Eros, und den, der jene begleitet und jener
hilft, den himmlischen Eros nennen. Weiter. im allgemeinen kénnen wir ja gar nicht
anders als alle Gotter preisen, aber hier miissen wir klar zu machen versuchen, welcher
Preis jedem der beiden Gotter gebithre. Es gilt ja iiberall: Eine Handlung ist niemals
an und fir sich gut oder au und fiir sich schlecht. Was immer wir jetzt hier tun, ob
wir nun trinken, singen oder Reden halten, alles das kénnte niemals an und fiir sich.
aus sich heraus gut sein. denn die Art und Weise entscheidet. Wenn wir ehrlich und
edel handeln, so ist die Handlung gut, wenn wir niedrig handeln, schlecht. Und so ist
auch Eros und jede Betitigung der Liebe an und fiir sich, im allgemeinen weder ein
Edles noch wiirdig gepriesen zu werden. sondern nur derjenige ist es, der edel zu
liehen weiss.

Der Eros der irdischen Aphrodite ist nun wirklich irdisch und tberall und gemein
und zufallig. Und alles Cemcine bekennt sich zu ihm. Der Gemeine liebt wahllos
Weiber und Knaben, und er lieht immer nur den Leib, er licht vor allem die geistig
noch unentwickelten Knaben. da er ehen nur den Zweck will und die ‘Art ihn nich:
kiitmmert. So handelt er denn auch immer ganz zufillig. heute gut und morzen
schlecht, und liebt, was ihm begegnet. Seine Gottin ist die jiingere, und an der Zeu-
gung und Geburt der irdischen Aphrodite hatten der Mann und das Weib, heide
Geschlechter. teil. Die hohe Liebe stammt von der himmlischen Aphrodite, und die
himmlische Aphrodite war aus dem Manne frei geschaffen und ist die Aeltere und
voll Mass und gebindigt. Und darum also streben sehnend alle Jiinglinge und Miinner,
welche diese Liebe begeistert, zum minnlichen, zum eigenen Geschlechte hin: sie
liehen die stirkere Natur und den hoheren Sinn. Aber auch hier in der Miinneiliebe
miissen wir von anderen scharf diejenigen scheiden. die nur von der hohen Liebe und
nur von ihr gefithrt werden. Sie lieben die Jinglinge erst, wenn diese selbstindig zn
denken beginnen, es ist das im allzemeinen um die Zeit. da diesen der Bart keimt.
Und wer hier den Jingling zu lieben beginnt. wird dann auch bereit sein, sein ganzes
Leben mit dem Geliebten gemeinsam zu fiithren. und wird ihn nicht betriigen und aus-
lachen und davon zu einem andern laufen. etwas. das immer vorkommt, wenn er den
Geliebten. da dieser beinahe noch ein Kind war, genommen hat. Ich meine, es sollte
ein Gesetz geben, das da verbietet, Knaben zu lieben. damit nicht so ins Ungewisse
hinein viel Leidenschaft verschwendet werde. Man kann nie wissen. wie ein
Knabe sich an Geist und Kérper entwickeln werde. Der Edle wird sich dieses Gesetz

selbst weben. die anderen sollten wir dazu zwingen. wie wir sie ja auch. soweit es da

7



iberhaupt moglich ist, zwingen, freie Frauen nicht zu schinden. Denn diese Nied-
rigen sind es, die unsere hohe Liebe so in Verruf gebracht haben, dass man jetzt iiber-
all hort, der Geliebte diirfe dem Freunde nicht zu Willen sein. Man denkt da natiirlich
nur an sie und sicht ihre Taktlosigkeit und ihr Unrecht. und alles Regellose und Un-
gesetzliche verdient ja mit Recht Tadel.

In den anderen Stidten sind die Anschauungen von der Liebe leicht zu verstehen:
alles ist da einfach und bestimmt; nur hier bei uns und in Lakedaimon scheinen sie
schwierig und verwickelt. In Elis und Béotien. iiberall also, wo die Leute nicht sonder-
lich redegewandt sind, heisst es kurz: dem Freunde zu Willen sein ist gut, und kein
Mann und kein Jiingling wird anders denken. Denn durch diese Bestimmtheit meiden
sie ein fiir allemal die Gefahr, die Geliebten erst tiberreden zu miissen, denn reden —
das kinnen sie nun einmal nicht. In Jonien dagegen und iiberall bei den Barbaren gilt
unsere Liebe einfach fiir eine Schande. Unter Barbaren verdammt sie die Tyrannis,
wie diese ja schliesslich auch die Philosophie und Kérperbildung verurteilt. Denn dem
Tyrannen kann es unicht sehr forderlich sein, wenn seinen Kreaturen der Verstand
wiichst und unter diesen starke Freundschaftsbiinde entstehen, denn gerade solche bildet
gerne die Liebe. Unsere Tyrannen haben es am eigenen Leibe erfahren: die Liebe des
Harmodios und Aristogeiton ist stark geworden und hat deren Herrschaft gebrochen.
Noch einmal also, immer dort., wo es fiir eine Schande gilt, dem Freunde zu Willen
zu sein, spricht nur die Niedrigheit der Anschauungen, das heisst: die Herrschsucht des
Tyrannen und die Feigheit des Sklaven:; wo es aber ohne Umstinde fiir selbstverstind-
lich gilt wie in Elis und Béotien. dort ist die Sitte eben noch roh.

Bei uns nun ist die Sitte edler und, wie ich schon gesagt habe, nicht leicht verstiindlich.
Man denke nur, es gilt fiir edler, offen zu lieben als verstohlen. fiir edler, die Vor-
vehmsten und Tiichtigsten, auch wenn sie weniger schén wiren als andere, zu lieben.
man denke weiter. in wunderbarer Weise gibt alles dem Lichenden recht und ermutigt
thn wie einen, der durchans nicht schlecht handelt; ja. wer den Geliebten gewinnt.
hat recht getan, und wer es nicht vermag. trigt den Schimpf davon. Und damit der Freund
sein Ziel erreiche und den Geliebten gewinne. gibt unsere Sitte ihm Freiheiten. das
Wunderlichste unter dem Beifall aller zu tun, Dinge zu tun, die ihm Schande brichten.
wenn sie einen anderem Zweek dienten. Denn wollte jemand, um sich Geld zu machen
oder einen guten Posten zu erhalten oder im Staate zu Finfluss zu kommen. alles das
ten. was der Freund fiir den Geliebten tut. wollte er da ebensoviel bitten und flehen. Eide
schwiren und vor den Tiren liegen, kurz sich niedriger als der letzte Sklave gebirden.
Freund und Feind wiirden sich dagegen erheben: seine Feinde wiirden ihn der Krieche-
rei und Feigheit zeihen. seine Freunde sich seiner schimen und ihm helfen. Den Lieben-
den aber begleitet tiberallhin die Gunst aller. und alles ist ithm nach unserer Sitte er-
laubt. ja er handelt nach ihr sozar hesonders kithn., Und was ganz ungeheuer klingt, die
Gotter. heisst es. verzeihen Liebenden und nur ihnen den gebrochenen Eid. Die Liebe
schwort keine Fide. hort man die Leute sagen. So geben Gotter und Menschen den
Liebenden alle Mittel frei. und das und nichts ande es sagt unsere Sitte.

Nach ithr also miissten wir alle iberzeugt sein. es gelte in unserer Stadt allgemein
fiur ein ganz ausserordentlich Fdles. zu lieben und geliebt zu werden. Und doch ver-
bieten die Viiter ihren Sohnen. mit dem. der ihrer Liebe hegehren sollte. sich ins Ge-
sprich einzulassen und halten ihnen darum Hauslehrer. ja wenn dies vorkommt. so
riigen es auch die Altersgenossen und Gespielen. und Aeltere erheben dagegen keinen
Einspruch und geben den Gespielen recht. wenn diese sie riigen: nun, wer das wiederum
siecht. der muss dann im Geeenteil glanben. unsere Liebe sei auch hier eine grosse
Schande. Dieser Widerspruch lost sich meiner Ansicht nach also:  wie ich schon gesagt

habe: es oibt eben nicht einfach etwas. was an und fiir sich ¢ut. und ein anderes. was an

8



und fiir sich schlecht wiire, alles hingt von der Art und Weise unseres Handelns ab.
Es ist niedrig, dem Niedrizen, und edel, dem FEdlen zu Willen zu scin. Niedrig ist
jener Adept der gemeinen Liebe, welcher den Leib mehr als die Seele liebt, denn er
ist ohne Treue, da er ein so treuloses, wechselndes Ding wie den Leib liebt. Wenn der
Leib, den er begehrt hat, verbliitht, dann liuft er davon und schiamt sich seiner vielen
Worte und Versprechen. Nur wer die edle Gesinnung liebt, hat sich dem Daue-nden
verbunden und bleibt treu. Und diesen, den Treuen will unsere Sitte priifen. Darum
fordert sie den Geliebten auf, zu fliechen, und die Freunde, diesen nachzustellen: in
diesermn Kampf will sie den Geliebten, will sie den Freund erproben. Da gilt es ihr dann
fiir niedrig, sich schnell und leicht fangen zu lassen. Es soll zuerst eine gewisse Zeit
verstreichen; die Zeit stellt ja alles auf die Probe. Da gilt es ihr weiter fiir niedrig,
durch Geld oder politischen FEinfluss sich gewinnen zu lassen, ob nun der Geliebte
unter dieser Roheit leidet, ohne doch sich frei machen zu kénnen. oder ob er sich
bestechen ldsst und keine Verachtung dafiir hat. Denn abgesehen davon, dass unter
diesen Voraussetzungen nie eine wahre Freundschaft sich bilden kann, so vermag alles
das iiberhaupt nicht zu halten und zu dauern. Und so bleibt nach unserer Anschauung
nur ein Wee dem Geliebten iibrig. seinem Freunde in edlem Sinne zu Willen zu sein,
nur ein Weg: denn genau so wie dem Freunde kein Dienst, den er fiir den Geliehten
tut, als schmeichlerisch und schandbar ausgelegt wird, wird dann dem Ge-
liebten nur ein Dienst frei und ohne Schimpf bleiben: der Geliebte wird
um der Tugend willen dienen: Und bei uns ist denn auch die Sitte wirklich
(lllr('.hgl’(lrllngen: wenn (I(?l’n Fl‘ellll(le []("r (;eli(’l)l(', ill ‘(]('l' ."\})Si(‘hl Wﬂiser llnd })('SSL'I' AN
werden, dient, so ist diese Dienstbeflissenheit nichts Schlechtes, nicht Kriecherei, wie
man oft hort. Und wenn es wahrhaft edel werden soll, dass der Geliebte dem Freunde
sich hingibt, so miissen unsere Anschauung von der Liche und jene von der Philosophie
und jeder anderen inneren Tiichtigkeit sich decken. Wenn also unsere Freunde und
unsere Geliebten sich dort begegnen werden, wo der Freund dem Geliebten durchaus
uneigenniitzig zur Seite steht und der Geliebte dem Freunde, der ihn weise und
edel gemacht hat, sich willig unterordnet. wo weiter der Freund als der Starkere
wirklich die Gesinnung und jede Titigkeit des Geliebten fordert, und der Geliehte
als der Schwiichere die Bildung und Einsicht vom Freunde annimmt., wenn also Freund
und Geliebter, jeder dem eigenen Gesetze gchorchend, so das Gemeinsame finden,
so0 wird es hier nicht anders heissen konnen, als es ist edel, dass der Geliebte dem
Freunde zu Willen sei. Hier ist es auch keine Schmach, sich zu tiuschen und be-
trogen zu werden. In allen anderen Fiillen triigt der Geliebte die Schande davon, ob
er nun betrogen wird oder nicht. Denn wenn der Geliebte dem Freunde um dessen
Reichtum willen sich hingibt und dann betrogen wird, so ist das schamlos und bleibt
es, wenn der Freund sich spiter als arm erweisen sollte; denn er hat bewiesen, dass
er sich fiir Geld auch jedem andern unterordnen wiirde, und das ist immer gemein.
Umgekehrt aber und nach derselben Anschauung: wenn der Geliebte, um besser zu
werden, dem Freunde zu Willen ist und dann betrogen wird, da der Freund sich als
niedrig erweist, so ist dennoch diese Tiuschung ein durchaus Fdles. Der Geliebte
hat, soweit es von ihm abhing, bewiesen, dass er der Tugend zuliebe und um besser
zu werden zu allem bereit sei, und ich kenne nichts, was edler wire. So ist es also.
noch einmal, durchaus edel, um der Tugend willen sich hinzugeben.

Das also ist der Eros der himmlischen Géttin, auch er kommt vom Himmel und
ist von grossem Werte fiir die Stadt und den einzelnen, denn er gibt dem Freund
und dem Geliebten beiden jene grosse Sorge um die eigene innere Tiichtigkeit. Wer

von dieser Sorge nichts weiss, der bekennt sich zum irdischen Eros.

Frschienen in der Deutschen Verlagsanstalt Stuttgart, 1019



	Eros

