Zeitschrift: Der Kreis : eine Monatsschrift = Le Cercle : revue mensuelle

Band: 11 (1943)

Heft: 1

Artikel: Symposion : vom rechten Leben und vom rechten Lieben
Autor: Kassner, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-567260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-567260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SYMPOSION

Vom rechten Leben und vom rechten Lieben.

Die Preis-Reden des Phaidros und des Pausanias aus dem ,,Gastmahl® des Plato.
In der deutschen Uebertragung von Rudolf Kassner.

Phaidros hitte also begonnen: ,Ein groBer Gott ist Kros und
wunderbar unter Menschen und Gottern, grold und wunderbar in
viclem Sinne und vor allem dann, wenn wir an seine Geburt den-
ken. Denn Eros ist der alteste der Gotter, und das allein ist ein Vor-
zug. Eros hat keinen Vater und keine Mutter, Dichter und lLaien
wissen nichts von seiner Geburt. Hesiod sagt, am Anfang sei das
Chaos gewesen und dann die breite Erde, der Wesen ewig sicherer
Sitz und endlich Eros. Und Parmenides erzahlt von der Schopfung,
sic habe von allen Gottern zuerst den Gott der Liebe ersonnen. Wie
Hesiod denkt auch Akusilaos, und so gilt denn Eros wirklich vielen
als der dlteste Gott. Und darum ist er auch der Spender hochster
Gaben. Ich wiilite denn auch keine hohere Gabe als einem Jlngling
den treuen IFreund und diesem den Geliebten. Was allen Menschen,
die edel ihr Leben fithren wollen, immer notwendig sein soll, das
konnen diesen nicht Geburt, nicht Ehre, nicht Reichtum so reich
geben, wie dic Liebe es gibt. Denn die Liebe allein gibt die Scham
vor dem Laster und den Ehrgeiz alles Edlen, und ohne beide vermag
cine ganze Stadt, vermag der Einzelne nicht das Grole zu wirken.
Ich meine, wenn ein Jingling irgend etwas ganz Schlechtes getan
hat oder seine Feigheit den Gegner nicht wehren wollte, so wird
die offene Scham ihn vor seinen Eltern oder Gefihrten lange nicht
so wie vor dem Geliebten schmerzen. Und wenn der Geliebte bei
etwas Schlechtem ertappt wird, so empfindet er vor niemandem so
bitter die Schande wie vor dem Freunde! Die Freunde und die Ge-
liebten -— ja sollte es moglich sein, aus beiden eine ganze Stadt
oder ein ganzes Heer zu bilden, so koénnten eine so gemeinsame
Abscheu vor dem Laster und ein so sclbstloser Ehrgeiz das Staats-
wesen nicht besser verwalten, und wenn sie gemeinsam in die
Schlacht zogen, miiliten sie, wenn ihrer auch nur wenige waren,
“alle anderen, ich sage gleich, die ganze Welt besiegen. Ein Jungling,
der die Waffen wegwirft und die Schlachtreihe verla3t, wiirde wohl
von allen andern besser als von dem Geliebten empfangen werden
und eher sterben, bevor er dies tite. Oder gar den Geliebten ver-
lassen, thm in der Gefahr nicht beispringen: so feige ist niemand —
jeden hat die Liebe so mit gottlichem Mute begabt, dald er sich dann
mit dem Kihnsten messe. Und wenn der Gott, wie Homer unge-
schickt sagt, einigen Helden den Mut einhaucht, so schenkt Eros
sich selbst den Liebenden als Mut.

Und nur Liebende wollen fiireinander sterben, und das tun nicht
nur Manner, sondern sogar die Frauen. Alkestis, des Pelias Tochter,
hat es vor allen Griechen bewiesen. Sie, sie allein wollte fiir Admet
i den Tod gehen, und doch lebten diesem noch Vater und Mutter.
Ja, Alkestis stand um ihrer Liebe willen so hoch iiber diesen, dal’ sie
tur immer dartat, wie Eltern im Grunde und zuletzt dem Sohne

o)



doch fremd waren und ihm nur den Namen giben. Und der Al-
kestis Tat war auch vor den Gottern so edel, dald liebend diese der
Alkestis Seele aus dem Hades liel3en, eine Gnade, welche nur weni-
gen und nur denen, die Hochstes vollbracht haben, Gotter gewih-
ren. So chren die Gotter den Eifer und Mut der Liebe. Orpheus da-
gegen, den Sohn des Oiagros, lieBen sie erfolglos aus dem Hades
gehen, die Gotter zeigten ihm nur den Schatten des Weibes, um das
er kam, Eurydike selbst gaben sie nicht zurick, denn Orpheus war
ein Musiker und feige, und statt um der Liebe willen gleich Alkestis
zu sterben, wollte er es erzwingen, lebend unter die Schatten zu
treten. Darum sandten die Gotter thm die Strafe und lielBen ihn von
den Minaden, von Weibern, zerfleischen. Achilleus aber, den Sohn
der Thetis, ehrten sie, und ihn sandten sie hin nach den [nseln der
Seligen. Aus der Mutter Munde hatte der Held erfahren, dalb er
vihlen miusse: ,\Wenn du Hektor totest, so muldt du jung in Troja
sterben, doch wenn du ihn schonst, so kehrst du nach der Heimat
zuriick und scheidest als Greis vom Leben.” Achilleus war stark und
wihlte den friihen Tod und rdchte Patroklos, der ihn geliebt hatte,
er starb nicht fur ihn, nein, er starb dem toten Freunde nach. Und
weil Achilleus den Freund so hochhielt, darum haben iiberschweng-
lich ihn die Gotter geliebt und geehrt. Aschylos schwatzt, wenn er
behauptet, Patroklos sei der Geliebte und Achilleus der Freund ge-
wesen, denn Achilleus war nicht nur schoner als Patroklos, er war
schoner als alle anderen Helden und hatte, wie aullerdem Homer
sagt, noch kemmen Bart und war der jingere. s chren die Gotter
ja tberall den Mut in der Liebe, aber sie staunen mehr und spenden,
reicher die Gnade, wenn der Geliebte dem Freunde, als wenn der
Freund dem Geliebten die Liebe beweist. Denn der Ireund ist
gottlicher als der Geliebte. Der Freund tragt den Gott in sich. Und
darum haben die Gotter Achilleus mehr geehrt als Alkestis, und
Achilleus und nicht Alkestis haben sie nach den Inseln der Seligen
geschickt. Ich schliebe und sage, Eros ist von allen Gottern de
Alteste und ehrwiirdigste und der hohe Herr aller, dic 1m ILeben
und nach dem Tode zur Tugend und zum Heile kommen wollen.'

So also hatte Phaidros gesprochen. Auf ihn sind noch einige an-
dere gefolgt — Aristodemos erinnerte sich ihrer Worte nicht mehr
—- bis dann Pausanias an dic Reihe kam: | Indem du, Phaidros, [ros
so einfach den Preis sprachest, hast du dir die Aufgabe, wie mir
scheint, nicht richtig gestellt. Ja, wenn es nur einen [ros gabe,
wiirde 1ch nichts einzuwenden haben. Nun gibt es aber nicht nur
cinen Eros, und darum ist es wohl unerlallich, vorauszuschicken
welchen wir preisen sollen. Ich will also versuchen, dich zu berich-
tigen, das heilbt: ich werde zuerst sagen, welchen Eros wir preisen
sollen, und dann <rst werde ich den Wiirdigen wurdig preisen. Wir
alle wissen, dal: Aphrodite nie ohne Iiros ist. Wenn es nun nur
cine Aphrodite gibe, so hitten wir nur einen Lros. Nun gibt es
aber zwei (}('f)ttinncn der Liebe, und darum haben wir notwendig
auch zwei Lroten. Zwei Gottinnen der Liebe also: die altere mutter-
lose Tochter des Uranos, sic heiBt die himmlische Aphrodite, und
dann die jungere, des Zeus und der Dione Tochter, die irdische

3



Aphrodite. Und darum missen wir den Eros, der diese begleitet und
dieser hilft, den irdischen [Eros, und den, der jene begleitet und
jener hilft, den himmlischen Eros nennen. Weiter, im allgemeinen
konnen wir ja gar nicht anders als alle Goétter preisen, aber hier
missen wir klar zu machen versuchen, welcher Preis jedem der bei-
den Gotter gebtihre. Es gilt ja iiberall: Eine Handlung ist niemals.
an und fur blCh gut oder an und fur sich schlecht. Was immer wir
jetzt hier tun, ob wir nun trinken, singen oder Reden halten, alies
das konnte niemals an und fur sich, aus sich heraus gut sein, denn
die Art und Weise entscheidet. Wenn wir ehrlich und edel handeln,
so 1st die Handlung gut, wenn wir niedrig handeln, schlecht. Und
so ist auch Eros und jede Betatigung der Liebe an und fur sich, 1m
allgemeinen weder ein Edles noch wiirdig gepriesen zu werden,
b(.)ndern nur derjenige ist es, der edel zu lieben weil3.

Der Eros der irdischen Aphrodite ist nun wirklich irdisch und
tiberall und gemein und zufillig. Und alles Gemeine bekennt sich
z11 ithm. Der Gemeine liebt wahllos Weiber und Knaben, und er liebt
immer nur den Leib, er liebt vor allem die geistig noch unentwickel-
ten Knaben, da er eben nur den Zweck will und die Art thn nicht
kiimmert. So handelt er denn auch immer ganz zufillig, heute gut
und morgen schlecht, und liebt, was ithm begegnet. Seine Gottin ist
die jungere, und an der Zeugung und Geburt der irdischen Aphro-
cdite hatten der Mann und das Weib, beide Geschlechter, teil. Die
hohe Liebe stammt von der himmlischen Aphrodite, und die himm-
lische Aphrodite war aus dem Manne frei geschaffen und ist die
Acltere und voll Mald und gebidndigt. Und darum also streben seh-
nend alle Junglinge und Méanner, welche diese lLiebe begeistert, zum
miannlichen, zum eigenen Geschlechte hin: sie lieben die stirkere
Natur und den hoheren Sinn. Aber auch hier in der Minnerliebe
miussen wir von anderen scharf diejenigen scheiden, die nur von der
hohen Liebe und nur von ithr gefithrt werden. Sie lieben die Jing-
linge erst, wenn diese selbstandig zu denken beginnen, es ist das im
allgemeinen um die Zeit, da diesen der Bart keimt. Und wer hier
den Jiingling zu lichen beginnt, wird dann auch bereit sein, sein gan-
zes Leben mit dem Geliebten gemeinsam zu fihren, und wird ihn
nicht betrigen und auslachen und davon zu einem andern laufen,
etwas, das immer vorkommt, wenn er den Geliebten, da dieser bei-
nahe noch ein Kind war, genommen hat. Ich meine, es sollte ein
Gesetz geben, das da verbietet, Knaben zu lieben, damit nicht so
ins Ungewisse hinein viel Leidenschaft verschwendet werde. Man
kann nie wissen, wie ein Knabe sich an Geist und Korper entwickeln
werde. Der Edle wird sich dieses Gesetz selbst geben, die anderen
sollten wir dazu zwingen, wie wir sie ja auch, soweit es da iiber-
haupt moglich ist, zwingen, freie Frauen nicht zu schianden. Denn
diese Niedrigen sind es, dlC unsere hohe Liebe so in Verruf ge-
bracht haben, dald man jetzt Uberall hort, der Geliebte dirfe dem
I'reunde nicht zu Willen sein. Man denkt da natiirlich nur an sie und
sieht ithre Taktlosigkeit und ihr Unrecht, und alles Regellose und
Ungesetzliche verdient ja mit Recht Tadel.

In den anderen Stddten sind die Anschauungen von der Liebe



leicht zu verstehen: alles ist da einfach und bestimmt: nur hier bei
uns und in Lakedaimon scheinen sie schwierig und verwickelt. In
Elis und Bootien, iiberall also, wo die Leute nicht sonderlich rede-
gewandt sind, heildt es kurz: dem Ireunde zu Willen sein ist gut,
und kein Mann und kein Jingling wird anders denken. Denn durch
diese Bestimmtheit meiden sie ein fir allemal die Gefahr, die Ge-
liebten erst iiberreden zu miussen, denn reden - das konnen sie nun
einmal nicht. In Jonien dagegen und iiberall bei den Barbaren gilt
unsere Liebe einfach fiir eine Schande. Unter -Barbaren verdammt
sic die Tyrannis, wie diese ja schlieBlich auch -die Philosophie und
Korperbildung verurteilt. Denn dem Tyrannen kann es nicht sehr
forderlich sein, wenn seinen Kreaturen der Verstand wichst und
unter diesen starke Freundschaftsbiinde entstehen, denn gerade sol-
che bildet gerne die Liebe. Unsere Tyrannen haben es am eigenen
Leibe erfahren: die Liebe des Harmodios und Afistogeiton ist stark
geworden und hat deren Herrschaft gebrochen.”Noch einmal also,
immer dort, wo es fur eine Schande 011t dem Freunde zu Waillen
zu sein, spr1cht nur die Niedrigkeit der Anschcmunwen das heilt:
die Herrschsucht des T}ranllcll und die Feigheit des bklavcn_; WO
es aber ohne Umstinde fir selbstverstandlich gilt wie in Elis und
Bootien, dort ist die Sitte eben noch roh. '

Beil uns nun ist die Sitte edler und, wie ich schon gesagt habe,
nicht leicht verstiandlich. Man denke nur, es gilt fiir edl-er offen AL
licben als verstohlen, fiir edler, die Vornehmsten und TuLhUgsten,
auch wenn sie weniger schon waren als andere. zu lieben, man den-
ke weiter, iIn wunderbarer Weise gibt alles dem Liebenden recht
und ermutigt thn wie einen, der durchaus nicht schlecht handelt;
ja, wer den Geliebten gewinnt, hat recht getan, und wer es nicht
vermag, tragt den Schimpf davon. Und damit der Freund sein Ziel
erreiche und den Geliebten gewinne, gibt unsere Sitte ihm Iret-
heiten, das Wunderhichste untu dem be1tdl aller zu tun, Dinge zu
tun, die i1thm Schande brachten, wenn sie einem dndercn Zweck
dienten. Denn wollte jemand, um sich Geld zu machen oder cinen
guten Posten zu erhalten oder im Staate zu Einfluld zu kommen,
alles das tun, was der Ireund fur den Geliebten tut, wollte er da
ebensoviel bitten und flehen, Eide schworen und vor den Tiren lie-
gen, kurz sich niedriger als der letzte Sklave gebarden, Freund und
Feind wiirden sich dagegen erheben: seine IFeinde wurden thn der
Kriecherei und Feigheit zeihen, seine ['reunde sich seiner schamen
und ihm helfen. Den Liebenden aber begleitet Gberallhin die Gunst
aller, und alles ist ihm nach unserer Sitte erlaubt, ja er handelt
nach ihr besonders kiithn. Und was ganz ungehcuer klingt, die
Gotter, heiBBt es, verzeihen Lizbenden und nur thnen den gebroche-
nen Eid. Die Liebe schwort keine Eide, hort man die Leute sagen.
So geben Gotter und Menschen den Licbenden-alle Mittel frei, und
das und nichts anderes sagt uncere Sitte

Nach ihr also miiiten alle tiberzeugt sein, es gelte in unser Stadt
allgemein fur ein ganz auBerordentlich Edles, zu lichen und geliebt
A \\Lr(lcn. Und (l()(‘h verbieten die Viter ithren Sohnen, mit dem,
der threr Liebe begehren sollte, sich ins Gesprach einzulassen und

2



halten ihnen darum Hauslehrer, ja wenn dies vorkommt, so riigen
es auch die Altersgenossen und Gespielen, und Aeltere erheben da-
gegen keinen Einspruch und geben den Gespielen recht, wenn
diese sie riigen: nun, wer das wiederum sieht, der mul3 dann im
Gegenteil glauben, unsere Liebe sei auch hier eine grol3e Schande.
Dieser Widerspruch 16st sich meiner Ansicht nach also: wie ich
schon gesagt habe: es gibt eben nicht einfach etwas, was an und
flir sich gut, und ein anderes, was an und fur sich schlecht wire,
alles hangt von der Art und Weise unseres Handelns ab. Es ist nied-
rig, dem Niedrigen, und edel, dem Edlen zu Willen zu sein. Niedrig
ist jener Adept der gemeinen Liebe, welcher den Leib mehr als die
Seele liebt, denn er ist ohne Treue, da er ein so trculoses, wech-
selndes I)mg wie den Leib liebt. Wenn der Leib, den er begehrt
hat, verblitht, dann Tiuft er davon und schimt sich seiner vielen
Worte und Vcrsprechs{:n. Nur wer die edle Gesinnung liebt, hat sich
dem Dauernden verbunden und bleibt treu. Und diesen, den Treu-
en will unsere Sitte priifen. Darum fordert sie die Gehlebten auf, zu
flichen, und die Freunde, diesen nachzustellen; in diesem Kampf
will sie den Geliebten, will sie den Freund crproben. Da gilt es ihr
dann fur niedrig, sich schnell und leicht fangen zu lassen. Ls soll
zuerst eine gewisse Zeit verstreichen; die Zeit stellt ja alles auf die
Probe. Da gilt es ihr weiter fiir niedrig, durch Geld oder politischen
Einfluld sich gewinnen zu lassen, ob nun der Geliebte unter dieser
Roheit leidet, ohne sich frei machen zu konnen, oder ob er sich
bestechen libt und keine Verachtung dafiir hat. Denn abgesehen
davon, dalb unter diesen Voraussetzungen nie eine wahre Freund-
schaft sich bilden kann, so vermag alles das uberhaupt nicht zu
halten und zu dauern. Und so bleibt nach unserer Anschauung nur
ein Weg dem Geliebten tbrig, seinem Freunde in edlem Sinne zu
Willen zu sein, nur ein Weg: denn genau so wie dem I'reunde kein
Dienst, den er fur den Geliebten tut, als schmeichlerisch und schand-
bar ausgelegt wird, wird dann dem Geliebten nur ein Dienst frei
und ohne Schimpf bleiben: der Geliebte wird um der Tugend willen
dienen. Und bei uns ist denn auch die Sitte wirklich (lurchg-edlun-
gen: wenn dem Freunde der Geliebte in der Absicht, weiser und
besser zu werden, dient, so ist diese Dienstbeflissenheit nichts.
Schlechtes, nicht Kriecherei, wie man oft hort., Und wenn es wahr-
haft edel werden soll, daly der Geliebte dem Ireunde sich hingibt,
so miussen unsere Anschauung von der Licbe und jene von der
Philosophie und jeder anderen inneren Tuchtigkeit sich decken.
Wenn also unsere Freunde und unsere Gelicbten sich dort hCWLgnen
werden, wo der Freund dem Geliebten durchaus uncigenniiizig zur
Scite steht und der Geliebte dem Freunde, der ihn weise und edel
gemacht hat, sich willig unterordnet, wo weiter der IFreund als der
Stirkere wirklich die Gesinnung und jede Tatigkeit des Geliebten
tordert, und der Geliebte als der Schwiichere die Bildung und Ein-
sicht vom Freunde annimmt, wenn also Ireund und Geliebter, jeder
dem eigenen Gesetze gehorchend, so das Gemeinsame finden, so
wird es hier nicht anders heillen konnen, als es ist edel, daB «

Geliebte dem Freunde zu Willen sei. Hicr ist es auch keine bchmarh.



sich zu tduschen und betrogen zu werden. In allen anderen Fallen
tragt der Geliebte die Schande davon, ob er nun betrogen wird oder
nicht. Denn wenn der Geliebte dem Freunde um dessen Reichtum
willen sich hingibt und dann betrogen wird, so ist das schamlos
und bleibt es, wenn der Freund sich spiter als arm erweisen sollte;
denn er hat bewiesen, dal} er sich fiir Geld auch jedem andern un-
terordnen wirde, und das ist immer gemein. Umgekehrt aber und
nach derselben Anschauung: wenn der Geliebte, um besser zu
werden, dem I'reunde zu Willen ist und dann betrogen wird, da
der Freund sich als niedrig erweist, so ist dennoch diese Tauschung
ein durchaus Edles. Der Geliebte hat, soweit es von ihm abhing,
bewiesen, dald er der Tugend zuliebe und um besser zu werden zu
allem bereit sei, und ich kenne nicht, was edler ware. So ist es
also, noch einmal, durchaus edel, um der Tugend willen sich hin-
zugeben.

Das also 1st der Eros der himmlischen Gottin, auch er kommt
vom Himmel und ist von grollem Werte fiir die Stadt und den ein-
zelnen, denn er gibt dem Freund und dem Geliebten beiden jene
groBbe Sorge um die eigene innere Tuchtigkeit. Wer von dieser
Sorge nichts weil}, der bekennt sich zum irdischen Eros.

Das andere Gesicht

Aus einem Soldatenbrief von 1918
Von Werner Liirmann

Es geschah an einem blassen Oktobernachmittage im letzten Jahre
des groBen Chaos nahe hinter der schon geborstenen, Tag und
Nacht tobenden und briilllenden Iront. Das Bataillon war aus seinen
Stellungen vor Arras in uberstlrzter Eile herausgezogen worden und
befand sich auf dem Marsch, um vor Cambral erneut eingesetzt zu
werden. Die Batterie, in der ich Dienst als Beobachter tat, hatte nur
noch ein einziges schweres Geschiitz schuBbereit. Zum \/Ilttad kam
Befehl, zu rasten. Der Kommandeur liel Batterieen und Kolonnen
exerziergemill im welligen Gelinde auf einer Wiesenfliche lings
der Stralle auffahren — wir konnten nur den Kopf schiitteln iber
diese prachtvolle Unerfahrenheit des unlangst vom Osten gekom-
menen Majors. Ich sah auf zum Himmel, tiber dessen hellklares Blau
stetig weille Wolkengebirge sich hinschoben. Ich sah auf und er-
schrak: Die Leute standen Reihe an den dampfenden Ieldkiichen,
die Gaule dicht an dicht — da scholl schon der Ruf: FIiegcrdeckung'
Ich sprang und lief, andere liefen und sprangen; und dann lagen wir
verstreut auf nassem Wiesengrund und driickten die Lelber eng,
Gesicht nach unten, gegen den Boden und zerbissen die Fliche
zwischen den Zahnen; wie so oft in diesen zerbrochenen Jahren, in
denen man nicht zehnmal, nein tausend und abertausend Mal auf
der Schwelle des Todes mit nackter Seele standhalten mubte. In-
dem krachten schon die ersten Bomben auf die Gespanne herunter

7



	Symposion : vom rechten Leben und vom rechten Lieben

