Zeitschrift: Menschenrecht : Blatter zur Aufklarung gegen Achtung und Vorurteil

Band: 8 (1940)

Heft: 8

Artikel: Geschlechtlichkeit des Geistes [Schluss]
Autor: Huebner, Friedrich Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-562115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-562115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschlechtlichkeit des Geistes

Von Friedrich Markus Huebner. .
(SchkuB)
Der oberste Genuly, den die Liebe spendet, ist die Entper-
sonlichung. Im Untergang der Liebe horen wir auf, mit unserer
buwerllchen Stellung, unseren Erinnerungen, unserem Ich zu-
sammenmfallen Die Zige unseres Partners flo[ien uns Staunet
ein. Wir sehen um L“xutfen Mund und Nase einen neuen Munschen
empordammern. Schauer liberrieseln uns, wenn wir gewahren,
wie vor unserer eigenen Miene, die wir nlcht sehen konnen das
geliebte (xeg,.wenubcr erstaunt. In dieser Ueberperson ist es, dal
wir uns darreichen, mit ihr, dal® wir beschenkt werden.

*

Mit dem Augenblicke, da die Geliecbten ewnander ihr Ge-
heimstes offnen, verlassen sie das Werden, miinden sie in das
Sein. Sie befinden sich am Ziel. Die Entselbstung wird zur Tat-
sache. Dieser entriickte Zustand wihrt umso lianger, je tiefer dic
Schichten sind, deren sich die Entselbstung hemachtwt Denn
sie kann sich nicht nur bis an den Rand der Personllchkelt sie
kann sich tiber diese hinaus erstrecken. Das Bewultsein erloscht
nun buchstiblich. Die Verziickten sinken in Ohnmacht.

*k

In der Versunkenheit der Liebenden kommunizieren ihre
Personen unmittelbar. Nunmehr ist auch die letzte Trennungs-
wand weggeraumt. Alle Macht, Gber die sie als Einzelne verfi-
gen, besitzen sie jetzt gemeinsam. Diese gemeinschaftliche Macht
befihigt sie, sich in den unendlichen Raum, in die unendliche
Zelt zu schwingen, iberfliigelnd beides, den Raum wie die Zeit.

*

=

Die Bemaichtigung, zu der Liebende 1im Zustande ihrer
Trance vorstoBen, greift durch ihre Leibhaftigkeit hindurch und
erfalbt das Ueberwesen. Sie erobern einander in der Zeitlosigkeit.
Die Zeitlosigkeit wird zum Sinneserlebnis. Durch die Nerven
rieselt Ewigkeitsfrithling. Man wird diese Art des Wesenszuwach-
ses nicht anders als m’tgisch bezeichnen konnen.

*

Der Zustand der hochsten Empfindungsspanne setzt in den
Liebenden Organe in Tatigkeit, die feiner als Sprache, schneller
als Gedanken zu Werke gsehcn Dlesc Organe legen auf Erfahrun-
gen Beschlag, die dem Verstand auch bc1 hochster Geschaftigkeit
nicht zufliegen. Sie warten mit Einsichten auf, die den u)hchen
Fassungsbereich des Bewultseins tbersteigen. Die Erkenntnis
geht in Offenbarung uber. Es offenbart su:h die namenlose Welt-
einheit, das Totum simul. Dabei hilt die Offenbarung vor ihnen
selber, den Liebenden, nicht stille. Sie sehen sich in die Welt-
cinheit mit einbezogen.

2



In der Entriickung tritt an die Stelle der dulleren Wahr-
nehmung die Wesensschau. Die Augen der Liebenden sind ge-
schlossen, die Sinne reglos. Was sie gewahren, zieht an ihnen
unbenannt und bildlos voriiber. Thr Wissen setzt sich nicht in
Begriffe, der Wille nicht in Richtung und Ziel um. Selbst der
Liebesgefihrte ist als Anhaltspunkt aufgehoben. Sein Umril
verschwimmt. Er wird nicht mehr als das einzelne und gesonderte
Du, er wird in der Erleuchtung des Ganzen erlebt.

®K

Der Liebesakt bildet einen jener Begegnungspunkte, zu de-
denen das All driangt, um iiber das Geheimnis, davon es trachtig
1st, Zeugnis abzulegen. Es gebraucht die Liebenden als Dolmet-
scher, um sich selber verstindlich zu werden. Die Bewultlosig-
keit der lLiebenden ermoglicht es dem All, der Bewufitheit
teilhaftig zu werden. Das Unsigliche schiebt sich, durch das
Tor der Vereinung, bis dicht an den Zustand der Aussprechbar-
keit heran. In den Bahnen des nervus sympathicus bebt es vom
Widerhall jenes Gegenschwungs, mit dem sich das All aus seiner
Mitte heraus in Form und Ende und wieder zuriick in Anfang
und Unform wirft.

%k

Wer die Liebe in ithrem magischen Grade erfuhr, blickt auf
sein Erlebnis mit dem Erstaunen dessen, der sich ungeahnt und
iber sein Verdienst bevorzugt sieht. Was ihn jetzt mit dem Lie-
besgefahrten verbindet, ist mehr als geteilte Neigung und geteilter
Genul3, es ist das unerschiitterliche Bewultsein, mit thm auch
in der Ueberwelt eins zu sein. Gemeinsame Kiimmernisse werden
leichter, Unstimmigkeiten, wofern sie sich ereignen, mit Licheln
getragen. Im Grunde gibt es nichts, was das Einverstandnis
wirklich triiben konnte. Dieses i1st im Metaphysischen verankert.

%

Die Liebe kniipft das magische Band zwischen der erschei-
nungslosen und der Erscheinung gewordenen Welt. Sie bringt
die beiden zur Deckung, derart, dall das Erschienene ins Ent-
werden heimsinkt und das Unansichtige Greifbarkeit bekommt.
Das All als Ausfihrung und das All als Plan nehmen einander
auf. Zutage tritt die unendliche Urharmonie.

Winckelmann

Novelle von Ernst Penzoldt.

(SchiuB)
Winckelmann speiste beim Kardinal. Arcangelo wartete. kr
kletterte auf einen Baum und wiegte sich: so sah er von ferne
durch die hohen festlichen Fenster des edlen Palastes, wie sei-
nem Herrmn Gutes geschah. Er sah nach der Tafel zuweilen
Winckelmanns Angesicht, wenn er zwischen den weillen Got-
tern Giriechenlands wandelte. IEr sah zu, wie er schrieb, Arcan-

gelo aber konnte nicht schreiben.

3



	Geschlechtlichkeit des Geistes [Schluss]

