
Zeitschrift: Mitteilungsblatt / Keramik-Freunde der Schweiz = Revue des Amis
Suisses de la Céramique = Rivista degli Amici Svizzeri della Ceramica

Herausgeber: Keramik-Freunde der Schweiz

Band: - (1965)

Heft: 68

Artikel: Die Entwicklung der mährischen Fayencen

Autor: Hrbková, Ruzena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-395086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-395086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entwicklung der mährischen Fayencen
Ruzena Hrbkovâ

Heimatkundliches Institut Olomouc (Olmütz)

Auf die Produktion der mährischen Fayencen hatten

zwei Faktoren entscheidenden Einfluss, das Schaffen der

Habaner im 16. und 17. Jahrhundert und die Erzeugnisse
der Hollitscher Majolikageschirrmanufaktur im 18.

Jahrhundert.

Die Habaner waren die ersten Verfertiger hochwertigster

Fayencen in Mähren. Sie kamen nach Mähren als

Angehörige der religiösen Sekte der Wiedertäufer, die 1524

in der Schweiz entstand und deren Lehre sich auch bald

in die Nachbarländer ausbreitete. Die Wiedertäufer sahen

die Endlösung der Religionsfrage nicht in der Reformation

Zwingiis und Luthers, sondern verlangten von ihren
Anhängern ein Leben streng nach den Geboten des Neuen

Testaments. Sie forderten die Taufe bzw. Wiedertaufe des

Erwachsenen, schon voll für sich selbst verantwortlichen
Menschen, der bewusst nach dem Worte Gottes lebt. Ihre

Kompromisslosigkeit in prinzipiellen Fragen und die
einschneidenden sozialen Veränderungen, die sie forderten,
verursachten ihre Verfolgung und letzten Endes sogar ihre

Ausweisung aus ihren Heimatländern. Sie flüchteten
deshalb aus der Schweiz, aus Norditalien, Südtirol und aus

manchen deutschen Provinzen nach Mähren, das, unter
Selbstverwaltung mährischer Stände, im Rufe grosser
Religionsfreiheit stand. Tatsächlich lebten hier Angehörige
verschiedener Sekten, wie die böhmischen Brüder, die greinenden

Brüder, Utraquisten und unzählige andere Sekten

sowie auch Juden, zunächst unangefochten nebeneinander.

Die Habsburger Herrscher, die in diesen so selbständig
auftretenden Sekten ein staatsfeindliches Element befürchteten,

standen daher im Gegensatz zu den nichtkatholischen

und habsburgfeindlichen, sehr begüterten mährischen

Standesherren. Sie suchten deren Macht zu brechen, und
der Kampf, der so zwischen ihnen entstand, berührte auch

die Interessen der Wiedertäufer.
Die Wiedertäufer siedelten sich zunächst in Südmähren

auf dem Besitztum von Hans und Leonhard von Liechtenstein

an, die, beide selbst der neuen Lehre zugeneigt, sie

mit dem ganzen Gewicht ihrer Persönlichkeit schützten.

In Südmähren hatten sich gegen Ende der zwanziger Jahre
des 16. Jahrhunderts gegen 12 000 solcher Exulanten

ansässig gemacht. Sie errichteten ihre Wohnstätten, die sie

Haushaben nannten, in Form von befestigten Kolonien.

Jedes dieser Haushaben fasste gegen 300 Menschen, die

Grosshaushaben sogar gegen 1000. Jedes dieser Haushaben

hatte gemeinsame Wohnstuben, Schlafräume, Schulräume,

Handwerkstätten, Krankenzimmer usw. Die
Brüdergemeinde (die Habaner nannten sich untereinander Brüder)
hatte einen Bischof, der sie in religiöser Hinsicht leitete,
und mehrere Vorgesetzte oder Fürgesetzte, wie sie genannt
wurden, welchen die zivile Organisation unterstand. Die
in ihrer Heimat selbständig gewesenen Handwerker
begaben sich des Rechts, auf eigene Rechnung zu arbeiten,
und gelobten in die Hand des Vorstehers der

Brüdergemeinde, weder Geld noch Lebensmittel als Zahlung
anzunehmen. Der Erlös der Arbeit ihrer Hände ging in die

gemeinschaftliche Kasse. Dagegen verpflichteten sich die

Vorsteher, für alle Mitglieder ausreichend zu sorgen, sie

vor allem also hinreichend zu ernähren und einfach, aber

ordentlich, zu kleiden. Gearbeitet wurde von Sonnenauf-
bis Sonnenuntergang. Den alten und kranken Leuten wurde
die grösste Fürsorge zuteil. Das Alter wurde überhaupt
hoch geschätzt. Die Kleinkinder kamen in gemeinsame

Spielstuben, die grösseren wurden einem Schulmeister

anvertraut. In der Universitätsbibliothek in Olomouc

(Olmütz) befindet sich eine Schulordnung der Habaner aus

dem Jahre 1568, in Miniaturschrift handgeschrieben. Aus

ihr ersehen wir ihre Erziehungsprinzipien, die geradezu
modern anmuten. Auch in ihren hygienischen Vorschriften
sind die Habaner ihrer Zeit weit voraus. Der grösste Wert
wird darauf gelegt, dass die Kinder bald lesen und schreiben

lernen. Diesem Umstand verdanken wir die umfangreichen

und aufschlussreichen Chroniken der Habaner, die

uns über ihr Leben und Treiben, über ihr Heimweh, die

Verfolgungen, hauptsächlich aber über ihren rechtlichen,
aufrechten Charakter unterrichten. Ausserdem wurden
auch sogenannte Ordnungen herausgegeben, welche die

Organisation jedes Handwerks gesondert regeln. Auch die

Haffner, wie sich die Fayenceerzeuger nannten, hatten ihre
eigene Ordnung. Die Künste wurden ebenfalls gepflegt.
In der Bibliothek der slowakischen Akademie der
Wissenschaften Pressburg (Konventm kniznica, Bratislava)
befinden sich handgeschriebene Liederbücher, die zur schönsten

zeitgenössischen Lyrik gehören.

Die Habaner, die aus höher entwickelten Ländern nach

Mähren kamen, brachten verschiedene neue Handwerkszweige

mit, die in Mähren bisher unbekannt waren, wie

9



z. B. eben die Fayenceerzeugung. Ihrer Glaubensstärke und
der Rechtschaffenheit ihres Charakters entsprach es, dass

sie auch rechtschaffene Handwerker waren, wie es ihnen

übrigens schon ihre religiösen Vorschriften geboten. Ihre
Erzeugnisse waren so begehrt, dass sich ihre einheimischen

Konkurrenten beschwerten, sie hätten ihnen alle Kundschaft

entzogen. Berühmt waren nicht nur die Habaner

Fayencen, sondern auch die Habaner Messer, ihre
Handschuhe usw. Ihren adeligen Schutzherren kam diese Fertigkeit

sehr zugute, und sie benützten gerne ihre Erzeugnisse

für repräsentative Geschenke. Ladislav Velen von Zero-

tin, Herr von Lundenburg, sandte an seinen Lehrer Gry-
nae nach Basel eine Auswahl von Habaner Messern.
Derselbe Velen von Zerotin schreibt in seinem Reisetagebuch

im Juli 1954, dass er von seinen Habaneruntertanen

mit weiss glasiertem Geschirr reich beschenkt wurde.

Die Verfolgungen, die sich von Zeit zu Zeit gegen die

Habaner richteten, ertrugen sie mit bewundernswerter

Standhaftigkeit. Ihr tiefes Gottvertrauen und ihr fester

Glaube an ihre Auserwähltheit gaben ihnen Kraft und

Stütze. Sie achteten und liebten ihre Mitmenschen und
wünschten nichts sehnlicher, als in Mähren, ihrem gelobten

Lande, wie sie es selbst nannten, unangefochten arbeiten

und den Geboten ihrer Religion getreu leben zu dürfen.

Leider war ihnen eben das nicht vergönnt. Im Jahre 1622,

zwei Jahre nach der Schlacht am Weissen Berg bei Prag,
erliess der Gouverneur von Mähren, Kardinal Dietrichstein,
auf Befehl Kaiser Ferdinands IL ein Mandat, mit welchem

alle Wiedertäufer aus Mähren ausgewiesen wurden, es sei

denn, dass sie zum katholischen Glauben überzutreten

bereit seien. Sie baten flehentlich, da der Winter vor der

Türe stand, wenigstens die Alten und Kranken bis zum
Frühjahr in ihren Heimen zu lassen. Das wurde abgelehnt.
So zogen sie alle, alt und jung, krank und lahm, aus

ihren 24 Haushaben in Mähren in das benachbarte

Oberungarn, die jetzige Slowakei, wo manche von ihnen schon

bei den vorangegangenen Verfolgungen ihr Asyl gefunden
hatten.

In Mähren hinterliessen sie, sozusagen als Gastgeschenk

für die Zeit ihres Asyls, das Beste, das sie zu vergeben

hatten: die Früchte ihrer fleissigen kunsthandwerklichen

Arbeit, gegen 600 uns bis heute bekannte Fayencen, die

zum Schönsten gehören, das in unseren Museen zu sehen

ist.

Im Jahre 1955 fand in Brno (Brunn) eine Ausstellung

von Habanerfayencen statt, die rund 450 Exemplare
umfasste. Es ist kaum zu glauben, dass sich eine solche Anzahl

von Fayencen, ungeachtet ihrer enormen Zerbrechlichkeit,
durch eine so lange Zeit erhalten konnte. Dagegen kennen

wir handfestere Erzeugnisse der Habaner, von denen ihre
Chroniken berichten, wie die Habaner Messer und die

Habaner Handschuhe, überhaupt nicht.

Habaner Erzeugnisse können wir in allen ihren historischen

Phasen genau fixieren. Sie ändern ihren Charakter

je nach den Herkunftsländern und den Einflüssen der neu

zugewanderten Exulanten. So kennen wir Schaffensperioden,

die von italienischer (Abb. 16,17), Schweizer (Abb. 15)

und im späteren 17. Jahrhundert von Delfter Eigenart

(Abb. 19) abhängig sind.

Die Erzeugnisse des frühen 16. Jahrhunderts sind uns

nicht bekannt. Da aber eine grössere Gruppe von Exulanten,

Archivnachrichten nach, um die Mitte des 16.

Jahrhunderts aus Venedig und direkt aus Fayenca kam, ist

anzunehmen, dass sie es war, welche die damals in Italien
schon so hoch entwickelte Fayencekunst nach Mähren
brachte. Von ihnen wurde sicherlich die typische Form
der Teller und Schüsseln entwickelt, die sich dann bis

zum Ende der Produktion erhielt. Wir nennen diese Form
den Kardinalshut, einen breiten Rand mit tief ausgehöhlter

Mitte (Abb. 20).
Dekoriert sind sie mit schlichten Renaissanceornamenten

und stilisierten Blüten (Abb. 18). Im Anfangsstadium
finden sich nirgends figurale Szenen, ja überhaupt keine

menschliche oder tierische Gestalt. Die Vorschriften ihrer

Religion gestatteten ihnen nicht, Lebewesen abzubilden.

Der erste uns bekannte, ungemein voluminöse Krug ist

aus dem Jahre 1593. Auf diesem Kruge ist schon die für
die Erzeugnisse der Habaner so typische samtartige, rein
weisse Glasur zu sehen. Diese Glasur in Verbindung mit
den einfachen, klassischen Formen und der sorgfältig
ausgeführten Malerei haben es bewirkt, dass die Habaner-

erzeugnisse zu den besten kunsthandwerklichen Erzeugnissen

gehören und dass sie immer so vornehm wirken.
Wir sind heute durch eine grosse Menge von Scherbenfunden

mit allen Dekorationsarten der Habaner vertraut.
Zu den Abnehmern der Fayencen gehörte der ganze
mährische und böhmische Adel, und nicht selten beschränkt
sich der Dekor der Service nur auf das Wappen des

Bestellers. Im Ethnographischen Institut in Brunn und im

Kunstgewerblichen Museum in Prag sind Leuchter und

Teile eines Services nur mit dem Wappen des Kardinals
Dietrichstein geschmückt, der so tief in das Geschick der

Habaner eingriff.
Im Verlaufe des 17. Jahrhunderts zerfiel nach und nach

die Gemeinschaft der Habaner. Die Vorsteher bemühen

sich noch, ihre Autorität geltend zu machen, appellieren

an das Gewissen der Brüder und ermahnen sie, allen
weltlichen Versuchungen zu widerstehen, jedem Luxus zu

entsagen und die Gütergemeinschaft aufrechtzuerhalten. Aber
alles vergeblich. Die Brüder schliessen Ehen nach eigener

Neigung und unterwerfen sich nicht mehr der Wahl des

Vorstehers, errichten selbständige Werkstätten, die sie

bereits auf eigene Rechnung betreiben, und behalten den

Erlös ihrer Arbeit. Dieser Zerfallsprozess der Brüdergemein-

10



den erstreckt sich über einige Jahre, bis sich endlich im

Jahre 1685 die letzte Brüdergemeinde auflöst. Die Habaner

Fayencen gehen nun vollständig in den mährischen und

slowakischen Volksfayencen auf, deren grosse Aera nun
beginnt. Die Erinnerung an die Habanergemeinden war
aber im Volke so lebendig, dass alle mährischen und
slowakischen Krügelmacher bis weit in das 19. Jahrhundert
hinein nur Täufer oder Brüder genannt wurden und ihre

Erzeugnisse täuferisches oder brüderisches Geschirr. Sogar

in amtlichen Dokumenten, wie Verlassenschaftsabhandlungen,

wird Fayencegeschirr immer als brüderisches oder,

verstümmelt, als briegerisches bezeichnet.

Die Krügelmacher traten zum katholischen Glauben über,

in der Slowakei vereinzelt auch zum protestantischen. Es

entstanden sowohl in Mähren als auch in der Slowakei

(damals Oberungarn) zahllose kunsthandwerklich betriebene

Krügelmacherwerkstätten (Abb. 23).
Die nun selbständig arbeitenden Krügelmacher dekorieren

ihre Fayencen mit bisher verbotenen Motiven und

bevorzugen figurale Darstellungen, wenden aber noch

immer die traditionellen Habanerornamente an (Abb.
21, 22).

Die Habaner Fayencen hatten sowohl in Mähren als auch

in der Slowakei den gleichen Charakter. Jetzt, nach der

Loslösung von den Brüdergemeinden, ändert sich die Form
und die Dekorationsart der mährischen Fayencen nach und

nach derart, dass sie sich nach dem ersten Viertel des

18. Jahrhunderts von den slowakischen vollkommen
unterscheiden. Die slowakischen Krügelmacher dekorieren ihre

Krüge und Teller auch weiterhin nur mit Scharffeuerfarben,

es dominiert ein dunkles Mangan. Bis zum Ende

der Produktion finden wir bei den slowakischen

Volksfayencen (mit Ausnahme von Boleràz) keine rote Farbe.

Naturalistische, oder wie wir sagen, deutsche Blumen, werden

als Dekor nicht angewendet, die Blumen und Blätter
sind immer stilisiert. Sehr häufig werden Krüge und Teller
mit fantastischen Architekturen bemalt (Abb. 24). Die
mährischen Krüge hingegen zeigen vom zweiten Drittel des

18. Jahrhunderts an eine ganze Skala von leuchtenden

Farben mit einem äusserst satten, warmen Purpurrot. Auch
in der Form unterscheiden sie sich auf den ersten Blick

von den slowakischen Krügen. Hier zeigt es sich, dass

jedes Land seine auf seine spezifischen Bedürfnisse

abgestimmte Form entwickelt. Da die Slowakei vorwiegend
Weingegend ist und die Krüge zur Aufnahme von Wein
bestimmt sind, sind sie in manchen Gegenden schlank und
haben einen längeren Hals. Zur Aufnahme grösserer Mengen

wird die sogenannte Plutzerform angewandt. Die
mährischen Krüge hingegen haben eine weit ausgebauchte

Leibung und einen kurzen Hals und sind offensichtlich für
den Konsum von Bier bestimmt, dem mährischen Nationalgetränk.

In Olmütz, wo jedes Haus der inneren Stadt

seine eigene Brauberechtigung besass, findet sich sehr oft
die vom Zinn herstammende Humpenform in den

verschiedensten Varianten und Grössen. Sowohl die Krüge
(Masskrügl) als auch die Humpen haben einen Zinndeckel,
der bei den slowakischen niemals zu finden ist. Erwähnenswert

ist, dass weder die slowakischen noch die mährischen

Volksfayencen mit indianischen Blumen oder Chinoiserien

dekoriert wurden.
Als das Zentrum der mährischen Krügelmacher wurde

bis fast in die neueste Zeit Wischau angesehen, ein Städtchen

in Mittelmähren, in welchem im Laufe der Zeit
183 Krügelmacher tätig waren. Die Produktion in Wischau

geht ungefähr bis auf das Jahr 1720 zurück und war bis

zum zweiten Drittel des 18. Jahrhunderts sehr bedeutend

(Abb. 25). Deshalb wurden auch alle späteren mährischen

Fayencen Wischau zugeschrieben, und ältere Fachleute

zogen einen anderen Provenienzort nicht einmal in Erwägung.

Mit der fortschreitenden Forschung, hauptsächlich
auf Grund eingehender Archivstudien, stellte es sich immer
deutlicher heraus, dass Wischau diese überragende Stellung

im letzten Drittel des 18. und zu Anfang des 19.

Jahrhunderts nicht mehr zukommt, und dass die Fayencekünstler

auch an vielen anderen, über ganz Mähren
verstreuten Orten ihre Krügelmacherwerkstätten betrieben, wie
in Steinitz, Butschowitz, Walachisch Meseritsch, vor allem
aber in Olmütz und Sternberg. Von einigen Orten wissen

wir es heute nur aus Archivquellen, ohne dass das

zugehörige Material vorlänge. Wir müssen in diesen Fällen
auf denselben glücklichen Zufall warten, der uns bei den

Olmützer Fayencen zu Hilfe kam, indem er uns einige

signierte oder sonst für diesen Ort typische Exemplare
auffinden liess, nach deren charakteristischen Merkmalen sich

dann die ganze Produktion einwandfrei feststellen liess.

Im Jahre 1956 übersandte Herr Igo Levy aus Luzern,
der inzwischen leider verstorben ist, der Autorin durch

Vermittlung von Dr. E. W. Braun die Fotografie eines

Humpens, den Dr. Braun für einen mährischen hielt, mit
der Bitte um genaue Lokalisierung. Nach der Abbildung
war es möglich, den Humpen als typische Olmützer
Fayence, verfertigt von dem bedeutendsten Olmützer
Krügelmacher, Johann Neumayer, zu identifizieren (Abb. 26).
Herr Levy merkte es vor, aber bei der Versteigerung bei

Weinmüller im April 1962 ist dieser Humpen im Katalog
(Nr. 350) unter der Bezeichnung «Olmütz oder Wischau»

angeführt. Wischau wurde vorsichtshalber auch mit
angegeben, weil 1963 noch nichts über Olmützer Fayencen

publiziert war. Wischau war damals ein Begriff, während

man Olmütz noch nicht kannte.
Als Ergebnis langjähriger Forschungen, welche die Autorin

mit Unterstützung der tschsl. Akademie der
Wissenschaften (Ethn. Kabinett) betrieb, arrangierte sie im
Vorjahre im Heimatkundlichen Institut in Olmütz und später

ii



im Ethnographischen Institut des Mährischen

Landesmuseums in Brunn eine Ausstellung von Olmützer und

Sternberger Fayencen, die ihnen ihren definitiven und
bedeutsamen Platz unter den mährischen Fayencen sicherte.

Es gelang, für die Ausstellung mehr als 200 Exponate
aus Museen und Privatsammlungen sicherzustellen. Die
einmalige Konzentration der Exponate bot weitgehend
Gelegenheit, alle Fayencen untereinander bis ins kleinste Detail
und die geringfügigsten Varianten zu vergleichen und
stilkritisch zu beurteilen. Bei den Identifizierungsarbeiten
wurde grosses Gewicht auf den oberen und unteren Randdekor

und auf den Dekor des Henkels gelegt, der spezifische

Bedeutung für einzelne Provenienzorte hat, sowie

auch auf einige andere markante Details, die sich auf
einzelnen Krügen wiederholen. So war es dann schon

verhältnismässig leicht, aus der Menge der eingegangenen

Exponate die den einzelnen Gruppen zugehörigen Fayencen
nach ihren Merkmalen festzustellen und nach den einzelnen

Werkstätten zu bestimmen. Bei den vorbereitenden Arbeiten

für die Ausstellung hatte die Autorin im Verkehr mit
den Besitzern verständlicherweise manches Vorurteil, aus

deren Anhänglichkeit an die Wischauer Tradition
verständlich, schonend zu überwinden.

Bei der Konzentration der Exponate wurden auch neue

Aspekte auf bisher unbekannte Werkstätten und Orte

gewonnen, über die bisher nur Archivnachrichten vorlagen.
Die Ausstellung war ein voller Erfolg, und die Fayencen

aus Olmütz und Sternberg waren ihrer künstlerischen Qualität

und ihrer malerischen Ausstattung wegen eine Ueber-

raschung für Fachleute und Laien.

Auf das Schaffen der mährischen Krügelmacher in der

Periode der bunten naturalistischen Blumen und der
reizvollen Rokokoszenen in leuchtenden Muffelfarben hatte die

Fayencemanufaktur in Hollitsch richtunggebenden
Einfluss. Diese Manufaktur wurde von Franz Stephan von
Lothringen, dem Gatten der österreichischen Kaiserin Maria
Theresia, errichtet, der auch Einfluss auf die Manufaktur
in Künersberg hatte. In Hollitsch, einem kleinen Städtchen

an der mährisch-slowakischen Grenze, besass er ein

Lustschloss, das er vom Grafen Czobor, einem der
glänzendsten Kavaliere seiner Zeit, erwarb, als dieser sich

durch Spielschulden ruiniert hatte. Einheimische Krügelmacher

begannen mit der Fayenceerzeugung um das

Jahr 1740. Später Hess Franz Stephan bedeutende Fachleute

aus Frankreich kommen, die nach Vorbildern von
Strassburg, Rouen und Moustier vielteilige Speiseservice

für den kaiserlichen Hof und den Adel verfertigte. Die
Vorlagen wurden aber nicht direkt kopiert, denn die Hol-
litscher Maler änderten sie nach eigenem Geschmack, so

dass ganz neue originelle Kompositionen entstehen. Die
meisten mährischen Krügelmacher arbeiteten als Gehilfen,
Dreher und Modelleure in der Hollitscher Manufaktur, wo

sie sich mit den neuesten technischen Methoden und den

neuen Dekorationsarbeiten bekannt machten. Nach ihrer
Lehrzeit in der Hollitscher Manufaktur machten sie sich

in den verschiedensten mährischen Orten selbständig und
bemühten sich, in ihren eigenen Werkstätten die in
Hollitsch erworbenen Kenntnisse anzuwenden, also den Dekor,
die bunten Muffelfarben und vor allem das berühmte
Hollitscher Purpurrot. Es haben sich Rezeptbücher einzelner

Werkstätten in Wischau und Walachisch Meseritsch

erhalten, die bezeugen, wie bemüht die Krügelmacher waren,
das Purpurrot in gleicher Leuchtkraft herzustellen wie die

Hollitscher Manufaktur. In welchem Masse es den Krügel-
machern, besonders den Olmützern, gelang, den Hollitscher

Fayencen nahe zu kommen, sehen wir daran, dass

manche ihrer Krüge den Hollitschern täuschend ähnlich
sind und in Museen als Hollitsch inventarisiert sind. Selbst

der Fachmann muss in manchen Fällen eine bis ins kleinste

Detail gehende stilkritische Untersuchung anstellen, um
eindeutig identifizieren zu können. Auch figurale Plastiken

wurden in diesen Krügelmacherwerkstätten erzeugt. Bei

diesen ist es noch weit schwieriger, sie eindeutig zu
identifizieren. Eine gewisse Hilfe besteht darin, dass in
Hollitsch das Markenwesen sehr gepflegt wurde und dass wir
tatsächlich nur wenige Erzeugnisse ohne Marke kennen.

Am gangbarsten sind die Marken HP, HF und HH, aber

der Buchstabe H kommt auch in Verbindung mit anderen

Buchstaben des Alphabets vor.
Die Krügelmacher und die Hollitscher Manufaktur machten

einander keine Konkurrenz. Zu einer Zeit, wo die

Hollitscher Manufaktur alle möglichen Versuche machte,

ihre Prosperität zu heben, und deshalb so, wie die anderen

Porzellanmanufakturen, auch Steingut erzeugte und auch

Versuche unternahm, Porzellan zu erzeugen, behaupteten
sich die Krügelmacher in den Städten und auf dem Lande
durchaus. Die Hollitscher Manufaktur lieferte nur an den

kaiserlichen Hof und die höchsten Kreise, deren verwöhnten

Ansprüchen zu genügen sicherlich nicht leicht war.
Hingegen entsprach die solide handgemachte Fayence der

Krügelmacher den Ansprüchen des konservativen Patriziats,

der Bürger und Handwerker, vollkommen. Sie

wussten den persönlichen Kontakt mit den Krügelmachern

zu schätzen, denn diese verfertigten ihnen Krüge, die

ihrem Geschmack und ihrer Lebensweise angepasst waren.
Die malerische Ausschmückung der Krüge, die der

Krügelmacher vom Entwurf bis zum Brennen, also als ganzes
Stück alleine verfertigte, ist von hoher künstlerischer Qualität.

Die Sujets sind lokalbedingt und fast durchaus originell.

Sie richten sich offensichtlich nach den Wünschen

der Besteller, tragen oftmals deren Namen und die Nummer

des Hauses, in welchem sie wohnen (Abb. 27) und
sind immer persönlich und einmalig gehalten. Viele dieser

Volksfayencekrüge stellen daher auch wichtige kultur-

12



historische Dokumente vor. Sie veranschaulichen die damalige

Tracht (Abb. 28), die traditionellen Geräte, Musik-
und Blasinstrumente und auch häusliche Verrichtungen.
Da die Handwerker in den Städten in Zünften organisiert

waren, finden sich auch ausserordentlich oft die Embleme

der betreffenden Zunft und sogar die Namen der

Zunftmitglieder (Abb. 29) oder wenigstens deren Initialen. Heute

erleichtert jeder dieser Hinweise die Identifikation in Hinsicht

bestimmter Orte. So wurde z. B. im Jahre 1917, als

die Sammlung des bekannten Forschers Alfred Walcher

von Molthein bei Wawra in Wien versteigert wurde, unter
Nr. 54 ein Humpen ausgerufen, der eine um einen Tisch

sitzende Versammlung von Angehörigen der Schuhmacherzunft

zeigte. Im Auktionskatalog ist er wie folgt beschrieben:

«Darstellung einer Bruderschaftssitzung mit
Blumensträussen zu beiden Seiten und der Aufschrift: Zu Ehren

der ehrsamen Bruderschaft dieser gewidmet von der Schwester

Klara Hannakin aus Babitz, Sternberg, den 18.

Dezember 1823. Der Henkel waagrecht grün gestrichen,
Wischau in Mähren.»

Die archivalisch feststellbare Jungfer Klara Hanakin aus

Babitz, einer nach Sternberg eingepfarrten Gemeinde in

Verbindung mit der ausdrücklichen Ortsangabe Sternberg,
bot natürlich hinreichend Grund zu der Voraussetzung,
dass dieser Humpen selbst seiner Provenienz nach Sternberg

zuzuschreiben ist. Dieser Humpen ist ein klassisches

Beispiel dafür, dass selbst ein so deutlicher Hinweis
unbeachtet bleiben kann, wenn es an systematischer
Forschung fehlt. So wurde der Humpen in traditioneller Weise

Wischau zugeschrieben. In Museen und Sammlungen fanden

sich ebenfalls eine ganze Reihe von Humpen und

Krügen vor, die auf der Rückseite unterhalb des Henkels
den Herkunftsort «Sternberg» tragen. Forschungen in dieser

Richtung ergaben, dass in Sternberg im Laufe von
einem halben Jahrhundert einige Krügelmacherwerkstätten

in Betrieb waren. Sternberg liegt an einem anmutigen

Hügel und hat noch ganz den Baucharakter vergangener
Epochen bewahrt. Auf einer Anhöhe liegt das Schloss,

das ehemals dem Fürsten Liechtenstein gehörte, mit seinen

erlesenen Kunstschätzen. Die Bewohner von Sternberg

waren im 18. und 19. Jahrhundert meist Webermeister,
die auf ihren Handwebstühlen Rokokoszenen und
Jagdstücke kunstvoll in ihre Tischtücher webten. Diese
wohlhabenden Webermeister waren die Hauptabnehmer der

Sternberger Krügelmacher. Sie bestellten Krüge und Humpen,

die die Embleme der Weberzunft tragen (Abb. 30).
Das Hauptmerkmal für die Identifizierung der
Sternberger Fayencen ist eine kleine Gartenarchitektur an beiden

Seiten, in Gestalt eines Steinquaders, mit einer auf
ihm ruhenden grossen Kugel oder ein grün bewachsener,

abgebrochener Säulenstumpf (Abb. 31). Diese Gartenarchitektur

wird von sämtlichen Sternberger Krügelmachern

angewendet, so dass sie direkt als Marke dienen kann.

Wie der 82jährige Kastellan des Schlosses der Autorin

sagte, soll diese Gartenverzierung tatsächlich früher vor
dem Altan des Schlossgartens gestanden haben. Der
bedeutendste Sternberger Krügelmacher war Joseph Matzke. Aus

seiner technisch gewiss primitiv ausgestatteten Werkstätte

gingen ausserordentlich schön bemalte Fayencen hervor.
Seine Spezialität waren Miniaturmalereien, und sein

beliebtestes Sujet war die Personifikation der vier Jahreszeiten,

die er, in Medaillons gesetzt, über die Fläche
verteilte (Abb. 32). Die sehr fromme katholische Bevölkerung

liebte natürlich auch reich komponierte religiöse
Darstellungen auf ihren Humpen und Krügen (Abb. 33).
Matzke teilte manchen Humpen in zwei oder drei waagrechte

Streifen und bemalte jeden mit einem anderen Sujet

(Abb. 34). Es ist dabei deutlich zu sehen, dass kein horror
vacui, aber Freude am Schaffen im Spiele war. Die
Sternberger Meister richteten sich, zum Unterschiede von den

Olmützern, manchmal in ihren Sujets und in der

Farbgebung nach der Fayencemanufaktur in Mährisch-Weiss-

kirchen (Hranice), die eine Schwesterfabrik der Proskauer

war und wie diese dem Fürsten Dietrichstein gehörte.

Fürst Johann Carl von Dietrichstein verkaufte Proskau

an Friedrich den Grossen und verlegte den ganzen Fabrikbetrieb

nach Mährisch-Weisskirchen. Eingerichtet wurde
der Betrieb von dem Leiter der Proskauer Fabrik Reiner.

Die Fabrikmarke ist D. W. Die Farbenzusammenstellung

von Mährisch-Weisskirchen ist bei weitem matter und
blässer als jene von Hollitsch. Die malerische Dekoration
ist natürlich von der Fähigkeit der einzelnen Maler
abhängig; wir kennen einerseits schablonenhaft gemalte
Geschirre, anderseits wiederum solche mit hervorragender
Malerei. Dass die Sternberger Krügelmacher so stark von
Weisskirchen beeinflusst waren, hängt offenbar damit

zusammen, dass die Fabrik ständig Schwierigkeiten mit ihren

Malern hatte und deshalb den Sternberger Meistern,
besonders Matzke, die Dekoration der Geschirre als Hausarbeit

vergab, denn manche Mährisch-Weisskirchner
Geschirre scheinen von Matzke gemalt zu sein. Die
Produktion der Weisskirchner Fabrik dauerte von 1783 bis

1805. Der Sternberger Humpen mit dem Dudelsackpfeifer
ist von der Proskauer und Weisskirchner Produktion stark
beeinflusst. Die Serie der Proskauer Musikantenkrüge diente

ihm offensichtlich zum Vorbild (Abb. 35).
Bedeutende Krügelmacherwerkstätten scheinen auch in

Walachisch-Meseritsch gewesen zu sein. Das Archivmaterial
über die Produktion ist sehr reichlich, einige wenige bisher

identifizierte Krüge sprechen dafür, dass sie auch von
hoher Qualität war.

Die sonstigen mährischen Fayencen in den vielen
kleineren Orten, in denen sie erzeugt wurden, warten natürlich

noch auf eine eingehende Erforschung. Sie sind noch

13



nicht so eingereiht wie Wischau, Olmütz und Sternberg.

Die Fayencen der kleineren Provinzorte sind verständlicherweise

rustikaler und einfacher in ihrer Dekoration und

der Art der Bemalung als die bisher erforschten. Aber
auch sie sind trotz ihrer Naivität und Anspruchslosigkeit
sehr reizvoll.

Die Fayenceerzeugung in Mähren dauerte an ihren
verschiedenen Orten verschieden lange, in Olmütz bis gegen
das Ende des ersten Viertels des 18. Jahrhunderts, in Sternberg

etwas länger, da dem bedeutendsten Repräsentanten
der Sternberger Krügelmacher, Joseph Matzke, ein langes

Leben beschieden war. Am längsten erhielt sie sich in
Walachisch-Meseritsch, nämlich ungefähr bis zum Jahre

1932, und schliesslich auch in Wischau.

Es ist aber notwendig, zu betonen, dass nach dem ersten

Viertel des 19. Jahrhunderts ein ausgesprochener Zerfall

vor sich ging. Die schönen leuchtenden Farben verschwinden

ganz. Wischau produziert in Massen Krüge, die in
blauer Farbe unter der Glasur eine breitgedrückte Rose

und kleinere Tulpen aufweisen, freilich so schablonenhaft

und stereotyp in der Zeichnung und Ausführung, dass sie

mit der alten meisterlichen Kunst der früheren Krügelmacher

nichts mehr gemein haben (Abb. 36). Der Zerfall
ist um das Jahr 1900 schon vollkommen. Die alten

Habaner Malereien werden nachgeahmt, und die letzten

Krügelmacher, die sich noch in Wischau erhalten haben,

befassen sich neben der Krügelmacherei auch noch mit
Ofensetzen und der Erzeugung von irdenem Gebrauchsgeschirr.

Im Jahre 1945 wurde der letzte Wischauer Krügelmacher

Joseph Skalitky bei den Befreiungskämpfen um
Wischau von einer Granate getötet.

14


	Die Entwicklung der mährischen Fayencen

