
Zeitschrift: Mitteilungsblatt / Keramik-Freunde der Schweiz = Revue des Amis
Suisses de la Céramique = Rivista degli Amici Svizzeri della Ceramica

Herausgeber: Keramik-Freunde der Schweiz

Band: - (1963)

Heft: 62

Artikel: Koptische Keramik

Autor: Schnyder, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-395071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-395071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Koptische Keramik

von Rudolf Schnyder, Zürich

Im Kunsthaus Zürich findet gegenwärtig eine grosse

Ausstellung «Koptische Kunst — Frühes Christentum am

Nil» statt (bis 2. Februar). Das gibt hier Anlass, wenigstens

jenen Teil dieser höchst besuchenswerten Schau etwas
näher zu betrachten, der im unmittelbaren Interessenfeld

der Keramikfreunde liegen sollte: die koptische Keramik.
Gewiss, der Besucher der Ausstellung wird davon nur

wenig zu Gesicht bekommen. Das hat zwei Gründe: Einmal

ist die koptische Keramik Ägyptens noch sozusagen
unbekannt. Es gibt meines Wissens keine grösseren Spezial-
studien auf diesem Gebiet. Das bis heute Geschriebene ist
beschränkt auf Fundberichte, wo Töpferwaren unter anderen

Objekten aufgeführt erscheinen. Dann aber muss auch

zugegeben werden: Im Vergleich zu andern Gebieten
koptischer Kunstübung, wie Plastik, Elfenbein und vor allem

Textilien, ist der künstlerische Rang der koptischen
Hinterlassenschaft auf keramischem Gebiet enttäuschend — offenbar

so enttäuschend, dass in dem grossen neuen Buch von
Klaus Wessel (Koptische Kunst — Die Spätantike in Ägypten,

Verlag Aurei Bongers, Recklinghausen, 1963) Erzeugnisse

aus Ton, Töpferwaren gar nicht figurieren. Das
hindert aber nicht, dass es im spätantiken Ägypten Töpfereien
gab, die, trotz grösster technischer Einfachheit, doch

interessante und in mancher Hinsicht äusserst aufschlussreiche

Erzeugnisse hervorbrachten. Gerade für die Erkenntnis des

spezifisch «koptischen» Beitrages zur Kunst der Spätantike
in Ägypten dürfte das Studium der Keramik lohnend sein.

Und vor allem lohnt es sich, einen Blick zu werfen auf die

keramische Produktion auch der späteren, arabischen Zeit,
die ungleich grossartiger ist und in ganz hervorragender
Weise vor Augen führt, wie intensiv und lange gerade auf
diesem Gebiet christliche und hellenistische Motive noch

lebendig waren.
«Koptisch»: Das Wort kommt von der arabischen

Verballhornung des griechischen «egyptos» zu «kipt» oder

«kopt» und ist ursprünglich die arabische Bezeichnung für
die christliche Urbevölkerung Ägyptens. Dem genauen
Wortsinn nach handelte es sich bei «koptischer Kunst»
deshalb um die Erzeugnisse der christlichen Ägypter. Die

Kunstgeschichte hat hier nun allerdings Verwirrung
gestiftet, indem sie den Begriff ganz allgemein auf die ägyptische

Kunstproduktion der ersten christlichen Jahrhunderte
ausdehnte. Das ist insofern missverständlich, als ein sehr

gewichtiger Teil dessen, was uns erhalten ist, nicht als

Erzeugnis des ägyptischen Volksteils angesprochen werden

kann, sondern der Kultur der stark hellenistisch geprägten

Weltstadt Alexandria sowie der griechischen Provinzstädte

und -Siedlungen im nilaufwärts gelegenen,

weitläufigen ägyptischen Hinterland angehört. Dieser griechische

und römische Bevölkerungsteil stellte im spätantiken

Ägypten die kulturtragende Schicht dar. Sie genoss soziale

und wirtschaftliche Privilegien, die Griechen kontrollierten
Handel und Gewerbe des Landes und waren auch unter
römischer Herrschaft in der Lage, in höchste Verwaltungsstellen

aufzurücken. An all diesem besseren Leben hatte das

einheimisch-ägyptische Volk keinen Anteil. Es lebte mehr

denn ehedem in Elend und Knechtschaft. Als einziges Land
des weltweiten römischen Imperiums unterstand es direkt
dem Kaiser, war kaiserlicher Privatbesitz und sein Los
damit ein denkbar hartes. Denn wenn früher die immer schon

hohen Steuerabgaben wenigstens im Lande selbst blieben,
dann flössen sie nun nach Rom ab, wodurch das Land

langsam, aber sicher um seine Substanz gebracht wurde. Als

Leibeigene des Kaisers hatten die einheimischen Ägypter
nur um die pünktliche Ablieferung der Steuern besorgt zu
sein. Darin lag ihr einziger Wert. An einen Aufstieg aus

ihrem Sklavendasein war nicht zu denken. Denn als

Leibeigene des Kaisers waren sie rechtlos und an ihren Beruf,

an ihr Stück Land durch Zwang gebunden. Sie müssten

bleiben, was seit eh und je ihre Väter gewesen waren:
Bauern, kleine Handwerker, Nilschiffer, Fuhrleute,
Lastträger u. a. m. Aber nicht nur alle höheren Berufe blieben

ihnen verwehrt, sondern auch jede bessere Bildung. Und als

die Reichsreform Kaiser Diocletians (284—305) der
rechtlichen Minderstellung endlich ein Ende setzte, blieb doch

weitgehend alles beim Alten, da gleichzeitig die Zwangsbindung

an Scholle und Berufsstand verfügt und bestätigt
wurde, so dass die Ägypter weiterhin an ihre einfachen

Berufe gebunden blieben.

Wie das Christentum in diese unterste, elende und

ausgebeutete Volksschicht Eingang fand und sich hier
verbreitete, wissen wir nicht. Der Legende nach soll der

Apostel Markus als erster in Ägypten missioniert haben.

Wenn sich dafür auch keinerlei historische Belege

beibringen lassen, dann steht doch fest, dass die Heilsbotschaft

Ägypten schon sehr früh erreicht hat. Es wird angenom-



men, dass sie zuerst in den griechisch-jüdischen Gemeinden

gehört wurde. Jedenfalls besass Alexandrien bereits am
Ende des 2. Jahrhunderts eine theologische Hochschule, an

der die grossen Kirchenlehrer Clemens von Alexandrien
und Origenes wirkten. Mit diesen brillanten Spitzen
griechisch-christlichen Geistes hat aber die Missionierung der

materiell und geistig unterdrückten Bevölkerung wenig zu

tun. Vielmehr zeigt es sich, dass die christlich-koptische
Gemeinde, so, wie sie uns fassbar entgegentritt, in eindeutiger

Opposition zur fremdsprachigen, fremdrassigen, kulturell

und sozial überlegenen Kultur Alexandriens und der

griechischen Städte steht. Ihre erste Tat, eine Folge der

Reaktion, ist die Übersetzung der Bibel ins Koptische, in
die Sprache, die das Volk sprach. Sie ist der Ausdruck
einer unerhörten geistigen Mobilmachung jener
Bevölkerungsschicht, die bis dahin als anonyme Masse kaum in
Erscheinung trat und keine Spuren hinterlassen hat. Aus diesem

untersten Volke rekrutierten sich auch die Elemente,
die unter dem unerträglich gewordenen Druck der
wirtschaftlichen Verhältnisse ihr bisheriges, elendes Leben

aufgaben, Haus und Hof im Stich Hessen, in die Wüste hinaus

flohen und hier ein neues, entbehrungsreiches Leben als

Anachoreten begannen. Diese Weltflüchtigen erlangten zum
Teil weiten Ruhm als heilige und weise Männer. Sie waren

von starker, geistiger Ausstrahlung auf das elende Volk,
so dass mit der Zeit ganze Scharen ihrem Beispiel folgten.
Diese Bewegung führte über die Zwischenstufe des Eremi-

tentums zum endgültigen Koinobitentum, zum organisierten
Gemeinschaftswesen, das von Ägypten in die ganze christliche

Welt gelangte. Das Volk fand damit in den Klöstern
seine eigenen, geistlichen Führer, so dass die Kluft, die erst
Griechen und ägyptisches Volk trennte, nun auch die
griechische und die zu neuem Selbstbewusstsein erwachte
koptische Gemeinde auseinanderhielt. Die Entfremdung ging

so weit, dass die Kopten im Jahre 619 erst die Perser und

zwanzig Jahre später die Araber als Befreier vom
byzantinischen, d. h. vom griechischen Joch empfingen.

Es braucht nicht speziell hervorgehoben zu werden, dass

auch das Handwerk des Töpfers nicht zu den Berufen
des gehobenen Standes zählte. Die Verarbeitung des Tons

zu einfachen Wasserkrügen und schmucklosen Behältnissen

für den täglichen Bedarf des Mannes auf der Strasse unterstand

auch dem allgemeinen Gesetz: sie müsste als

armseliges Gewerbe vom Vater auf den Sohn vererbt werden.

Seit altägyptischer Zeit galt die anspruchslose Töpferei
wenig, als Beschäftigung abschreckend für jeden, der sich

einer besseren Schicht zuzählte, wie der Lehre des Achtoes

— Cheti — für seinen Sohn Phiops zu entnehmen ist:
«Der Töpfer steckt in seinem Lehm; der beschmiert ihn

mehr als ein Schwein, bis er seine Töpfe gebrannt hat. Seine

Kleidung ist steif vor Lehm. Die Luft bläst ihm ins Gesicht,

wie sie aus dem Ofen kommt. Er stampft den Lehm mit
seinen Füssen und wird dabei selber zerstossen.»

Zwar scheint es in pharaonischer und hinauf bis in römische

Zeit neben den einfachen, landläufigen Töpfereien
immer auch eine schmale Auswahl von Spezialisten und
Kunstkeramikern gegeben zu haben, die sich auf die

Herstellung von technisch perfekten keramischen Massen und
Glasuren verstand. So hat die blaue Glasur der alten

Ägypter nicht umsonst wiederholt ihre Faszination auf
moderne Keramiker und Techniker ausgeübt und zur
Erforschung des in ihr verborgenen Geheimnisses verlockt.
Doch scheint die Tradition dieser technisch überaus

anspruchsvollen Erzeugnisse früh schon nach dem Beginn
der christlichen Zeitrechnung abzubrechen. An Stelle der

ausgeklügelten, farbigen und kunstreichen Gefässe tritt
unverhüllt und unprätentiös die billige Gebrauchsform

mit den unverwischten Spuren der Töpferhand. Ein
ähnlicher Vorgang lässt sich in vielen Disziplinen des

Kunsthandwerks verfolgen. Unmittelbar verwandt mit den

Umschichtungen auf dem Gebiet der Töpferei sind die

Veränderungen, die sich in bezug auf die Verwendung
verschiedener Baumaterialien ergeben. Hilde Zaloscer hat in
einem ausserordentlich instruktiven Aufsatz (Wesen und
Wurzeln der koptischen Kunst, Bustan, österreichische
Zeitschrift für Kultur, Politik und Wirtschaft der islamischen

Länder, 1963, Heft 2, S. 37 ff.) mit folgenden Worten

auf diesen Wandel hingewiesen: «Seit Jahrtausenden
hatte Ägypten seine Tempel in einer Quadertechnik errichtet,

die in ihrer Vollkommenheit kaum ähnliches kennt;
das ptolomäische Ägypten bleibt dieser Technik treu. In
der koptischen Zeit wird diese Technik aufgegeben, und
die Baumeister gehen nun auf eine viel leichter zu bewältigende,

ebenso alte und landesübliche Bauart zurück, die
aber niemals offiziell sanktioniert worden ist: auf die

Ziegelkonstruktion, auf den gebrannten oder luftgetrockneten
Lehmziegel, ein Material, das die Bevölkerung seit jeher

zum Bau ihrer eigenen, bescheidenen Behausungen verwendet

hatte. Und nichts kann die soziale Umschichtung, die

um diese Zeit in Ägypten vor sich ging, deutlicher machen

als die Änderung im Baumaterial, durch die der volkstümliche

Rohstoff sanktioniert wurde und gleichsam offiziellen
Status erlangte.»

So, wie der volkstümliche Rohstoff als Baumaterial sich

allgemein durchsetzte, so liess man es auch bei seiner

Verarbeitung in der Töpferei mit der unprätentiösen Form
bewenden, an Stelle der bunt glasierten Schmuckketten, an
Stelle der kunstvoll-brillanten Ton- und Alabastergefässe

tritt nun das Rohmaterial in seiner nackten Erscheinung,
der rotgebrannte Ton mit seiner rauhen, porösen
Oberfläche. Im Vordergrund stehen die einfachsten Verkörperungen

der landläufigen Begriffe: Schale, Becher, Krug. Und



wenn in der Folge der dekorative Reichtum, der die
spätantike Kunst Ägyptens auszeichnet, auch in der Töpferei
sichtbar wird, dann bleibt doch der zur Verzierung der

Waren betriebene technische Aufwand denkbar primitiv
und billig. Unberührt von Fragen der Repräsentation,
ohne Verpflichtungen von auf sich haltenden Gesellschaften

kommt hier eine originale Lust nach individueller
Bezeichnung des uniformen Materials zum Ausdruck. Dabei

begnügt man sich mit Techniken, die den Töpfern seit

prähistorischer Zeit bekannt sind: Man verziert die Objekte
mittels Stempeln, Ritzzeichnungen oder Schlickermalereien,
welch letztere in den matten Tönungen des Tons von weiss

bis purpurbraun variieren können.

Die mit Stempeldekor versehenen Tonwaren der

Ausstellung schliessen sehr stark an hellenistische Formen an,

nur sind sie in technischer Hinsicht wie auch in formaler
Beziehung von geringerer Qualität. Zu nennen sind einige

öllämpchen. Zwei der hier abgebildeten Stücke (Abb. 9,10)
stammen aus dem ägyptischen Hinterland, das eine angeblich

aus dem Fayum, das andere aus den Ruinen des Klosters

Edfu. Als Schmuck zeigen sie ein kaum auf den

ersten Blick erkennbares Motiv: einen eingeritzten voll-
leibigen, respektive einen aufgestempelten vertrockneten
Frosch. Der Frosch, ein altägyptisches Auferstehungssymbol,
ist hier offenbar in seiner ursprünglichen Bedeutung christlich

verstanden und übernommen worden. Dass der Frosch

auch in christlichen Kreisen weiterhin verehrt wurde, ist

uns bezeugt aus Ketzergesetzen des 6. Jahrhunderts, die

eine christliche Sekte von Froschanbetern nennen, die heftig
verfolgt wurde. Wenn man nun diese Froschlampen mit
ihren ungeschickt modellierten Körpern, den verkümmerten
Henkeln und der unscheinbaren bräunlichen Tonfarbe
neben die viel schärfer gefasste Form des rotgebrannten
syrischen Lämpchens mit den eingestempelten Kreuzen und
der griechischen Aufschrift «Dem heiligen Vater Sergios»

(Abb. 8) hält, dann wird man erst die formale Nachlässigkeit

dieser koptischen Stücke richtig gewahr. Vom gleichen,

strengeren Formwillen wie das Sergios-Lämpchen sind aber

auch ägyptische Stücke geprägt, die aus dem unmittelbaren
Umkreis der kulturell völlig hellenisierten Küstenstadt
Alexandria kommen. So die in Abb. 11 wiedergegebene

Pilgerflasche, die neben den koptischen Froschlampen
geradezu als ein klassisches Werk erscheint. Sie zeigt den

Nationalheiligen Ägyptens, den Märtyrer Menas, stehend,

mit zum Gebet erhobenen Händen, zu seinen beiden Seiten

hingelagert die Kamele, die sich geweigert haben sollen, den

Leib des Heiligen aus Ägypten wegzubringen. Der Märtyrer

trägt eine gegürtete Tunika und eine Chlamys; in
Bauschung, Schwung und Fall des Faltenwurfs klar ablesbar

folgen die Gewandstücke der Körperform des Heiligen,
bei deren Gestaltung deutlich zwischen belastetem Stand-

und unbelastetem Spielbein unterschieden wurde. Pilger¬

ampullen mit solch hellenistisch geprägtem Stempeldekor
sind in der Menas-Stadt, dem ehemals grössten Wallfahrtsort

Ägyptens, in grossen Mengen gefunden worden und sind

von hier aus in die ganze christliche Welt gelangt. Für
ihre Datierung haben wir insofern einen Anhaltspunkt, als

die Wallfahrt des heiligen Menas erst in der zweiten Hälfte
des 4. Jahrhunderts einsetzt, ihre Blütezeit aber ins 5. und
6. Jahrhundert fällt. Das noch so stark in antik-hellenistischen

Formen gehaltene, anspruchslose Objekt dürfte damit
aber kaum älter sein als die genannten Froschlampen. Es

zeigt dies nur, wie faszinierend gross hier die Variationsbreite

spätantiker Formensprache auch im Bereich völlig
unscheinbarer Gegenstände ist.

Von hellenistischen Formen unberührter als die gestempelten

Lämpchen und Ampullen sind die Erzeugnisse der

Gefässkeramik. Ihnen sieht man die Herkunft aus der

Alltagsproduktion einfachster Provinztöpfereien unmittelbar

an. Die Formen sind auf der Scheibe gedreht, meist ohne

grosse Sorgfalt um eine symmetrisch ausgeglichene Silhouette

und oft auch bei einseitiger Wärmebestrahlung
getrocknet, so dass fast alle Stücke, Schalen, Töpfe, Amphoren

oder Becher, unserem Auge irgendwie unregelmässig
oder krumm erscheinen. Hier machen selbst die grosse

Henkelamphora (Abb. 2) mit dem gerillten Bauch und

Ausguss oder der formal schöne Becher (Abb. 4) keine

Ausnahmen. Vom Standpunkt des peinlich genauen
Keramikdrehers, des berufsstolzen Töpfers aus gesehen, sind
diese Objekte alles andere als perfekt gearbeitet, und doch

tut dies ihrer einfachen Schönheit keinen Abbruch. Es sind

Formen, denen ein volkstümlicher Schönheitssinn
innewohnt und die man, ohne die unbekümmerte Achtlosigkeit
ihrer Ausführung zu bemerken, für wert hielt, mit Dekorationen

zu schmücken. Wie grosszügig das Ergebnis! Etwa in
dem um den Leib der Amphora (Abb. 2) geschlungenen

Rankenband, wo die Blätter nur noch als einfache Kleckse

figurieren, oder im Kreuzschraffenfeld auf der Schulter
desselben Stücks. Besonders aufschlussreich lässt sich das

dekorative Vorgehen dieser Töpfer am grossen Gefäss

Abb. 3 ablesen. Hier hat sich der Maler um die Disposition

seiner Zeichnung offensichtlich wenig Gedanken
gemacht. Warum fasst er den fliegenden Vogel mit starken,
rahmenden Strichen ein, ohne vorher abzuschätzen, ob

der Vogel in der ihm zugedachten Rahmung auch Platz
hat? Als Herkunft wird für die erwähnte Amphora
Alexandria genannt, und auch der letzte Topf soll aus

dem alexandrinischen Hinterland, aus den Grabungen von
C. M. Kaufmann stammen, gleich wie die oben besprochene

Menas-Ampulle. Um so erstaunlicher nur die selbstzufriedene

Bescheidenheit dieser Gefässe. Ist sie aus soziologischen

Gründen zu erklären, oder hat sie ihren Grund im
zeitlichen Abstand von der antiken Welt? Die Formen

datieren zu wollen, ist schwierig; ihnen haftet etwas Zeit-



loses an. Sie könnten in entsprechender Umgebung fast

noch heute entstanden sein, sind uns verständlich und
erfreuen uns in ihrer regellosen Direktheit.

Auch hier können wir den Gefässen aus stark hellenistisch

durchsetzter Region ein Stück aus der innerägyptischen

Provinz, aus Edfu, gegenüberstellen (Abb. 1), eine

weite, bauchige Form mit kurzem Hals und abgesetztem,

profiliertem Rand. Der gebrannte Ton zeigt eine tiefrote
Farbe, darauf, weiss grundiert, in dunkler Strichzeichnung
ein grosser Fisch ausgebreitet ist. Zwar lässt sich ersehen,

dass dieser Fisch das Werk einer schwerfälligen Hand ist;
neben den schnell hingeschriebenen Dekorationen der
alexandrinischen Stücke erscheint er als naive und hart
erarbeitete Figur. So scheidet sich bei näherem Zusehen auch

da das in hellenistischer Nachbarschaft Gewachsene vom
eigenständig Koptischen, wobei das Bemühen des einheimisch

christlichen Volkes um seine eigene, neue Formensprache

uns am letzten Werk besonders eindrücklich be-

wusst wird.
Eine weitere Gruppe von etwas jüngeren Arbeiten aus

dem Grenzgebiet Ägypten-Sudan unterscheidet sich von
den eben besprochenen Formen durch ihren ausgesprochen
schärferen Zuschnitt (Abb. 4—7). Auch wenn sie in
technischer Beziehung nichts Neues bringt, nicht etwa von
vornherein eine bessere, reichere Gattung darstellt, dann

wird hier doch mehr auf elegante Formgebung und glatte
Oberfläche geachtet. Das kommt nicht nur im Profil der
Gefässe zum Ausdruck, sondern auch in den Dekorationen,
die weit entfernt sind von jener unbekümmerten Zufälligkeit,

die am ägyptischen Material so auffällt. Sie gehorchen
einem strengeren Ordnungsprinzip. Hier ist der Vogel nun
seinem rechteckigen Rahmen scharf eingepasst. Von den

früheren, original und oft planlos wirkenden Formulierungen

ist wenig mehr zu spüren: es herrscht ein neuer Formenkanon,

dessen einfache und strenge Geometrie kaum auf

koptische Vorbilder zurückgehen dürfte.

In der keramischen Produktion Ägyptens haben sich

spätantike und koptische Formen bis hoch in islamische

Zeit hinauf gehalten. Darauf hinzuweisen, hat schon die

grosse ägyptische Ausstellung im Kunsthaus Zürich 1961

Gelegenheit geboten («Neue Zürcher Zeitung» 1961,

Nr. 1010, Blatt 4). Als die Araber im Jahre 641 Ägypten
eroberten, brachten sie ausser ihrer Religion und Sprache
nichts Neues ins Land. Sie waren erst im Begriff, jenes

Weltreich aufzubauen, das die Grundlage der islamischen

Kultur werden sollte. Mit der arabischen Eroberung war
das ägyptische Volk das ihm verhasste griechisch-byzantinische

Joch losgeworden; es hatte den Herrn gewechselt,
ohne dass es zunächst in seiner kulturellen Struktur
betroffen worden wäre. Abseits der grossen Ereignisse lebte

die koptische Kunst in Ägypten weiter, während sich
ausserhalb Ägyptens, in Mesopotamien, die neuen Kulturzentren

des Islams herausbildeten: die Stadt Bagdad wurde

gleichsam als Wahrzeichen der neuen, gewaltigen
Kulturschöpfung, die selbst dem Hellenismus kaum nachsteht, in
den Jahren 762 bis 767 als Residenz des Kalifen erbaut.

Die glanzvolle Entwicklung des abbasidischen Kalifates
in Mesopotamien brachte Ägypten vorerst keine Verbesserung

der Zustände; so wie die Vertreter des byzantinischen
Kaisers es getan hatten, so suchten nun die jeweiligen
Statthalter der Kalifen an Steuern aus dem Land zu pressen,

was sie konnten, ohne selbst für das Land viel zu tun. Die
Situation änderte erst, als nach mehr als zwei Jahrhunderten

arabischer Herrschaft Ahmed Ibn Tulun, der am Hofe
des Kalifen in Samarra erzogene Sohn eines türkischen
Sklaven aus Buchara, seine im Jahre 868 angetretene
Statthalterschaft dazu benützte, sich von der mesopotamischen

Zentralregierung zu lösen und Ägypten zu einem ziemlich

selbständigen Staat zu machen. Nach einem Unterbruch

von fast tausend Jahren kam damit erstmals wieder eine

Hofhaltung nach Ägypten; der Geldabfluss nach

Mesopotamien hörte auf; der Überschuss an Steuern wurde frei
für Ausgaben im Lande selbst. Obgleich Ahmed sein Werk
mit der äusserst kostspieligen Aufstellung einer zuverlässigen

und kriegstüchtigen Armee begonnen hatte, schien er
sich die Mittel zu deren Unterhalt nicht durch Schröpfen
seiner Unteranen zu beschaffen; vielmehr war er bestrebt,
seine Position mittels einer gesunden Wirtschaft und

leistungsfähiger Industrien zu untermauern, so dass aus der

heruntergekommenen Provinz Ägypten das Zentrum eines

blühenden Reiches wurde, dessen Macht sich in der Folge
bis nach Syrien, Cilicien und Mesopotamien erstreckte.

Für die Durchführung seiner grossen Entwicklungsprojekte

war Ahmed Ibn Tulun ein Heer von mesopotamischen

Kunsthandwerkern und Experten nach Ägypten
gefolgt; neue Techniken, neue Ansprüche und neue, auf

Repräsentation bedachte Kundschaft kamen ins Land. Es

versteht sich fast von selbst, dass dabei das mesopotamische
Kunsterbe der aus dem Zweistromland zugewanderten
Handwerker in Ägypten eine Art Hofstil darstellte. Für
eine fruchtbare Verbindung dieses Hofstils mit einheimischägyptischen

Elementen scheint die Zeit der tulunidischen
Herrschaft zu kurz gewesen zu sein. Nach etwas mehr als

dreissig Jahren wurden die Tuluniden vom Kalifen Muk-
tafi gestürzt, und das Denkmal ihrer Macht, die Palaststadt

al-Katai, wurde geschleift. Nach diesem grossartigen
Anfang sollte es jedoch nicht lange dauern, bis weitere Dynastien

— vor allem die Dynastie der Fatimiden (969—1171)
— sich in Ägypten festsetzten und von Bagdad unabhängig
erklärten.

Die Übertragung mesopotamisch-abbasidischer Kultur
nach Ägypten brachte auch auf dem Gebiet der Keramik



die entscheidende Neuerung der Einführung der
Fayenceindustrie. Als grosse Spezialität kam die damals noch ganz
junge Technik der sogenannten Lüsterfayence ins Land,
d. h. die sehr anspruchsvolle Technik, weissglasierte Fayencen

mit golden scheinenden Dekorationen hervorzubringen.
Die tulunidischen Lüsterfayencen schliessen dabei noch

ganz an die mesopotamischen Vorbilder an. Es dauerte ein

weiteres Jahrhundert, bis im Laufe der zweihundertjährigen

Herrschaft der Fatimiden eine ägyptische Generation
sich heranbildete, die das koptische Erbe mit der von
auswärts eingeführten, den Hof beherrschenden islamisch-
abbasidischen Kunst verschwisterte. Die zahlreichen christlichen

Motive, die nun plötzlich in den Dekorationen der

Keramik auftauchen, zeigen, über welche Reserven der

christliche Volksteil Ägyptens damals noch verfügte.
Gewiss ist es kein Zufall, wenn die Nachwirkung koptischer
Tradition bei unglasierten Tonwaren, wie Siebverschlüssen

von Wasserkrügen (Abb. 12), Lampen oder Brotstempeln,

zutage tritt. Denn der Stand des Töpfers wird sich durch

all die Jahrhunderte wenig verändert haben. Ein Unterschied

zu früher bestand nur darin, dass die neue
Gesellschaftsordnung des Islams auch dem einfachen Mann neue

Möglichkeiten zum Aufstieg bot. Wenn einer begabt war
und Glück hatte, war es ihm durchaus möglich, dass er

auch als koptischer Christ in der Zunft der islamischen

Fayencetechniker und -maier aufgenommen und damit zum
Adepten wurde. Jedenfalls möchte man meinen, dass Schalen

und Gefässe von der Art der hier abgebildeten Stücke

(Abb. 13—17) aus koptischen Kreisen stammen. Wie stark
die Vermengung der Bevölkerungsteile damals war, erhellt

aus der Tatsache, dass noch in der Fatimidenzeit Christen
Wesirstellen bekleiden konnten! Es bleibt ein schönes

Zeichen für die Toleranz der islamischen Machthaber, dass

sich unter ihrer Herrschaft koptisches Volksgut in einer

Form zu Resultaten entwickeln konnte, die zeigen, dass

ihm hier sein Platz Seite an Seite mit der repräsentativen
künstlerischen Produktion des Landes sicher war.

Abbildungsnachweis:

Die Cliches zu Abb. 2—11 entstammen dem Ausstellungskatalog

«Koptische Kunst — Christentum am Nil» und wurden uns
in überaus zuvorkommender Weise vom Kunsthaus Zürich zur
Verfügung gestellt. Dafür sei hier unser herzlichster Dank
ausgesprochen.

Abb. 13,15 nach Arthur Lane, Early Islamic Pottery, Tf. 24, 26A.
Abb. 14 nach Mohamed Mostafa, Céramiques musulmanes, Abb. 10.

Abb. 12 nach A. Baghat, Céramiques musulmanes de l'Egypte,
Kairo 1930, Tf. LIX, 13.

Abb. 1,16,17 R. Schnyder.

Abb. 1. Grosses Gefäss. H. 43 cm. Aus Edfu. 7. Jahrhundert. (Warschau, Nationalmuseum)



tmm

fili ':
iftftlf tri
mm

; m

ffy-
'«,«

lH

Ï^^Qà-i%
tiff

3
à

m«

mÉaà*
w&m ^•v

¦eJËJFJTf*?-/
îSsO

¦¦*/»

ft'ft

-Sftan'msm

a

as
lüiHHlil»

Rf

îtâ»'«'-

BIO

1ÏK

U. {\ .> s >"'-

f

- <

ïft ff

A) L

:VS*

^Y« ***** *'



*¦•

1

-¦0&*f
ft-V-

~*>*

ff

Abb. 2. Amphora. H. 31 cm. Aus Alexandria. 5./6. Jahrhundert.
(Tübingen, Archäologisches Institut der Universität)

Abb. 3. Bauchiges Gefäss. H. 23 cm. Ägypten, 5.16. Jahrhundert. (Frankfurt a. M., Städtische Galerie
Liebighaus)



.,.--

-a

Abb. 4. Becher. H. 15 cm. Provinz Haifa. Frühes Mittelalter.
(Khartum, Staatliches Museum)

Abb. 5. Becher. H. 18 cm. Provinz Haifa. Frühes Mittelalter. (Khartum, Staatliches

Museum)



Tafel IV

y

t :</A
s

f
-;

T,

4L*X
^1\S 1

1''

mv'

«

V.

4 ^

#^
"

Abb. 6. Schale. Durchmesser

16 cm. Wadi Hal-
fa. Frühes Mittelalter.
(Khartum, Staatliches
Museum)

Abb. 7. Schale. Durchmesser

14,3 cm. Faras
Haifa. Frühes Mittelalter.

(Khartum, Staatliches

Museum)



Tafel V

S\es tif-%. 1
V:• i S
¦\ H*' J
ti

Abb. 8. Sergios-Lämpchen mit Inschrift. L. 7,5 cm. Aus
Alexandria. 5.16. Jahrhundert. (Tübingen, Archäologisches
Institut der Universität)

ftftiftft-
--ftl*ftft.!

¦ Aln "\1 I ¦ ¦

t*. E:**u
c

J.

•**

'S»

«**

ff'ff- -.uff
¦

:

ffffffg'ff
ïï'ff-::M m ---.;

wH*?.f IM-iïVémffmm *ffw<>, ra

fit mm

Ili

ffr g;

ff
Â4

¦*r
lh&.

Abb. 11. Menas-Ampulle. H. 13,2 cm. Wohl aus Abu Mina. 5.16. Jahrhundert.

(Frankfurt a. M., Städtische Galerie Liebighaus)

Abb. 9. Froschlampe. L. 8,8 cm. Oase Fayum 5.16.
Jahrhundert. (Frankfurt a. M., Städtische Galerie Liebighaus)

ftstìA ft

ff--:ff,-.

.-.-ft
«* ffMwm

4» n ff
•

!:

-¦Vù A V0* V I @a«*«4, ismr^j

¦r^,- : '.S*?W-
¦<¦:,

ii-j km
'¦JKü«ff

nirtwli^i«.© ,^frf *y

JSJr^trV\\'ypFHierjZÎS- i* ^

mim» ff

1 ï.'»
,*

^4W. 10. Froschlampe. L. 11,6 cm. Tell Edfu. 5.16. Jahrhundert.

(Warschau, Nationalmuseum)
Abb. 12. Siebverschluss eines Wasserkruges. Kairo.
12.113. Jahrhundert. (Kairo, Museum islamischer Kunst)



Tafel VI

ä5 tMiJ CC5f

m«G

ÎSi.'^**

m
¦yS

V
V

Är¦ U

73. Gefäss aus Lüsterfayence. H. 30 cm. Ägypten. 12. Jahrhundert.

(London, Victoria and Albert Museum)

....- i

**

^1Ù

#ft-:

^

Abb. 14. Schalenfragment aus Lüsterfayence. Ägypten. 11. Jahr- Abb. 15. Fayenceschale mit Lüsterdekor: Koptischer Priester mit
hundert. (Kairo, Museum islamischer Kunst) Rauchfass. Durchmesser 21 cm. Ägypten. 12. Jahrhundert. (Lon¬

don, Victoria and Albert Museum)



Tafel VII

ft»

I 4 m
:

Â-

Abb. 16. Schalenfragment aus Lüsterfayenee. Ägypten, 11.112. Jahrhundert. (Kairo,
Museum islamischer Kunst)

\ ^\
N»

*
«

•
&

Abb. 17. Schalenfragment aus Lüsterfayence mit Christusdarstellung. Ägypten. 12. Jahrhundert. (Kairo, Museum islamischer Kunst)



Tafel VIII

na»ür:

*

*""¦**«

31

Abb. 18. Abbildung der beiden unteren Gruppen auf Tafel VII, Nrn. 31 und 32, von
Feilner. (Photo von Rosei Schwarzmann, Mainz)

-ff

8
Abb. 19. Abbildung der auf Tafel IX gezeigten 'Vier Jahreszeiten», Nrn. 45 bis 48, vermutlich von Russinger oder Becker.
Die Aufstellung ist die des Museums. (Photo von Rosei Schwarzmann, Mainz)


	Koptische Keramik

