
Zeitschrift: Mitteilungsblatt / Keramik-Freunde der Schweiz = Revue des Amis
Suisses de la Céramique = Rivista degli Amici Svizzeri della Ceramica

Herausgeber: Keramik-Freunde der Schweiz

Band: - (1959)

Heft: 48

Artikel: Beobachtungen und Gedanken in der Porzellansammlung des
Topkapu-Serail-Museums in Istanbul

Autor: Treue, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-395011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-395011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beobachtungen und Gedanken in der Porzellansammlung des

Topkapu-Serail-Museums in Istanbul

Von Professor Dr. Wilhelm Treue, Göttingen

Über die Porzellansammlung, die sich heute im Top-
kapu-Serail-Museum in Istanbul befindet, ist während des

letzten Menschenalters mehrfach und zum Teil ausführlich

von hervorragenden Fachkennern berichtet worden, so dass

man meinen könnte, über die Schätze dieser Sammlung, die

als grösste und bedeutenste Porzellansammlung der Welt

gilt, sei alles Wissenswerte und Wissensmögliche bekannt

geworden. Wenn im folgenden doch noch einmal einige

Beobachtungen beschrieben und Gedanken zu diesem Komplex

geäussert werden, so sei ausdrücklich im voraus ein

Unterschied gegenüber allen früheren Veröffentlichungen
hervorgehoben, der als Rechtfertigung dienen mag. Jene

älteren Arbeiten beschäftigten sich fast ausschliesslich erstens

mit den qualitativ hervorragenden, den besten Porzellanstücken

der Serailsammlung, und zweitens sehr stark mit
der Frage, aus welcher Zeit die frühesten unter ihnen stammen

mögen. Diese beiden Probleme interessieren hier nicht
oder doch höchstens als Hintergrund für eine ganz andere,

die Frage nach der Quantität. Nicht die verhältnismässig

wenigen erlesenen Stücke, sondern die riesige Masse des

Vorhandenen — die Autoren schreiben von 10 000, die
türkischen Museumsbeamten sprechen von bis zu 16 000 Stukken

— soll kultur- und handelsgeschichtlich betrachtet
werden.

Doch seien zunächst zwei Vorbemerkungen über die

wichtigere vorhandene Literatur und über die Geschichte

der Sammlungen gestattet. Die erste bedeutende Veröffentlichung

zu dem Komplex der Porzellansammlung im
heutigen Serail-Museum stammt von Alfred Zimmermann, der

1910 von der Generaldirektion der Kaiserlich Ottomanischen

Museen nach Konstantinopel gerufen wurde, «um
die dort nach der letzten Revolution, die anscheinend überall

ein freieres geistiges Leben zur Folge gehabt hat, im
kaiserlichen Besitz vorgefundenen alten Porzellane zu
bestimmen und zu katalogisieren1». Zimmermann reiste mit
den grössten Erwartungen in bezug auf den Reichtum an

Kunstwerken nach Konstantinopel, die er «zum grössten

Teil erfüllt» fand — «freilich weit mehr im kaiserlichen

Schatzhause als im Museum, dessen Porzellane, wie sich

bald als fast sicher herausstellte, ursprünglich auch dem

ersteren angehört haben, aber keine Auswahl des

Allerbesten desselben darstellen. Die Depots öffneten sich, und

es wurden die dort in ganzen Reihen aufgestapelten, zum
Teil wohl mit jahrhundertealtem Schmutz bedeckten Stücke

einzeln vor einem ausgebreitet.» Zimmermann fand ein

«For, after all, nothing better composes the nerves
than a doubtful piece of China.»

J. Galsworthy, «Indian Summer of a Forsyte».

«völlig systemloses Durcheinander von neuen und alten,

von wertvollen und wertlosen Sachen» vor — «und von
den Porzellanen waren gerade diejenigen, die künstlerisch

wie wissenschaftlich besonders wertvoll erscheinen, noch

gar nicht sichtbar gemacht».

Mit diesen Worten war die Richtung für Zimmermanns

Untersuchung angegeben: sie galt naturgemäss in erster

Linie den künstlerisch wertvollen Stücken, wobei zu
bedenken ist, dass man erst 1910 in Europa anlässlich einer

Ausstellung in London die Möglichkeit erhielt, etwa 30 alte

Seladon-Stücke nebeneinander zu sehen, dass in Konstantinopel

aber nun hunderte und tausende von grossen und
kleinen Seladon-Gegenständen auftauchten. Zimmermann
wandte sich mit Begeisterung der Betrachtung der Glasur,
die er «herrlich klar und durchsichtig» fand, sowie den

vielfältigen Verzierungen zu und kam auf Grund seines

reichen Beobachtungsmaterials zu der Auffassung, man
werde «künftig die Seladonen noch bedeutend höher
einschätzen müssen, als man es bisher getan hat». Freilich fand
er bereits, dass «von den allerbesten Seladonen» der Sung-
Zeit wahrscheinlich kein Stück in der Sammlung der
Sultane enthalten sei; andererseits unterschied er die
zahlreichen guten Stücke nachdrücklich von den vielen
«unzweifelhaft» persischen Imitationen und von einigen
anderen minderwertigeren echten Sung-Seladonen. «Ungeheuer

gross» fand Zimmermann «die Fülle der Porzellane»

aus der Ming-Zeit. «Sie zählen nach tausenden; aber, um es

gleich zu sagen, bei den meisten handelt es sich wohl nur
um Exportporzellane, die lediglich als solche hergestellt
worden sind, als solche ganz bestimmte Typen darstellend,
die nicht immer als die feinsten erscheinen. Auch sind die

meisten dieser Typen bereits bekannt; doch werden diese

durch die ungeheure Zahl der sie hier vertretenden Stücke

ganz bedeutend erweitert und auch hinsichtlich Qualität
und Grösse in gleicher Weise erhöht. Dadurch bedeuten sie

dennoch für die Wissenschaft einen ganz bedeutenden
Gewinn. Recht bedauerlich bleibt dagegen, dass sich hier, was
wohl zu erhoffen war, gar keine Porzellane vorgefunden
haben, die mit voller Sicherheit dem 15. Jahrhundert
zuzuschreiben sind .». Auch in bezug auf das Ming-Por-
zellan hob Zimmermann bereits bei diesem ersten Überblick
die — technisch beachtenswerte — Grösse der Stücke sowie

die Ungleichmässigkeit der Qualität von Körper, Zeichnung
und Farbe hervor; daneben unterstrich er den «fast immer
stark persischen Charakter» der gelegentlich leicht plasti-

17



sehen Ornamente, auf den wir noch zurückkommen werden.

Bereits bei dieser ersten Veröffentlichung Zimmermanns

tauchte neben den Fragen der künstlerischen Qualität der

Seladon- und Blau- und Weiss-Porzellane das Problem der

Datierung auf — beides stand in den Studien der folgenden

Jahrzehnte ganz und gar im Vordergrund und soll hier

nicht noch einmal aufgegriffen werden. Ganz unbeachtet

liess Zimmermann in diesem ersten, nur wenige Seiten

umfassenden Bericht die Fragen, wie diese Tausende von
Stücken Porzellan des 15. bis 19. Jahrhunderts nach

Konstantinopel gelangt sein und welchen Zwecken sie dort
gedient haben mögen; diese Untersuchung galt Zimmermann

offensichtlich als sekundär und wurde von ihm nicht einmal

gestreift.

Fünfzehn Jahre später griff der gleiche Verfasser nach

einer weiteren, sehr viel schwereren Revolution seine alten

Fragen erneut auf2, da «der Hauptteil der Porzellane» der

Öffentlichkeit zugänglich geworden war. Nun wandte er
sich fast ausschliesslich den Untersuchungen der Qualität,
der Fabrikationstechnik, der Farben, der Glasur und des

Dekors der vorhandenen Sung-Seladone und Ming-Porzel-
lane zu, während die Exportporzellane der verschiedensten

Perioden und Arten sowie Zeit, Art und Zweck der

Erwerbung durch die Sultane nur am Rande erwähnt wurden.

Ein drittes Mal wandte der gleiche Autor sich unserem
Problem zu, als er den zweiten Band der «Meisterwerke der

türkischen Museen zu Konstantinopel» unter dem Titel
«Altchinesische Porzellane im Alten Serail» 1930 veröffentlichte.

Zwar handelte es sich hier im wesentlichen um einen

grossartigen Bildband, dessen Textteil sich auf Zimmermanns

Aufsatz in der «Ostasiatischen Zeitschrift» stützte;
doch streifte der Verfasser hier immerhin auch Handelsfragen,

wenn er z. B. erklärte, dass China bereits seit der

T'ang-Zeit (907—959) keramische Erzeugnisse «und so auch

Porzellan» exportierte: «so ward es spätestens seit der

Sung-Zeit ein Welthandelsprodukt, wie es bisher wohl keins

gegeben3».

Zimmermanns Arbeiten haben — das ist sehr deutlich zu
erkennen — die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem

chinesischen Porzellan ausserordentlich angeregt4. Zu den

schönsten und wertvollsten Ergebnissen gehörte Hobsons
Reise nach Konstantinopel im Jahre 19325. Später wurde

zwar die Sammlung in Istanbul selbst kaum noch weiter
betrachtet, da man offenbar annahm, dass Zimmermann
über diese alles Wesentliche geschrieben habe. Aber die

Fülle der Einzelbeobachtungen und die grosse Zahl seiner

Abbildungen regten zu vielen Vergleichen, zu differenzierten

Betrachtungen anderer Sammlungen, zu
Porzellanausstellungen und zu manchen neuen Überlegungen über

die kunst-, technik- und handelsgeschichtlichen Seiten dieses

eigenartigen Gebietes an, auf dem wie bei kaum einem

anderen ästhetische und materielle, qualitative und quanti¬

tative, technische und künstlerische Elemente aufs engste
miteinander verbunden sind. Freilich trat die Bedeutung
der Sammlung im Alten Serail nun indirekt in der neueren
Literatur fast noch deutlicher in Erscheinung als in den

Berichten von Zimmermann selbst. Wo dieser von ganzen
Gruppen, ja, von hundert und mehr Stücken einer
bestimmten Art des Dekors, der Glasur usw. hatte sprechen,

wo er von solchem Reichtum aus auf feinste Nuancen hatte
hinweisen und eingehen können, da müsste die Literatur,
die europäische oder nordamerikanische Sammlungen auf
die in Konstantinopel gemachten Beobachtungen hin
überprüfte, sich gewöhnlich mit der Betrachtung von ein oder

zwei, mindestens von sehr wenigen Stücken zufrieden

geben.

Über die Porzellansammlung im Topkapu-Serail-Museum
selbst erschien dann im Jahre 1936 im Rahmen eines

offiziellen Führers ein kurzer, auf Zimmermanns Veröffentlichungen

gestützter, sehr kursorischer Bericht8, in dem die

Zahl der in zwei Räumen ausgestellten chinesischen Stücke

mit fast 8000 angegeben wurde. In diesem Führer wurde

zum ersten Male auf die Entstehung der Sammlung ein

wenig näher eingegangen und dabei auf die frühesten

Schriftstücke aus den Jahren 1504 und 1514 hingewiesen,
die Porzellangegenstände in Serail erwähnen.

Und schliesslich veröffentlichte John A. Pope 1952 eine

sehr sorgfältige, eingehende und vorsichtige Studie über die

ältesten Porzellanstücke im Topkapu-Serail-Museum7. Popes

auf die gesamte ältere Literatur und eingehende eigene

Betrachtung in Istanbul selbst gestützte Untersuchung
widmete sich also ganz der Altersfrage und kam zu dem

Ergebnis, dass die ältesten Stücke in dieser Sammlung aus der

zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammen dürften, dass

einige weitere Stücke in der Zeit zwischen 1400 und 1435

zu datieren wären und dass um 1400 «a noticeable break

in style occurred8».

So hat die Forschung über das chinesische Porzellan in
Istanbul sich also bisher fast ausschliesslich mit Fragen der

Schönheit, der Fabrikationstechnik und des Alters beschäftigt,

dagegen die der Entstehung der riesigen Sammlung —
die Bezeichnung wird hier mit einigem Vorbehalt benutzt,
da es sich anfangs kaum um eine solche gehandelt haben

dürfte und in späterer Zeit nicht allein um diese — nur am
Rande erwähnt. Auf diese Frage im weitesten Sinne sei im
folgenden eingegangen.

Die Geschichte der Serail-Bauten, in denen das chinesische

Porzellan sich von jeher, wenngleich nicht immer in den

gleichen Räumen, befunden hat, ist von dem «Guide»,
ausführlicher von Pope skizziert worden.

In dem ältesten erhaltenen Inventar des Serail vom Jahre
891 (islamischer Zeitrechnung), 1486 (christlicher Zeitrechnung),

dem aus baugeschichtlichen Gründen wahrscheinlich

ersten Inventar überhaupt, wird das Porzellan in keiner

18



Weise erwähnt. Als wenige Jahre später 901/1495 ein

zweites Inventar aufgenommen wurde, zählte dieses auf:
1 Schale

1 Weinkrug (decanter)
1 Weinkrug (decanter)
1 Wasserkrug
1 Weinkrug (wine jug)

insgesamt also 5 chinesische Keramikgegenstände, über die

nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, ob sie aus
Porzellan bestanden. Auch erscheint der von Pope gewählte
Ausdruck «Imperial Collection» durchaus nicht gesichert,
zumal nicht einmal festgestellt ist, dass diese Stücke sich

gemeinsam an einem Ort befunden haben : sie können durchaus

wie andere Gegenstände an fünf verschiedenen Stellen

der Baulichkeiten gewesen sein und somit der wertbetonten

Bezeichnung «Kaiserliche Sammlung» nicht entsprochen
haben.

Das nächste Inventar aus dem Jahre 907/1501 zählt
unter Verwendung des Wortes Fagfur

2 Wasserkrüge
1 Weinkrug (decanter)
1 Weinkrug (decanter)
und ausserdem

5 Schalen

2 Teller,
insgesamt also 11 Keramikstücke auf. Ob es sich — im
Extrem — um die fünf alten und sechs neue oder um elf neue
Stücke gehandelt hat, lässt sich hier so wenig wie bei
späteren Inventaren feststellen. Dagegen lässt das Wort Fagfur,
das «Kaiser von China» bedeutet, mit grosser Wahrscheinlichkeit

darauf schliessen, dass es sich bei den Stücken, die

so bezeichnet wurden, um chinesische Gegenstände
handelte — ob um Porzellan oder Steingut oder gar um die

Sonder-Güteklasse des für den Kaiser von China
hergestellten Porzellans, ist in keiner Weise zu entscheiden.
Andererseits halte ich für fast wahrscheinlich, dass die 7 Schüsseln

und Teller, die nicht mit dem Wort Fagfur bezeichnet

wurden, nun eben auch wirklich nicht aus chinesischem

Porzellan bestanden, so dass das zweite Inventar möglicherweise

weniger Porzellan aufführte als das erste.

Das nächste Inventar aus dem Jahre 910/1505 erleichtert
und erschwert uns zugleich die Arbeit. Da es als Inventar
der Schatzkammern des Palastes bezeichnet wird und in
erster Linie Gold- und Silberwaren, Waffen, wertvolle
Textilien, Schmuck und Dekorationsstücke aller Art aufführt,
muss es wirklich als eine Aufstellung der für wertvoll
gehaltenen und besonders geschätzten Gegenstände gelten —
und zu diesen gehörte offensichtlich eine Gruppe von
Porzellan-, vorsichtiger ausgedrückt: von keramischen
Gegenständen. Denn hier erscheint nun nicht mehr für die 21

Stücke insgesamt allein die Bezeichnung Fagfur, sondern

ausserdem werden je einmal die Begriffe cini und cini fag-

furi verwendet. Die Bezeichnung cini braucht jedoch durchaus

nicht, wie nahezuliegen scheint, eindeutig die Herkunft
aus China zu bedeuten, sondern kann, wie das Wort china

in der modernen englischen Sprache, einfach eine

Materialbezeichnung sein ohne jeden Hinweis auf den Herstellungsort

des gerade so bezeichneten Stückes.9 Im einzelnen führt
dieses Inventar auf:

2 dekorierte Trinkgefässe aus chinesischem Porzellan?

(cini)
1 Flasche aus chinesischem Porzellan (fagfuri)
1 flache chinesische Porzellanschüssel (cini fagfuri)
2 chinesische Porzellan-Wasserkrüge (fagfuri)
1 flache weisse chinesische Porzellanschale (fagfuri)
1 grosse weisse Porzellanplatte (fagfuri)
2 dekorierte chinesische Porzellan-Untertassen (fagfuri)
7 kleine chinesische Porzellanteller (fagfuri)
3 kleine weisse chinesische Porzellan-Untertassen (fagfuri)
1 chinesische Porzellanplatte

Da sich von den 21 Stücken nicht weniger als 11 dem

Inventar zufolge in Kästen (case) befanden, ist deutlich zu
erkennen, dass zumindest diese Stücke sorgfältig behandelt
und somit wertvoll und selten gehalten wurden; allerdings
ist keiner dieser Kästen erhalten geblieben, so dass wir nicht
feststellen können, ob diese speziell für die zerbrechlichen

Gegenstände hergestellt worden waren oder nur als

bequeme Aufbewahrungsorte benutzt wurden.
Bieten uns die bisher genannten Inventare keine buchstäblich

genauen Angaben über die Herkunft der aufgezählten
Keramikgegenstände, so erhalten wir durch das nächste
Dokument — das kein vollständiges Inventar ist — immerhin
eine interessante sekundäre Information: die aus dem Jahre
920/1514 stammende Aufzählung der Beute, die Selim I. bei
seinem Feldzug nach Persien, insbesondere bei der
Eroberung von Täbris machte, gab insgesamt 62 Stücke
Keramik an, darunter allerdings nur 35 grosse und kleine, die

ausdrücklich als «chinesisch» bezeichnet wurden. Pope
nimmt — vermutlich richtig — an, dass Porzellan zu jener
Zeit in Persien sehr hoch geschätzt war; «and these 62

pieces from the Palace of Shah Ismail in Tabriz must
have been among the choicest examples. White wares, olive

wares and wares of different colours are mentioned. The
first and the second are clearly identifiable; for the white

wares and the celadons are to be seen among the remains

of the Ardebil collections as well as in Istanbul today; but
different colours may well mean blue and white, or at
least include it, for it is not otherwise distinguished and

enameled wares of this date though present in the collection

are not numerous10.» Selim I. selbst ist in den Tagen vom
5. bis zum 13. 9.1515 in Täbris gewesen. Wir wissen, dass

der Sultan aus Täbris bei der gleichen Gelegenheit auch

einige hundert Keramikmeister-Familien mit Gewalt
entführt hat — persische wohlgemerkt, die also, obgleich ihre

19



Vorfahren chinesische Einwanderer gewesen waren11, was
China anbetrifft, höchstens die persische, dem chinesischen

Seladon nachempfundene Imitationsware herzustellen
vermochten. Nichtsdestoweniger bildete diese Tatsache ein

weiteres Beispiel für die hohe Wertschätzung aller Keramik

am Bosporus.

Pope weist darauf hin, dass in den Inventaren, die während

der folgenden 165 Jahre angelegt wurden, Porzellan
überhaupt nicht erwähnt ist — bis 1092/1681. Das ist sehr

eigenartig aus mindestens zwei Gründen. Erstens erzielte
das Ottomanische Reich im 16. Jahrhundert seine grössten

Triumphe und territorialen Expansionen. Es ist bekannt,
dass bei den Eroberungen auch Porzellanbeute gemacht —
wie in Täbris so z.B. 1516/17 in Damaskus12, Aleppo und
Kairo — und Keramik-Handwerksmeister nach Konstantinopel

und Isnik entführt wurden. Über die Grösse der aus

Kairo entführten Beute heisst es in einem ägyptischen, heute

in Oxford befindlichen Manuskript aus dem Jahre 1626/27:
«Und als unser Herr der Sultan Selim Khan Ägypten
verliess, zogen mit ihm 1000 mit Gold und Silber beladene

Kamele — ausser dem, was er als Beute an Seltenheiten,
Waffen und Porzellan, an Kupferkesseln, Einlegearbeiten
sowie Pferden und Maultieren und anderen Dingen
mitnahm, so dass er also von allem das Beste aus dem Lande

nahm; und auf die gleiche Weise entnahmen seine Vesire

aus den Schatzkammern mehr als gezählt werden kann;
und noch der Geringste unter ihnen war grösser als ein

Emir über 100 und ein Häuptling über 1000 in der Zeit
der Tscherkessen.»13

Hier also lag eine wichtige Anfangsphase der heutigen
Serail-Sammlung. Bei der Lektüre einer solchen Aufzählung
ist obendrein zu beachten, dass gerade um 1490/1500
besonders starke Importe aus China nach Kairo stattgefunden
hatten14, ganz abgesehen davon, dass seit sehr viel früherer
Zeit an der kleinasiatischen Küste, z. B. zwischen Ägypten
und Damaskus, ja, im ganzen arabischen Raum ein
lebhafter Handel mit chinesischen Waren, darunter auch
nachweislich mit chinesischem Seladon florierte, und sowohl für
Syrien wie für Ägypten seit 1426 bzw. etwa 1460

Imitationen von blau-weissem chinesischem Porzellan bekannt
sind15. Ali Ekbar, der 922/1516 die Beschreibung seiner

Reise durch China verfasste, überreichte bei seiner Rückkehr

von dort im Auftrage des chinesischen Kaisers Cheng-

te (Regierungszeit 1506 bis 1521) dem Sultan zwei
Porzellanschüsseln mit arabischen Inschriften. Stücke dieser Art
sind heute in grösserer Zahl bekannt — und ausserdem

weiss man, dass die islamischen Einflüsse im 16. und
17. Jahrhundert in China recht erheblich gewesen sind. So

waren nicht wenige der politisch wichtigen Eunuchen am

kaiserlichen Hof islamische Perser — einige von ihnen

wurden zu Leitern der berühmten Porzellanmanufaktur

Ching-te-Chen bestellt.

Selims Nachfolger Suleiman I. der Gesetzgeber (der
Prächtige) führte 1534, 1548 und 1553 Eroberungszüge
nach Persien durch und besetzte zweimal Täbris. Ohne

Zweifel wurde dabei und bei anderen glücklichen
Feldzügen Porzellan erbeutet und nach Konstantinopel
geschafft. Pope erwähnt, dass Porzellan nicht allein auf
Suleimans Tisch stand, sondern dass auch die Speisen vom
Koch auf Porzellanplatten dem Vorkoster gereicht, dass

zumindest die Gewürze, Früchte und Salate dem Sultan
auf vielen kleinen Porzellantellern serviert und die

Hauptgerichte auf grossen Porzellanplatten mit silbernen Deckeln

von der Küche in den Speisesaal getragen wurden.

Manches Porzellanstück, das so verwendet wurde, mag
aus der Beute des Sultans gestammt haben; andere Stücke

waren vermutlich durch grössere oder kleinere Gesandtschaften

als Geschenke an seinen Hof gelangt. Schliesslich
ist durchaus anzunehmen, dass ein weiterer Teil des

Porzellans, das im Sultanspalast als Zierrat stand oder als
Gebrauchsware verwendet wurde, auf dem Wege des

normalen Handels aus China herbeigeschafft worden war16.
Sogenannte «Martaban»-Ware steht noch heute in vielen
Stücken im Serail-Museum — genannt nach dem burmesischen

Hafen Martaban, der angeblich als Umschlagplatz
für chinesische und siamesische Keramik gedient hat, die

für Indien, die Inseln, Afrika und Vorderasien bestimmt

war. Doch sind derartige Bezeichnungen — wie z. B.
Gombroon-Ware oder Batavia-Ware — nicht selten auch
einfach als Generalbegriff für Keramik schlechthin verwendet
worden, so dass sie nicht mit Sicherheit auf die Herkunftsregion

der Ware schliessen lassen können. Darüber hinaus

vermutet Collis, dass die Martaban-Ware gar nicht aus

Martaban verschifft wurde — wofür keine Beweise
vorhanden seien —, sondern aus Mergui und Tenasserim, die

etwa 500 km südlicher liegen und deren zusammengezogene
siamesische Namen Marit und Tanau das Wort Maritanao
(das ist die alte Form von Martaban) ergeben17.

Dass der türkische Architekt Sinan für Suleiman I. den

heute noch — wenngleich recht vernachlässigt — existierenden

cini-han oder Tschinili-Kiosk gebaut hat, gestattet
keine Schlüsse über die Menge des in diesem Gebäude

aufbewahrten chinesischen Porzellans — umso weniger, als der

reiche Kachelschmuck dieses Kiosks zu dem Namen

beigetragen hat und ausserdem auch eine Menge Porzellan an

anderen Stellen des Serail aufbewahrt wurde — z. B. in den

Küchen. Diese wurden 1574 von einer Feuersbrunst

heimgesucht, wobei einer nicht ganz gesicherten Überlieferung
zufolge «a large quantity of the porcelain was destroyed18».

Angaben über die Grösse dieser Menge fehlen; man weiss

nur, dass Ersatz für das Zerstörte beschafft wurde. Diese

Angabe lässt darauf schliessen, dass ein erheblicher Teil des

vor 1574 auf irgendeine Weise erworbenen Gebrauchs-

porzellans damals verloren ging, dass im Anschluss an

20



diesen Verlust erhebliche Käufe stattfanden (denn auf

Beute und Gesandtschaftsgeschenke konnte man doch wohl

nicht warten) und dass fortan also ein erheblicher

Prozentsatz dieser Küchenware nicht mehr aus der Zeit vor
etwa 1570/74 stammte. Andererseits beweist das Vorhandensein

vieler Stücke aus früherer Zeit in der heutigen

Serail-Sammlung keineswegs, wie Pope meint, dass durch das

Feuer 1574 nicht die gesamten Küchenbestände vernichtet

wurden: die heutige Sammlung besteht ja durchaus nicht

nur aus Küchenware, sondern auch aus kostbaren Stücken,

die an ganz anderen Stellen gestanden haben dürften.

Neben Beute und Geschenken trug also offenbar auch

der Handel erheblich zur Erhaltung und Vergrösserung der

Porzellanbestände im Serail während des 16. und 17.

Jahrhunderts bei. Bedenken wir, dass ja seit der Mitte des

16. Jahrhunderts und ganz besonders im 17. der Porzellanexport

Chinas in alle asiatischen und europäischen Länder

gewaltig anwuchs, dass «Exportporzellan» nun zu einer

Güte- und Geschmacksklasse wurde, die offenkundig wieder

Untergruppierungen aufwies: das nach Europa — zum
Teil auf präzise Bestellungen — exportierte Porzellan war
nicht allein anders, sondern im Durchschnitt wohl auch

besser als die zum Absatz auf den Sunda-Inseln bestimmte

und heute dort wieder ausgegrabene Ware.

So müsste es zweifellos — grob geordnet — zwei Gruppen

von chinesischem Porzellan in Istanbul geben: erstens

die gewiss verhältnismässig wenigen kostbaren Stücke, die

man als Beute und Geschenk erworben hatte, Stücke, die

nicht selten in der Schatzkammer und obendrein in besonderen

Kästen aufbewahrt und die im Inventar einzeln

aufgeführt wurden; zweitens die verhältnismässig vielen

Stücke, die zuweilen auch als Beute, zumeist aber über den

Handel als — gewöhnlich — grosse, dickwandige, das

heisst nicht sehr zerbrechliche Schüsseln, Schalen, Teller

usw. für die grosse Menge der im Serail beschäftigten und

wohnenden Menschen angeschafft und der Verwendung
entsprechend vorwiegend in den Küchen aufbewahrt wurden.

Diese Stücke können im einzelnen schön gewesen sein

— in der Masse waren sie ungleichmässig, nicht selten

verformt, verfärbt, blasig in der Glasur und somit von viel
geringerer Qualität als die erste Gruppe. Aber gerade weil
jene zartere, dünnere, kleinere Stücke umfasste, müsste sie

stärker unter Verlust durch Bruch leiden, selbst wenn man

berücksichtigt, dass das Küchenporzellan viel häufiger
benutzt wurde. Dieses müsste regelmässig ersetzt werden, jenes

Luxusgut natürlich nicht. Dieser Umstand hat gewiss dazu

beigetragen, dass die heutigen Bestände im Topkapu-Serail-
Museum so viele grosse und schwere Seladon- und auch

blau-weisse Stücke enthalten, dagegen so wenige kleine
Stücke. In diesen Überlegungskreis hinein gehört auch die

Tatsache, dass europäische Porzellane des 19. Jahrhunderts
in der heutigen Sammlung des Serail-Museums natürlich

nur durch Service und Schmuckgegenstände für den Sultan

und nicht durch riesige Küchenschüsseln vertreten sind: es

handelt sich um fürstliche Geschenke, nicht aber um Ge-

brauchsprozellan, das auf dem Markt erworben worden ist.

Infolgedessen finden wir in den Dokumenten des

17. Jahrhunderts über das Porzellan im Serail stets diese

zwei Gruppen erwähnt, die an Grösse immer weiter
auseinanderklafften, je mehr die Zahl der im Serail lebenden

Personen anstieg: diese betrug bald 5000, nicht selten aber

auch, wenn grössere Truppenmengen mitverpflegt wurden,
10 000 Menschen. Auf der einen Seite erwähnt eine

Geschichte über die Zeit von 1600—1650 im Schatzhaus ein

Kästchen mit zwei kleinen Porzellantassen, auf der anderen

gibt, wie Pope berichtet19, ein Inventar aus dem Jahre
1092/1681 eine grosse Menge Porzellan an, das sich teils in
der Küche und teils im Schatzhaus befunden habe.

Die politische Geschichte des türkischen Reiches weist
eine Fülle erfolgreicher Feldzüge nach Osten und sehr viele

von dort nach Istanbul gerichtete Gesandtschaften auf. Die
Geschichte der Keramik bezeugt, dass der Bedarf in Istanbul

und insbesondere am Hofe des Sultans gross genug war,
um Import von chinesischem Porzellan, wachsende

Keramikproduktion in eigenen türkischen Werkstätten, ins-
besonders in dem nahe Istanbul gelegenen Isnik und
energisches Drängen auf Steigerung und Beschleunigung dieser

Erzeugung zu veranlassen. Stets aber bleibt es in den

Quellen bei der Zweiteilung von kostbaren Stücken einerseits

und Massenware andererseits. So wurden z. B. nach

1145/1732 132 Stücke chinesischen Porzellans von einem

Palast in Istanbul in den Schatzraum des Serail überführt

— darunter 28 gelbe (chinesische Kaiserfarbe) Tassen, 14

chinesische Tassen, 2 mit kostbaren Steinen besetzte Tassen

und 7 chinesische Untertassen. Für die Jahre 1176—1207/
1762—1792 aber werden im Palastkatalog nicht weniger als

10 000 Stücke Porzellan insgesamt aufgeführt — grosse,

mittlere, kleine, solche mit Blumen- und Tierornamenten
und viele andere, wie Pope hervorhebt.

10 000 Stücke — das ist etwa die Zahl, von der man
heute in bezug auf die ausgestellten und deponierten
Bestände im Topkapu-Serail-Museum spricht. Doch besteht

keine Gewähr, ja nicht einmal eine Wahrscheinlichkeit
dafür, dass die Zahlen die gleichen Stücke bezeichnen. Viele
Stücke dürften nach 1792 wie vorher zu Bruch gegangen
sein — auch nach der Regierungszeit Abdul Meschids (1839
bis 1861), in der das gesamte Porzellan in den Schatzraum
überführt worden war; denn auch jetzt noch gab es manche

Bewegung durch Ausstellungen, durch Zimmermanns
Untersuchungen, durch Revolutionen und Kriege, schliesslich

durch Sicherstellung während des Zweiten Weltkrieges und

Neuaufstellung danach. Viele Stücke sind andererseits erst

im 19. Jahrhundert nach Konstantinopel gelangt — so zum
Beispiel fast alle Porzellane europäischer Manufakturen.

21



Beschränken wir uns noch einmal auf die Handelsgeschichte

in Verbindung mit dem im Topkapu-Serail befindlichen

chinesischen Porzellan, so lässt sich noch etwa folgendes

sagen: bereits Zimmermann hat in seinem zweiten Aufsatz

darauf aufmerksam gemacht, dass die Menge der Sela-

done in Istanbul einen so deutlichen Einblick in die

Entwicklung der Fabrikationstechnik, in Stärken und Schwächen

der Formgebung, Verzierung und des Glasierens
insbesondere bei grossen Stücken, in das «Schwanken des Betriebes

während vieler Jahrhunderte»20 gestattet, wie er sonst

bei keiner anderen Sammlung möglich ist. Ganz richtig hat

er die Stärke des Bedarfs für grosse Stücke hervorgehoben,
die vorhanden gewesen sein muss, wenn selbst «völlig
missglückte Stücke» nach Istanbul gelangten: Stücke, die beim

Brand am Rande stark aufgerollt waren, andere mit sehr

ungleichmässiger, mit rotbraun und selbst braun verfärbter
Glasur, mit vielen technischen Schwächen also. Vielleicht
sollte man aber neben der von Zimmermann betonten
«Begehrtheit» der chinesischen Seladone auch noch den Zweck
bedenken, für den diese grossen Stücke erworben wurden:
die Versorgung der Diener- und Soldatenmassen des

Sultanhaushalts mit grossen Gefässen. Hier kam es fast so

wenig auf Qualität an wie bei dem Bedarf der
Eingeborenen Indonesiens. Das Porzellan hatte seine
hygienischen Vorteile — es besass sogar angeblich die Fähigkeit,
die Vergiftung von Speisen zu entlarven — es stand einem

grossen fürstlichen Haushalt wohl an, aber dabei handelte
es sich doch immer nur um die unteren Bereiche dieser

Massierung von Menschen. So dürften denn die Händler alles

geliefert haben, was in Istanbul Käufer fand: erstklassige,
meist kleinere Stücke — Schüsseln Töpfe, Wasserkannen

usw., die nicht selten später mit Metallhenkeln, -griffen,
-schnäbeln oder -deckein montiert wurden, weil sie

zerbrochen waren, weil es sich als notwendig herausstellte,
weil es modisch war oder den Wert zu erhöhen schien;
dann gab es mittlere Ware für die höheren Chargen des

Hofes, und schliesslich das, was wir als dritte, vierte
usw. Wahl bezeichnen würden. Dabei müssen offenbar die
Preise auch für diesen Ausschuss, für diese Exportware
letzter Wahl so gut gewesen sein, dass der Transport sich

nicht nur bis zu den Sunda-Inseln, sondern über Meer und
Land bis nach Istanbul lohnte — wohlgemerkt der

Gebrauchsmarktwert, nicht der Kunstmarktwert, der angesichts

so vieler makellos schöner Stücke gleich null gewesen
sein muss. Allerdings konnte der Absatz dieser grossen Mengen

von Stücken, die nach chinesischen Wertmaßstäben als

misslungen bezeichnet werden müssen, nur so lange gesichert
sein, wie es am Bedarfsort nicht eine eigene leistungsfähige

Keramikproduktion gab. Das aber traf auf Istanbul zu: die

Gebrauchskeramik von Isnik war dem chinesischen

Porzellan und selbst den persischen Seladon-Imitationen an

Härte, d. h. an Lebensdauer weit unterlegen. Die Stärke

von Isnik lag eben bei der Produktion von ungezählten
tausenden von Kacheln für den Wandschmuck der
Moscheen, Paläste, Brunnen usw. Wir wissen, dass auf diesem

Gebiet die Produktion der quantitativen Nachfrage kaum

zu entsprechen vermochte.

Diese Unterscheidung des dickwandigeren, häufig fehlerhaften

chinesischen Gebrauchsporzellans von den feinen
und zarten, fast immer auch kleineren Stücken lässt sich

durch alle Zeiten vom 15. bis zum 18. Jahrhundert
verfolgen. Und manches grosse Stück, das man heute als

«Dekorationsstück» bezeichnet, das also der Schmuckgruppe

zuzuweisen wäre, dürfte ursprünglich als Vorratstopf

oder -Schüssel verwendet und erst im Rahmen des

Geschmackswandels späterer Zeiten «zweckentfremdet» worden

sein, wie man andererseits umgekehrt Vasen, für die

kein Bedarf bestand, durch Ansetzen von Metallhenkeln
und -schnäbeln in Wasserkannen verwandelte.

Denn auch die Speisemode hat ohne Zweifel bei den

Erwerbungen eine erhebliche Rolle gespielt. Bereits Zimmermann

hat darauf hingewiesen, dass man in Istanbul 1554

zum ersten Male Kaffee trank und dass seit etwa dieser

Zeit auch Kaffeetassen vorhanden sind. Gewiss — aber

aus dieser frühen Zeit nicht zu hunderten oder gar zu
tausenden, sondern zunächst in sehr wenigen Exemplaren,
denn das Kaffeetrinken war ein Luxus der obersten Schicht

der Serail-Bewohner. Dass die Perser bei dieser Gelegenheit

anscheinend versuchten, mit sehr schönen, leuchtend

kobaltblauen Frittenporzellan-Tassen ins Geschäft zu kommen,

sei nur am Rande erwähnt. Daneben kam in der

Blütezeit der japanischen Porzellanproduktion auch
Porzellan von dort nach Istanbul.

Wie, auf welchen Wegen, in welchen Jahren, zu welchen
Preisen das Porzellan nach Konstantinopel gelangt ist,

kann, falls es überhaupt noch möglich ist, nur von
Sprachenkundigen in den türkischen Archiven erforscht werden

— von Sprachenkundigen, die sich für ein im Vergleich
mit dem Gesamtkomplex des historisch Wichtigen so kleines

Randgebiet interessieren, so dass also die Aussichten für die

Beantwortung dieser Fragen sehr gering sind. Wir müssen

uns daher mit gelegentlichen Nebenbemerkungen aus der

allgemeinen Geschichtsschreibung und mit vorsichtigen
Analogieschlüssen begnügen, welche uns die

Porzellanhandelsgeschichte Asiens und Europas gestattet.
Den Anstoss für grosse Porzellanankäufe oder doch

wenigstens für eine gewisse Porzellanliebhaberei in den oberen

Gesellschaftskreisen scheint Suleiman der Gesetzgeber (der
Prächtige) gegeben zu haben. Er, dessen Bildung und
Kunstliebhaberei bekannt sind, war «auch anscheinend sehr

begeistert für Porzellan .21». Zu den Porzellangeschenken,

die er bei Festen und von Gesandtschaften erhielt,
traten offenbar direkte Bestellungen. Es heisst, Suleiman —
er und sein Vorgänger Selim I. waren die Eroberer Persiens

22



und der kleinasiatischen Küstenländer bis Ägypten — habe

die stärkere Benutzung von Porzellan um dessen Schönheit

willen empfohlen, d. h. gewünscht. Plünderungen in
Persien, Aufgreifen persisch-chinesischer Handelsbeziehungen
und deren Verlängerung bis nach Istanbul dürften die eine

Linie für den nun schnell zunehmenden Porzellanimport
gebildet haben — die gleichen Massnahmen in Damaskus

und Kairo nur wenige Jahre später wären die zweite

gewesen. Während der Ming-Zeit — aber wohl auch schon

viel früher — hat eine wichtige Handelsroute durch den

Raum von Mergui in Burma (Tenasserim-Tal) geführt, in
der viele Seladon- und Blau-Weiss-Porzellane auf dem

Lande und vor der Küste gefunden worden sind22. Auf
dem reinen Landwege durch Asien also und auf dem

kombinierten See- und Landweg dürften die Porzellane

durch die Hände von Chinesen, Persern und Ägyptern
nach Konstantinopel gelangt sein. Wenn einige Stücke der

Istanbuler Sammlung in deren Katalog noch heute als

«portugiesisches Porzellan» bezeichnet werden, so spiegelt
sich darin wohl der arabisch-portugiesische Wirtschaftskampf

und Seekrieg zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Welches

der wichtigere Weg gewesen sein mag, ist schwer zu
entscheiden. Doch wissen wir, wie gross die Bedeutung
Kairos als Kultur- und Handelsdrehscheibe zwischen Ost

und West, Nord und Süd gewesen ist. Zimmermann hat
Suleiman «fast einen türkischen August den Starken»

genannt. Aber anders als bei diesem dürfte die Bedeutung
des islamischen Herrschers in bezug auf das Porzellan

weniger bei der Erwerbung vieler kostbarer Stücke gelegen

haben — die er wohl häufiger erbeutete oder als Geschenk

erhielt, als dass er sie kaufte — als darin, dass er eine

Geschmacksrichtung, eine Vorliebe und eine Gebrauchstradition

(in der Zeit der nach Konstantinopel ausgreifenden
abendländischen Renaissance entstand eine Küchenchinoi-

serie, nicht eine Schmuckchinoiserie für die Dekoration

ganzer Schlösser und Paläste) schuf, die in der Folgezeit

fortdauerte, so dass der Handel Stetigkeit erhielt und zur
Gewohnheit wurde. Welche Grundlage Suleiman dafür
schuf, geht aus der Tatsache hervor, dass der weitaus

grösste Teil der Ming-Porzellane in der Serail-Sammlung

aus Suleimans Regierungszeit stammt. Diese

Porzellanliebhaberei und -Verwendung ist keineswegs auf den engsten

Kreis des Sultanhaushaltes beschränkt geblieben. Bei

Ausgrabungen in Istanbul ausserhalb des Serail-Komplexes
sind vielfach Scherben von Ming-Porzellanen gefunden

worden: der Markt, die Nachfrage war also gewiss nicht

gering.

Dass dieses Marktporzellan, diese Massenexportware stets

im besten Fall zweitklassig war und blieb, darf nicht
wundernehmen. Für den grossen Export innerhalb Asiens,

wo die Qualitätsansprüche sehr viel niedriger lagen als im
17. und 18. Jahrhundert bei der europäischen Oberschicht,

kamen dünnwandige, zierliche Stücke kaum in Frage,
sondern in erster Linie dickwandige, einfach geformte, grössere

und grosse Stücke — Schüsseln von 50, 60 und mehr
Zentimetern Durchmesser. Auch scheinen die Istanbuler
Interessenten nicht wie so viele europäische Kunden in bezug

auf Schmuck und Form präzise Bestellungen nach China

gegeben zu haben: den zahllosen Wappen-, Portrait- und

sonstigen Bild- und Unterschriften-Porzellanen für alle

europäischen Länder entsprechen in der Serail-Sammlung

nur wenige Stücke23 mit Koran- und anderen Texten, die

ausserdem in China spekulativ hergestellt worden sein

könnten. Beiläufig sei vermerkt, dass einige Stücke
chinesisches Exportporzellan, das offenbar den Bildern
entsprechend für den europäischen Markt bestimmt war,
irrtümlich nach Konstantinopel gelangt sind, ebenso wie
kurioserweise auch einige chinesische Nachbildungen von
Meissener Porzellan.

Im ganzen wird man sagen dürfen: chinesisches

Gebrauchsporzellan, wie man es ständig in grossen Mengen

am Sultanshof brauchte und verbrauchte, ist fast gar nicht
nach Europa gelangt; es gab dafür dort keine Nachfrage.
Wir müssen also zwei verschiedene Qualitätsgruppen von
Exportporzellan voneinander unterscheiden. Aber nicht
allein die Chinesen bemerkten bald, dass man geringwertige
Ware in Konstantinopel absetzen konnte. Auch die Perser

schickten ihre dem chinesischen Handwerk stark
nachempfundenen, ja, zuweilen von eingewanderten chinesischen

und angelernten persischen Meistern gemeinsam hergestellten

Stücke nach Konstantinopel — sowohl zur Zeit Abbas

des Grossen wie im 17. Jahrhundert24. Und auch die

europäischen Manufakturen sind in der Serail-Sammlung durchaus

nicht nur durch Spitzenleistungen vertreten. Neben

erstklassigen Stücken, die als kostbare Geschenke den

Sultanen überreicht wurden, stehen solche, die nicht allein

in Dekor und Farbe dem orientalischen Geschmack ange-

passt waren, sondern auch in der technischen Qualität
zweitklassig oder schlechter sind — «Exportware» der

unteren Gruppe.
Das also ist der Haupteindruck von der grossen Sammlung

im Top Kapu-Serail, den der Betrachter erhält: es

handelt sich im wesentlichen, verglichen etwa mit den

Sammlungen in europäischen Museen, nicht allein um sehr

viele Stücke, sondern auch vorwiegend um Stücke sehr

unreiner Farbe, mag es sich dabei um Seladon handeln, das

in den Farbtönen zwischen fast braun und türkis schwankt,
oder um das bald ganz blasse, bald aber fast schwarze Blau
der blau-weissen Stücke oder selbst um das «kaiserliche»

Gelb, das einmal grüngelb, dann wieder rotgelb, blassgelb
oder auch braungelb erscheint und oftmals viele miss-

farbene Einsprengsel enthält. Seladon mit langen geraden
Schmierstrichen sind genauso in Gebrauch gewesen (aber
gewiss nicht in den Schatzkammern aufbewahrt worden),

23



wie andere Stücke mit grossen Blasen in der Glasur. Die

Metallmontierungen bestehen — wieder im Gegensatz zu
den vielen kostbaren Stücken in westeuropäischen
Sammlungen, vorwiegend aus reinem Messing, sehr viel seltener

aus vergoldetem Messing und nur sehr selten aus Gold.
Dass die Bezeichnungen in den Schränken zum grössten
Teil unzuverlässig sind, sei nur am Rande erwähnt: am

auffälligsten in dieser Hinsicht ist die Bezeichnung einiger
französischer Stücke mit der Bemerkung «Paris 1700 bis

1841».

Überblickt man zum Schluss noch einmal die Jahrhunderte,

so zeigt sich eine eigenartige Bewertungsverschiebung.

Bei der Erwerbung der vielen Stücke in Konstantinopel auf
die eine oder andere Weise hat man deutlich immer die

Menge der grossen Seladon- und blau-weissen Stücke sehr

viel geringer — ja, kunstwertmässig überhaupt nicht —
eingeschätzt als die verhältnismässig wenigen Stücke, die

gewöhnlich nach kürzerer oder längerer Zeit in die
Schatzkammer gelangten. Als Zimmermann erstmals die ganze

Menge des im Serail vorhandenen chinesischen Porzellans

sah, gewannen insbesondere die Seladonstücke für ihn
einen ausserordentlichen kunstwissenschaftlichen Wert, da

es an keiner anderen Stelle so viele Stücke aus verschiedenen

Zeiten, also keine auch nur annähernd ebenso gute
wissenschaftliche Arbeits- und Vergleichsmöglichkeit gab

und gibt. Heute wird der Historiker beide Wertmaßstäbe

berücksichtigen müssen: den zeitgenössisch-wirtschaftlichen
und den historisch-wissenschaftlichen, wenn man der

grossen Sammlung im Topkapu-Serail-Mueum in Istanbul

gerecht werden will.
Schliesslich stellt sich die Frage, warum trotz so starkem

Dauerbedarf an keramischer Gebrauchsware weder in
Konstantinopel noch in dessen Nähe ein leistungsfähiges
keramisches Handwerk entstanden ist. Natürlich gab es,

wie praktisch bei jedem Volk, auch im Osmanischen

Reich Töpfer. Dass aus Täbris und anderen Städten

Hunderte von Töpfern mit ihren Familien gewaltsam

entführt und in der Nähe Konstantinopels angesiedelt

wurden, beweist den Bedarf und das Verlangen nach

wirklichen Meistern dieses Gewerbes. Tahsin öz weist

in seinem Buch über türkische Keramik nach25, dass am
Sultanshof zwischen 1550 und 1603 eine Gruppe von 600

«artists» tätig war. «Of these 45 were painters or de-

designers. The head architect, when ordered to build a

mosque by the monarch or the court, used these master-
craftsmen for the tilework and even took their advice

concerning various points in the placing of these tiles.»

Der Bedarf an Fliesen und die Liebhaberei dafür waren

am Hofe und in den oberen Gesellschaftsschichten so stark,
dass die Handwerker sich fast ganz auf diese eine Linie
ihres Gewerbes beschränkten. Nirgends findet sich eine

Angabe, dass etwa die aus Täbris «importierten» Keramik¬

meister das Gewerbe im Sinne der chinesischen Porzellankunst

gehoben und entwickelt hätten. Wie es in Konstantinopel

keine chinesischen Kacheln — überhaupt ist ja
über eine derartige Produktion in China nichts bekannt —
gibt, so kennt man andererseits keinen Versuch der
persischen Zwangssiedler in Isnik, etwa persische Seladon-

Imitationen nun am neuen Heimatort für den starken
Bedarf des Hofes zu erzeugen. Hier existierte offensichtlich
eine ganz eindeutige Trennung: Küchen- und Gebrauchsware

wurde aus China importiert, wo sie in ausreichender

Quantität und Qualität erzeugt wurde. Fliesen stellte man
selbst in Isnik her, in geringen Mengen wohl auch in Kcn-
stantinopel; auf Kutahya und Konia braucht in diesem

Zusammenhang nicht eingegangen zu werden. Daher findet
sich denn auch in der Serail-Sammlung nur ganz selten ein

Teller oder eine Schüssel aus Isnik — kleine, grob
gearbeitete, brüchige Stücke, deren Härte, d. h.
Dauer-Verwendbarkeit in keiner Weise mit der des chinesischen
Porzellans verglichen werden kann. Gewiss wurde auch in
Isnik «Gebrauchsware» hergestellt — aber doch wohl nicht,
wie Otto-Dom mitteilt26, in riesigem Umfang: alle bisher
bekannt gewordenen Urkunden über das Töpfergewerbe in
Isnik lassen über die Jahrhunderte hinweg deutlich erkennen,

dass die Sultane ständig schnellere und grössere

Kachelproduktion forderten, niemals aber Wünsche über Kannen,

Lampen, Teller usw. äusserten; ja, sie untersagten

sogar den Export von Kacheln oder beschränkten ihn
zeitweise im Interesse ihres eigenen Kachelbedarfs27. Vor
diesem Hintergrund wird man die begeisterten Schilderungen

einiger Reisender über den Reichtum und die Schönheit

der angeblich mit chinesischem Porzellan vergleichbaren

Isnik-Töpferei beurteilen müssen. Das Auge solcher

Besucher war zu allen Zeiten weniger scharf als das von
beruflichen Kennern und Sammlern. Wir kennen viele

derartige, uns heute ganz unberechtigt erscheinende

Vergleiche28 z.B. auch von persischer Fayence mit
chinesischem Porzellan.

Ob die Hauptfarben der chinesischen Porzellane wechselnd

zu gewissen Zeiten Einfluss auf die Farbgebung bei

den türkischen Ziegeln ausgeübt haben, müsste noch
untersucht werden. Ähnliches gilt z. B. für die Ornamentik

— etwa für die Blumen- und Pflanzenmuster. Man hat

festgestellt, dass bei den bisher bekannten, mit Fliesen

ausgestatteten Gebäuden im Konstantinopel des 16. Jahrhunderts

276 verschiedene Tulpenarten abgebildet worden sind.

Andererseits weiss man, dass der Sultan im Jahre 1579 für
sich selbst eine halbe Million Tulpenzwiebeln aus Persien

importieren Hess29.

Über die Bestellungen des Hofes an die Kachelmeister in
Isnik ist eine Reihe von Schriftstücken erhalten geblieben.

Sie bieten uns einen gewissen Einblick in Arbeitsweise,

Leistung und Nachfrage.

24



Drängende und befehlende, die Priorität der Sultansbestellungen

betonende, mit Strafen für verspätete Lieferung
drohende Schreiben bezeugen, dass offensichtlich für die

Produktion anderer Waren nur sehr wenige Menschen und

Materialien zur Verfügung blieben. Ja, zeitweise war nicht
allein der Export von Fliesen — ein Mitglied der Gesandtschaft

Maximilians IL und Rudolfs IL in Konstantinopel
am 15. 3.1578 empfahl dem Bischof von Salzburg für 1000

Taler Fliesen zu kaufen30 — sondern auch deren Verkauf

an Private untersagt, weil infolge der grossen Baulust der

Sultane sowie der Vorliebe ihrer Architekten für Fliesen

in den Palästen, Moscheen und Mausoleen, ja, selbst am

Heck von Booten die gesamte Produktion von Isnik
verbraucht wurde. Gewiss gibt es eine Preisliste für Isnik aus

der Zeit um 1600, die Schüsseln verschiedener Art, Tabletts,

Kaffeetassen, Krüge, Teller und selbst «Martaban-

Ware», also Nachahmungen chinesischer Porzellane
aufführt. Aber kein Schreiben des Hofes ist bekannt, in dem

solche Gegenstände bestellt wurden. Stets handelt es sich

hier ausschliesslich um Kacheln31.

öz hat für die Zeit zwischen 1550 und 1608, die sechs

Jahrzehnte grösster Blüte des türkischen Ziegel-Kunsthandwerks,

25 grosse, heute noch erhaltene Moscheen,
Grabmäler, Mausoleen und Paläste aufgezählt, bei denen grosse

Ziegelmengen verwendet wurden; daneben gibt es aus der

gleichen Zeit zahlreiche andere kleinere Häuser, selbst

an der See gelegene hölzerne Landhäuser mit grösseren und
kleineren Ziegelwänden oder -flächen aus Isniker und Kon-
stantinopeler Material, seltener auch mit Kacheln aus Ku-
tahya. Als in den Jahren 1609 bis 1617 die Sultan-Achmed-
Moschee gebaut wurde, kam es dabei zum Ankauf von
21 043 Fliesen. Bedenkt man, dass diese zum Teil von
erheblicher Grösse waren (Fliesen im Format von 125X47,
125X34 und 120X76 cm sind erhalten geblieben während
die Normalgrösse etwa 24X24 cm bei einer Dicke von
2—3 cm war), dass bei weitem die meisten von ihnen nur
ein einziges Mal hergestellt wurden — «Serienherstellung»
mit Hilfe von Formen also nur ganz selten möglich war —,
dass ferner sehr viele Fliesen aufs kunstvollste mit dichter,
mehrfarbiger und vielförmiger Tier-, Pflanzen- und

Schrift-Ornamentik, ja, nicht selten mit Koran- und
anderen Texten überzogen waren, dass es schliesslich bei so

komplizierten Stücken viel Ausschuss gegeben haben muss,
dass also weit mehr Stücke bearbeitet als vom Käufer wirklich

übernommen wurden, so erhält man eine Vorstellung
von dem Arbeitsvolumen der Fliesenmeister in Isnik, das

durch die Errichtung eines einzigen solchen Kunstbauwerks

beansprucht wurde. Zweifellos konnten viele
Hausbesitzer, auch wenn sie dem Sultanshofe nahestanden, sich

nur kleine Fliesenwände usw. und nur solche aus gleichmässig

gemusterten oder nur wenig variierenden Fliesen

leisten, die man in Isnik in Serien herstellen konnte und

nachgewiesenermassen auch auf Vorrat produzierte. Im

ganzen aber muss doch wenigstens in den Hauptjahrzehnten
der Baukunst und -liebhaberei in Konstantinopel die

Fliesenproduktion in Isnik — wir besitzen leider keine

Angaben über die Zahl der Arbeiter und den Umfang ihrer
Leistungen — sehr gross gewesen sein.

Nach 1608 kam es zu einer Verlangsamung der künstlerischen

Entwicklung, nach 1687 auch zur Verringerung der

Bauleistungen. Ursachen dafür waren teils die Kürze der

Herrscherzeit der drei Sultane zwischen 1687 und 1703,
teils die politische und damit zusammenhängend die
wirtschaftliche Schwäche des Reiches, teils der wohl dadurch
wieder beeinflusste Geschmackswandel in der Architektur:
der Übergang vom Stein- zum Holzbau, in dem weniger,
ja, häufig überhaupt keine Fliesen verwendet wurden. Als
im Jahre 1710 die Yeni-Valide-Moschee gebaut wurde,
kam dem Sultan Achmed III. der Verfall des Fliesenkunst-

handwerks in der jüngsten Vergangenheit zum Bewusstsein.

Während zu Beginn des 17. Jahrhunderts in Isnik 300

Töpfer gearbeitet hatten und Evlia Celebi um 1631 «auf
beiden Seiten der allgemeinen Strasse insgesamt 250
Töpferwerkstätten und Schüssel-, Becher- und Geschirrmeisterläden»

sah, gab es um 1650 nur noch 9 Werkstätten32.

Er ordnete eine Untersuchung in Isnik, die quantitative
und qualitative Steigerung der dortigen Produktion auf den

alten Höchststand, eine Sammlung von schönen Musterstücken

sowie die Aufstellung einer Preisliste an. Aber mit
einem solchen Befehl war es ebenso wenig getan wie mit
der Überführung von Handwerksmeistern und Materialien
nach Konstantinopel, wo 1718 beim Tekfur-Serail eine

Fliesenmanufaktur angelegt wurde33. Sie lieferte 1725

schöne Fliesen für eine grosse Moschee und danach für den

öffentlichen Brunnen Achmeds III. bei der Hagia Sophia;
auch in Kutahya kam es infolge der Initiative des Sultans

zu einem neuen Aufschwung in der Fliesenproduktion und

-Verwendung. Aber gleichwohl entsprach die Produktion
nicht dem Bedarf, sodass z.B. 1738 aufs vorsichtigste die

Kacheln aus einem weissgekachelten Schlafzimmer eines

Schlosses in Edirne (Adrianopel) entfernt und zu neuer

Verwendung «mit Eile und Beschleunigung» auf gefederten

Wagen nach Istanbul geschafft wurden. Die Fayencen vom
Kara Mustafa Pascha-Kiosk am Bosporus müssten 1791

abgelöst werden, weil für die neu errichtete Bibliothek
Achmeds III. im Topkapu-Serail keine anderen Fayencen
beschafft werden konnten (Anhegger-Anhang S. 194). Um
die gleiche Zeit fanden grosse weltpolitische und
weltwirtschaftliche Veränderungen statt, die eine neue, grossartige
Blüte des türkischen Fliesenkunsthandwerks unmöglich
machten. Beispielhaft für diese Veränderungen war ein
Dekret des Sultans aus dem Jahre 1756, in dem der

Gouverneur von Belgrad den Befehl erhielt, 12 Kisten mit
Fliesen aus Wien sorgfältig und schnell nach Konstan-

25



tinopel zu schaffen, wo sie für den Abdul Hamid I.-Raum
im Serail verwendet werden sollten34. In anderen
Gebäuden, so im Kiosk Osmans III., wurden italienische
Fliesen angebracht: Isniks Fliesenproduktion war an einem

Tiefpunkt angelangt.

Vor diesem Hintergrund der Fliesenproduktion in Isnik,
weniger in Konstantinopel und an anderen Orten wird
klar, dass dort für die Erzeugung grösserer Mengen von
harter, haltbarer und geschmackvoller Küchenware
Arbeitskräfte nicht vorhanden waren und eine Tradition
nicht entstehen konnte. Mag man bei neueren
Ausschachtungsarbeiten in Istanbul einige hundert Scherben von
Tassen und anderen Gegenständen wie Schüsseln, Flaschen

usw. aus Isnik gefunden haben, die zum Teil griechische
und armenische Inschriften tragen und von in Isnik
ansässig gewordenen Ausländern oder für den Export
hergestellt sein können — in der Serail-«Sammlung» spielt die

Isnik-Ware aus leicht verständlichen Gründen keine
bemerkenswerte Rolle.

1 Ernst Zimmermann: Die Porzellanschätze des Kaiserlichen
Schatzhauses und des Museums zu Konstantinopel. Der Cicerone
HI/1911 S. 496—503.

2 Ernst Zimmermann: Die Porzellanschätze des Alten Serail in
Konstantinopel, Ostasiatische Zeitschr. NF IV/1927-28 S. 134 ff.

3 Ernst Zimmermann: Altchinesische Porzellane im Alten
Serail S. 11 ff.

4 Ich mache hier insbesondere auf die Arbeit von Egbert W.
van Orsoy de Flines aufmerksam: Vroeg Ming en Pre-Ming
Blauw-Wit Chineesch Porselain in Nederlandsch Indie, in Maand-
blad voor beeidende Künsten 5/1938. Die darin behandelten
Umstände und Stücke weisen viele Ähnlichkeiten mit denen im Top-
kapu-Serail auf; auch die Arbeit von Kamer Agaoglu, Ming
Export Blue and White Jars in the University of Michigan
Collection, The Art Quarterly, Winter 1948, Published by the
Detroit Institute of Arts, ist hier heranzuziehen, da sie unsere
Probleme streift; dort auch die weitere Literatur dazu.

5 R. L. Hobson: Chinese Porcelain at Constantinople,
Transactions of the Oriental Ceramic Society 1933/34 S. 9 ff.

6 Guide to the Museum of Topkapu-Saray, Istanbul 1936 S. 30
bis 36.

7 John Alexander Pope: Fourteenth-Century Blue-and-White,
A Group of Chinese Porcelains in the Topkapu-Sarayi-Muzesi,
Istanbul, Freer Gallery of Art, Occasional Papers, Washington
1952, 85 S.

8 Pope, S. 52.
9 Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Dr. Robert Anhegger,

Istanbul; ich benutze die Gelegenheit, um Frau Muallâ Anhegger-
Eyuboglu herzlich dafür zu danken, dass sie mir für die
Besichtigung der Porzellansammlung im Topkapu-Serail viele Wege
geebnet und mich aus ihrer grossen Kenntnis der Kunst ihrer
Heimat auf wichtige Dinge und Zusammenhänge hingewiesen hat.

10 Pope, S. 12.
11 Leigh Ashton: Near Eastern Pottery, The Connoisseur 90/

1932 S. 161; A. Lane: Kubachi Ware of Persia, Burlington Magazine

75/1939 S. 162. Robert Anhegger stellt in einem Urkundenanhang

zu Katharina-Otto-Dorn, Das Islamische Isnik (Berlin
1941 S. 180ff.), alle vorhandenen Angaben über die Zahl der aus
Täbris nach Konstantinopel (nicht nur nach Isnik) überführten
Handwerker (nicht nur Fayence-Meister) zusammen; diese
schwanken zwischen «300 Marcadanli», 1000 Handwerkern,
1000 bzw. 2000 Familien, «2000 homini maistri» und «omnes
urbis artifices», so dass also über die Tatsache der Deportation
hinaus genaue Zahlen nicht genannt werden können.

12 F. R. Martin : The true origin of the so-called damascus-
ware, Burlington Magazine 15/1909 S. 269.

13 Paul Kahle: Chinese Porcelain, Transactions of the Oriental
Ceramic Society 1942 S. 41 f.; über die Entführungen von Mei¬

stern aus Damascus und Aleppo: A. J. Butler: Islamic Pottery,
London 1926 S. 167; B. Rackham erwähnte 1933 «documentary
evidence, that Ghouri's (1441—1516) collection of celadon was
transported to Constantinople after the capture of Cairo by the
Turks in 1517. Therefore a large number of the celadons in the
Serai are probably his»; Diskussionsbeitrag zu Hobson in
Transactions a.a.O. S. 21. Über die früheren starken Verbindungen
Kairos mit dem Fernen Osten vergleiche Leigh Ashton, China
and Egypt, in Transactions of the Oriental Ceramic Society
1933/34 S. 62 ff., besond. S. 68 ff., wo das Vordringen der
chinesischen Händler auf dem Seewege bis Aden geschildert wird, das
sie erstmals 1431 erreichten. Fortan stiegen die Importe nach
Ägypten sehr stark.

14 R. L. Hobson : Chinese Porcelain from Fostat, Burlington
Magazine 61/1932 S. 110/113.

15 G. Reitlinger: The interim period in Persian Pottery, Ars
Islamica V/I, University of Michigan Press 1938 S. 138 ff.

16 In diesem Zusammenhang ist wichtig die Arbeit von George
William Frederick Stripling: The Ottoman Turks and the Arabs
1511—1574, Illinois Studies in the Social Sciences vol. XXVI
no. 4, Urbana 1942, insbes. Kap. IV, in dem auf Gesandtschaften
und deren Geschenke an Suleiman sowie auf die türkischen
Bemühungen um die Wiederbelebung des Levante-Handels
eingegangen wird.

17 M. S. Collis: Fresh light on the route taken by export porcelains

from China to India and the Near East during the Ming-
Period. Transactions of the Oriental Ceramic Society 1935/36
S. 27.

18 Pope, S. 15.
19 Pope, S. 16.
20 Zimmermann: Ostasiatische Zeitschrift S. 37.
21 Zimmermann S. 149.
22 Collins S. 9 ff;, die älteste Zusammenfassung der Quellenangaben

über den Porzellanhandel China—Vorderer Orient—
Europa bei Wilh. Heyd, Geschichte des Levante-Handels im
Mittelalter II (Stuttgart 1879) S. 680 ff.; über «Die Strasse von
Damaskus nach Kairo» wertvoll Rieh. Hartmann in Zs. d. dt. mor-
genländ. Ges. 64/1910 S. 665 ff., bes. 696 f.

23 Pope, S. 22.
24 A. U.Pope: An Introduction to Persian Art, London 1930

S. 92—95; A.Lane: Kubachi Wares 75/1939 S. 156, 161.
25 Tahsin öz: Turkish Ceramics, Istanbul o. J. (etwa 1957)

S. 20.
26 Katharina Otto-Dom : Das Islamische Isnik, mit einem

quellenkundlichen Beitrag von Robert Anhegger, Berlin 1941
S. 109.

27 Anhegger bei Otto-Dorn S. 165 ff.
28 Die begeisterten Urteile über die Isnik-Gebrauchsware aus

dem 16. und 17. Jahrhundert bei Otto-Dorn S. 129, wo häufig
die Produktion von Kacheln und Gebrauchswaren zusammenfassend

beurteilt wird. S. 159 bezeichnet die Verfasserin selbst
den Aufschwung der Isnik-Produktion seit der Mitte des 16.
Jahrhunderts «ohne Zweifel als Folge der gesteigerten Bautätigkeit».

29 Über die Blumenliebhaberei und ihre Auswirkungen auf die
Kachelmalerei, Angaben bei Otto-Dorn S. 162.

30 Stephan des Älteren Tagebuch, Frankfurt/M. 1674 S. 380.
31 Anhegger hat in dem Werk von Otto-Dorn 53 Urkunden

in Übersetzung veröffentlicht, aus denen deutlich hervorgeht,
dass die Sultane ständig auf schnellere und stärkere
Kachelproduktion drängen. Zuweilen stehen Neubauten fertig da, während

man noch auf die Lieferung der Kacheln für die
Wandbekleidung warten muss (1576). Mehrfach wird ausdrücklich
kritisiert, dass die Fayence-Meister entgegen den Anordnungen für
«Töpferhändler», Kaufleute und «Aussenstehende» statt für den
«Staat» arbeiten (z.B. 1585, 1595, 1608 und 1613), wobei die
staatlichen Bestellungen vorwiegend Sultansgrabmäler und andere
Stiftungen, aber wohl auch Bauten der Vezire betrafen. Zuweilen
scheint es in Isnik an Rohmaterial, Farben, Brennstoff und
Transportfahrzeugen gemangelt zu haben. Einmal wird befohlen,
dass für ein im Bau befindliches «Schlösschen» «angeordnete
Fayencen innerhalb 4—5 Tagen» abgeliefert werden müssten
(1609). 1709 wurden «7000 Fayence-Ziegel + 1000 grosse und
1500 kleine Schriftfayencen» als «ein wenig Fayencen» bezeichnet.

32 Otto-Dorn S. 159; Anhegger-Anhang S. 190.
33 Befehle in diesem Zusammenhang veröffentlicht von

Anhegger bei Otto-Dorn S. 175 ff.
34 vgl. Anhegger bei Otto-Dorn Urkunde Nr. 29.

26


	Beobachtungen und Gedanken in der Porzellansammlung des Topkapu-Serail-Museums in Istanbul

