Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 61 (2010)

Heft: 3

Artikel: Mors certa, Hora incerta : vom Totentanz auf dem Friedhof : die

Entstehung der makabren Kunst aus der Abneigung der Kirche gegen

"heidnische" Feiern am Grab
Autor: Wunderlich, Uli
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dossier 4

46

k+a 3/2010

Uli Wunderlich

Mors certa, Hora incerta —
vom Totentanz auf dem Friedhof

Die Entstehung der makabren Kunst aus
der Abneigung der Kirche gegen «heidnische»

Feiern am Grab

Lange Zeit wurde auf Friedhofen gegessen, gesungen und
getanzt. Da sich die Kirche von heidnischen Ritualen
distanzierte, verkehrten Geistliche althergebrachte Vor-
stellungen und Brauche ins Gegenteil: Sie liessen

Tote sprechen und handeln, um das Publikum zu gott-
gefalligem Lebenswandel zu bekehren. Im Bereich der
Sepulkralkultur erinnern bis heute zahlreiche Denkmaler
daran, dass jeder einmal sterben muss.

Totentdnze stammen aus dem Bereich der
Sepulkralkultur. Drei Viertel aller ortsgebunde-
nen Beispiele befinden sich auf Friedhofen, in
Kreuzgdngen, auf den Grabern zugewandten Kir-
chenmauern oder in Beinhdusern. Dennoch exis-
tieren unterschiedliche Auffassungen dartber,
was unter einem Totentanz zu verstehen sei: In
Lexikoneintragen zum Thema ist von mumien-
artigen Gestalten oder Skeletten die Rede, die in
spatmittelalterlichen Darstellungen Vertreter al-
ler Stdnde mit sich ziehen. Die Botschaft lautet:
Es trifft jeden. Dem Schicksal, sterben zu miissen,
kann keiner entgehen. Allein die Stunde bleibt
ungewiss. In den meisten Fallen fithrten lebhaf-
te Gerippe ihre krampfhaft widerstrebenden
Opfer — hierarchisch angeordnet vom Papst und
vom Kaiser bis hin zu Bettler und Bauer, Mutter
und Kind — in einem irrealen Reigen davon. Die
Mehrdeutigkeit der Bilderfriese, die einerseits
die christliche Standelehre und andererseits ihre
Aufhebung im Jenseits verklinden, macht bis
heute die Faszination makabrer Kunstwerke aus.

Glaube und Brauch

Im Alltag der Menschen bedeutete Totentanz
vor allem aber Glaube und Brauch. Gemeint wa-
ren zundchst Bestattungs- und Trauerrituale. Bis
ins Mittelalter wurde in ganz Europa an oder auf
Grdbern gegessen, gesungen und getanzt®. Bele-
ge daftir finden sich zuhauf, zundchst in heidni-
schen und frithchristlichen Nekropolen, spdter

in Synodalakten, Konzilsbeschliissen und Beicht-
spiegeln. Mahlzeiten, Lieder und Tinze waren of-
fensichtlich Ausdruck feierlichen Gedenkens. Sie
dienten dazu, die Verstorbenen in die Gemein-
schaft der Lebenden einzubeziehen.

Den Kirchenvitern, die sich grundsatzlich
von heidnischen Sitten distanzierten, waren Feste
aufdem Friedhof ein Dornim Auge.? Sie erganzten
die privaten Zusammenkiinfte zunachst um eine
eucharistische Feier und untersagten den Hinter-
bliebenen dann, dabei zu speisen und zu tanzen.
Nachdem Verbote nicht halfen, versuchten Geist-
liche, dem Toten- respektive Friedhofstanz im
Hohen Mittelalter eine Wendung im unmittelbar
christlichen Sinn zu geben.3 Sie ersannen Bilder
und Texte, welche die Stinder an ihr Ende erinnern
und zu gottesfiirchtigem Lebenswandel bekehren
sollten. Zugleich kamen Spukgeschichten in Um-
lauf, in denen Geistererscheinungen als Hilferufe
erlosungsbediirftiger Seelen oder als Vorzeichen
eines Unheils gedeutet wurden. Die im Basler wie
im Berner Totentanz dargestellten Friedhofskan-
zeln legen nahe, dass Bettelordensleute und re-
formierte Prediger makabre Erzdhlungen auch in
der Schweiz einsetzten, um die Zuhorer einerseits
zum Almosengeben und zu testamentarischen
Verfligungen zu bewegen und um sie andererseits
von Feiern am Sarg des aufgebahrten Leichnams
beziehungsweise am Grab abzuhalten. Bekannt
sind Beispiele des 14. Jahrhunderts aus dem Zister-
zienserstift Wettingen AG.4



1931 liess der Basler Apotheker Theodor Engelmann an die Fassade seines Hauses in der Webergasse Figuren aus dem mutmasslich 1312 ent-
Standenen, langst zerstorten Totentanz im Kreuzgang des Klosters Klingental malen: eine eitle Edelfrau, Tod und Graf, Tod und Jungfer, Tod und
reicher Jurist, Tod und Heidin sowie einen Fléte blasenden Knochenmann. Ausfithrender Kiinstler war Alfred Peters

Alteste Zeugnisse
Das dlteste Zeugnis eines Totentanzes als
Christliches Ritual findet sich im Llibre Vermell,
eTltstanden um 1396/99 im katalanischen Bene-
d?ktinerkloster Montserrat.® Enthalten sind zehn
Lieder. Das ausdriicklich als Rundtanz bezeichne-
t€ letzte ist mit einem Leichnam im offenen Sarg
Ulustriert und heisst «Ad mortem festinamus,
tbersetzt «Zum Tod hin eilen wir». Die Kombi-
Nation scheint ihre Wirkung nicht verfehlt zu
haben, denn Bild und Text tauchen bereits im
frithen 15. Jahrhundert in zwei aus dem stiddeut-
Schen Raum stammenden Handschriften wieder
uf.8 7y sehen sind hier wie dort die Noten und
J¢ €in Reigentanz um das offene Grab: Zirka ein
Dutzeng Todgeweihter — Papst, Kaiser, Konig,
Edelleute, Biirger und Bauer, Ménche unter-
Schiedlicher Ordenszugehorigkeit, Bischof und
ardinal — umrunden den Leichnam im Sarg.
Das Ordnungsprinzip ist nicht die in einer Rei-
€ absteigende Folge von Vertretern der mittel-
dterlichen Gesellschaft, wie sie in den meisten
n.aCthlgenden Totentdnzen vorkommt, sondern
die Aufteilung in zwei hierarchisch gegliederte
Tuppen. Auf einer Seite stehen die geistlichen,
Auf der anderen die weltlichen Stindevertreter,
den Ranghgchsten gegeniiber das einfache Volk.
.Wenig spater entstanden vergleichbare Wer-
‘¢ 1n gang Europa: 1424/25 in Paris, um 1440 in
asel und Ulm, schliesslich von Spanien tiber das
sass bis ins Baltikum. Nur die wenigsten sind
¢rhalten. Urspriinglich eréffnete ein Prediger die
Reihe, spéter auch ein oder mehrere musizieren-
¢ Gerippe. Einander abwechselnd treten danach
irnun}ienartige Skelettgestalten und Todgeweihte
1 hierarchischer Folge auf. In der klassisch ge-
Wordenen Form spricht der Tod den Lebenden an,
€rantwortend sein Schicksal beklagt.

So

Der Wunsch, die grossformatigen Wandma-
lereien im Geddchtnis zu behalten, sie tiberre-
gional bekannt und verfiighar zu machen, hatte
zuerst Abschriften, dann gedruckte Reproduk-
tionen zur Folge. 1443/47 brachte der Augsburger
Ratsherr Sigismund Gossembrot 24 Monologe
Sterbender zu Papier.” Viele Forscher halten sei-
nen Text fur den dltesten erhaltenen oberdeut-
schen Totentanz, der bis heute abgewandelt und
erweitert wurde. Die berihmteste Version war
die Malerei auf der Friedhofsmauer des Basler
Dominikanerklosters, die entstand, nachdem das
Konzil 1435 vor Ort den Tanz auf dem Kirchhof,
also am Grab, verboten hatte. Unabhdngig da-
von, dass die Forschung dem Grossbasler Toten-
tanz eine Vorrangstellung einraumt, stammen
75 Prozent der aus dem deutschsprachigen Raum
iiberlieferten mittelalterlichen Beispiele aus »

Matthaeus Merian stach
fir Johann Ludwig Gott-
frieds Historische Chronik
ein Ereignis in Kupfer, das
sich im Jahr 1012 in Kélbigk
zugetragen haben soll: Ein
Pfarrer unterbrach die Mes-
se, um Manner und Frauen
vom Tanz auf dem Friedhof
abzuhalten. Der Sage nach
missachteten sie sein
Gebot und bissten dafir
mit Krankheit und Tod

a+a 3/2010 47



Dossier 4

48

k+a 3/2010

Bayern, so auch die weltweit bekannteste Dar-
stellung tanzender Toter: 1493 vertffentlichte
der Nirnberger Humanist Hartmann Schedel in
seiner Weltchronik unter der Uberschrift «Imago
mortis» beziehungsweise im Kapitel «Von dem
tod vnnd endschafft der ding» wenige Seiten vor
dem Weltgericht ein Bild, auf dem die Skelette
aus ihren Grdbern steigen und ein ausgelasse-
nes Fest feiern. Ab 1500 gehoren vergleichbare,
«Beinhausmusik» genannte Szenen als Einlei-
tung zu fast allen Totentdnzen. Der Michael Wol-
gemut zugeschriebene Holzschnitt, dessen Vor-
zeichnung wahrscheinlich von Albrecht Diirer
stammt, zdhlt zu den populdrsten Werken der ma-
kabren Kunst. Auch wer die Namen der Urheber
nicht kennt, hat das Bild schon einmal gesehen.

Die Abneigung der kirchlichen

Obrigkeit gegen Feiern am Grab

Ein ursachlicher Zusammenhang zwischen
der Entstehung der bislang und im Folgenden
erwdahnten Werke mit Pestepidemien, wie er von
vielen Forschern behauptet wird, ist nicht nach-
weisbar. Fest steht dagegen, dass die Abneigung
der Kirchenvdter gegen «heidnische» Feiern am
Grab die makabre Kunst hervorbrachte. Im Lauf
der Jahrhunderte wurden Trauer- und Gedacht-
nisrituale mit Musik und Tanz unverstandlich
und gerieten zunehmend in Vergessenheit. Die
Totentdnze, ob als monumentale Wandmalerei,
als Druck oder in jedweder anderen Form, ver-
danken ihnen ihre Bezeichnung.

Leider weiss die Forschung tiber die spatmit-
telalterlichen Wandmalereien nur wenig. Die
1805 abgenommenen Fragmente des Grossbasler
Totentanzes bezeugen, dass sich das Figurenpro-
gramm nach der Reformation gravierend verdn-
dert hat. Woméglich waren anfangs nur 24 und
nicht 40 Paare zu sehen. Die wenigen Schweizer
Handschriften warten, gerade so wie die dltes-
ten Drucke, bis heute auf ihre Edition. Zu kldren
bleibt ausserdem, wie sich die lingst verbliche-
nen Darstellungen im Kreuzgang der Kleinbasler
Dominikanerinnen zu denjenigen auf der ande-
ren Rheinseite verhalten. Noch spdrlicher sind
die Angaben zu den vor oder um 1500 entstan-
denen makabren Bilderfolgen in Kerns OW und
Raron VS.

Erst fur die Denkmaler aus reformatorischer
Zeit bessert sich die Quellenlage. Jingere Kopien
dokumentieren in Wort und Bild Niklaus Manu-
els Totentanz auf der Friedhofsmauer des Berner
Predigerklosters von 1516/19 sowie den 1528 ent-

standenen Zyklus aus dem Beinhaus in Wil SG.
Am urspriinglichen Anbringungsort mehr oder
minder vollstandig erhalten sind zwei frihneu-
zeitliche Beispiele. Die Malereien auf der Aussen-
wand der Chiesa S. Giovanni Battista in Sonico
TI, datiert 1527, gehen auf italienische Vorlagen
zurlick, sind jedoch arg ladiert. Der gut erhaltene
Aufzug Todgeweihter von 1520/40 im Beinhaus
von Leuk VS verdient nicht bloss wegen seiner
hohen malerischen Qualitit Aufmerksambkeit. Er
verbindet unterschiedliche makabre Traditionen
— wehrhaft ausgeriistete Skelette und Gruppen-
aufziige —, wie sie in der franzosischen Buchma-
lerei tiblich waren.

Hans Holbein — Basels

erfolgreichster Sittenkritiker

Fir die neuzeitliche Geschichte der Toten-
tanze sind die kleinformatigen, 1524/26 wahrend
der Reformation in Basel von Hans Holbein ent-
worfenen Holzschnitte international von tiberra-
gender Bedeutung. Der gebiirtige Augsburger hat
den aus Wandmalereien bekannten reigenarti-
gen Figurenaufzug nicht einfach zerlegt; er schuf
voneinander unabhdngige Bilder. Bei ihm findet
jede Sterbeszene an einem anderen Schauplatz
statt. Dabei geht es nicht mehr in erster Linie dar-
um, dass alle Menschen einmal sterben miissen.
Wichtiger ist, wie sich der Einzelne im Leben
verhdlt. Im Mittelpunkt steht die Sittenkritik,
welche die Einstellungen und Handlungen der
Dargestellten — insbesondere der katholischen
Geistlichkeit — als Narrheit entlarvt. Daneben
weist der Ktnstler auf die Verdrangung des Todes
hin. Er zeigt, dass keiner der Sténdevertreter sein
Ende erwartet hat.

Weil Holbeins Formschneider vor Abschluss
der Arbeit starb, erschienen die Bilder mit gros-
ser Verspatung, erstmals 1538 in einem Lyoner
Erbauungsbuch. Die fiir dltere Totentinze ty-
pischen Dialoge zwischen dem Knochenmann
und den Sterbenden fehlen, denn das mit Bibel-
zitaten und auslegenden Versen versehene Werk
richtet sich nicht an die breite Masse, sondern
setzt grindliches Detailstudium sowie histori-
sche und theologische Kenntnisse voraus. 1542
tauschte der Verleger die katholischen Textbeiga-
ben gegen bewdhrte lutherische Trostschriften.
Erst in dieser Form als praktische Handreichung
fir Sterbende und ihre Angehorigen wurden
Holbeins Todesbilder zum Erfolgsmodell, das
jahrhundertelang als Vorlage diente und so die
Vorstellung prdgte, die sich die Menschen vom



Totentanz machten. Seine makabren Erfindun-
8en begegnen uns wieder in den Buchausgaben
der Basler Wandmalereien, in den Gemalden der
Luzerner Spreuerbriicke, aus dem Jesuitenkolleg
ebendort, in der Friedhofskapelle der Hofkirche
Sowie an zahlreichen anderen Orten. »

' (
5 S /
¢ Ty HE
o . o 1y
”, g B _"7\.
N % i el iy y‘—_‘
AR = N\ Y
SR iz
N e
\ S A
d 5 p
J ¢
§ - L ‘
e
s B
P y=
"
e I
En 3R TRES
S ,
? =
% =2 =:_ 3
e
e C3 "-s",' - S
- 7= = N W St P e tinw <

1524/26 entwarf Hans Holbein in Basel eine
Szene, die international und interkonfessionell
Verbreitung fand: Ein skelettierter Ministrant
begleitet den Pfarrer beim Versehgang. Die
bfi‘iden sind unterwegs, um einem Sterbenden
die Beichte abzunehmen und schliesslich die

letzte Kommunion zu reichen
e

Entstehungsgeschichte und Funktion des Totentanzes auf der
Luzerner Spreuerbriicke geben nach wie vor Ratsel auf. Fest steht,
dass Caspar Meglinger und Gehilfen zwischen 1626 und 1635 fir
den Steg im Mihlenareal 67 Tafeln schufen, von denen heute nur 46
erhalten sind. Inschriften und Wappenschilde am unteren Bild-
rand erinnern bis heute an die Stifter

Im jesuitisch gepragten Luzern wurde die Szene im Wesentlichen aus der Stadt in
die freie Landschaft verlegt. Auf dem Gemalde kniet ein Paar im Hintergrund nieder,
dem Betrachter anzeigend, wie man sich als Passant zu verhalten habe

a+a3/2010 49



Neuschépfungen im Barock

Im Barock entstanden Neuschopfungen — in
der ortsgebundenen monumentalen wie in der
graphischen Kunst — vor allem wohl auf Initia-
tive von Bruderschaften. Dabei handelt es sich
um eine nérdlich der Alpen heute kaum noch
bekannte Form der Jenseitsvorsorge: Laien und
Geistliche organisierten sich, um systematisch
der Toten zu gedenken, damit das eigene Seelen-
heil zu sichern sowie das Schicksal der Verstor-
benen im Fegefeuer zu lindern. Spéter verschob
sich der Schwerpunkt auf den Bereich der Sterbe-
und Begrdbnisbegleitung. Das schénste Schwei-
zer Beispiel fiir das praktische Wirken einer sol-
chen Vereinigung befindet sich Poschiavo GR. In
der Loggia des 1732 wiedererbauten Oratorio di
Sant’Anna ruhen — fiir Passanten bis heute sicht-
bar —die bei der Neubelegung von Grabern gefun-
denen Schadel in langen Reihen auf Gestellen,
die makabre Bilder und Bibelverse zieren. An den
Winden hidngende Bahren beweisen, dass die To-
ten ebenfalls dort ausgestellt wurden. »

|
Die makabren Gemalde im Ritterschen Palast, Luzern, stammen i
womdglich aus zwei eng verwandten Totentanzen, denn nur sieben |
von acht Leinwénden lassen sich sinnvoll aneinanderfiigen. Den ) |
Anfang der Szenenfolge macht die Vertreibung aus dem Paradies. w’”’-’//l//ll’lllff"li//ﬂ/;@_’jfé
Wahrend die Skelette geradeso wie bei Hans Holbein musizieren, ‘ W
bekennt sich Eva schuldig fir den Siindenfall. Adams zukiinftige
Arbeit deuten Hacke und Schaufel an. Mehrheitlich geht man davon
aus, dass Jakob von Wyl das Werk um 1610/15 fiir den Luzerner
Jesuitenkonvent malte. Ein paar Jahre spater wird ein Totentanz im
Franziskanerkloster erwahnt

e S SIS
i

Das Hochformat im Luzerner Regierungspalast kopiert ziemlich
| genau die Beinhausmusik aus Matthaeus Merians Kupferstichfolge
| zum Basler Totentanz. Den Trommler vorn links hat der Maler da-
| gegen Hans Holbeins Bildern entlehnt: Die Kappe stimmt tiberein;
| bloss das aus der Bauchhéhle baumelnde Gedarm fehlt

Hans Holbeins Beinhausmusik vermittelt zwischen
den alttestamentlichen Szenen des Totentanzes und
der Folge der Standevertreter. Jahrhundertelang
kopiert wurde der Trommler, der in kniender Haltung
die doppelte Kesselpauke schlagt

a+a3/2010 51

50 k+a3/2010



Dossier 4

52

"y e LR

i = v

Was die makabren Wandmalereien in Wolhusen von vergleichbaren Werken unterscheidet, sind echte, in den Verputz eingefligte Totenkdpfe.

k+a3/2010

Die Detailaufnahme des sterbenden Béckers beweist, dass der namentlich nicht bekannte Kiinstler und die Handwerker eng

zusammenarbeiteten, um die Schadel perspektivisch genau anzubringen

Spektakular:

der Totentanz Wolhusen

Die 1661 aus Mitteln der Wendelinsbruder-
schaft errichtete Friedhofskapelle in Wolhusen
LU birgt zweifelsohne den spektakuldrsten To-
tentanz der Schweiz. Einerseits sind die Skelette
hier — angefeuert von paukenden Musikanten
— in Bewegung; sie umzingeln den Besucher ge-
radezu. Anderseits tragen die Knochenmanner
echte, in den Verputz eingefligte Schddel. Der-
gleichen gibt es weltweit wohl kein zweites Mal.
Bilder und Texte gehen eindeutig auf den 1650
erschienenen Sterbensspiegel der Ziircher Gebrii-
der Conrad und Rudolf Meyer zuriick, letztlich
auf Hans Holbein, wenn auch in stark reduzier-
tem Umfang. Statt dialogischer Verse gibt es nur
noch Monologe; aus 61 Radierungen sind zwolf
Figurenpaare geworden. Vom Altar aus erkennt
man auf einer Seite Papst, Kardinal, Bischof, Pfar-
rer, auf der anderen Seite Kaiser, Konig, Kurftirst,

Edelmann. Auf der Riickwand kommen Backer,
Wucherer, Wirt und Monch ums Leben.

Verglichen mit Wolhusen wirken die tbri-
gen Innerschweizer Friedhofstotentinze gera-
dezu brav. Die 1687 datierte Wandmalerei des
ehemaligen Beinhauses von Hasle LU stellt acht
lebensgrosse Figurenpaare dar: Papst und Kaiser
im Chor, Jingling, Bauer, Alpler auf der einen
Langseite, Wirt, Schreiber und Miiller auf der an-
deren, jeweils starr neben dem Tod stehend. Mit
nur zwei Zeilen ungewohnlich kurze Dialogver-
se kommentieren das Geschehen.

Die um 1700 entstandene Tafel aus dem Bein-
haus von St. Jakobus in Emmetten NW besteht
aus 23 hierarchisch absteigenden, in vier Zeilen
angeordneten Feldern. Vorbilder der einzelnen,
ausgesprochen naiv anmutenden Szenen waren
der Grossbasler wie der Holbeinsche Totentanz,
die seit Langem gemeinsam in einer Ausgabe im
Umlauf waren.8



Die Vielfalt der Gestaltungen

Freiheiten erlaubte sich der unbekannte
Kinstler insbesondere bei den niederen Stinden,
daalso, wo er Erfahrungen aus seiner Lebenswelt
einbringen konnte: Der Senn melkt, der Schuster
bearbeitet eine Sohle. Auch die monologischen
Vierzeiler sind eine Eigenleistung.

Vom Mittelalter bis heute kénnen makabre
Bilderfolgen aber auch ganz anders aussehen.
Zuweilen verschmelzen der Tod und sein Op-
fer zu einer Figur, so etwa 1741 im Beinhaus bei
S.Maria assunta e San Giovanni in Cevio TL Weit
Ofter noch tauchen Schidel in Serie mit Insigni-
€n verschiedenster Stande auf: als Wandmalerei
In der Seelenkapelle von Rorschach SG, als Reli-
efsin Coglio TI und noch 1775 im Chorbogen der
Friedhofskapelle St. Michael in Andermatt UR.
Man stelle sich vor, ein Leichnam ldge aufgebahrt
Im Sarg, dann umrunden ihn Vertreter aller Stin-
de, geradeso, wie es die dltesten mittelalterlichen
Totentinze darstellen.

Wer will, kann dieses Gedankenexperiment
andernorts weiterfithren: 1911 malte Albert Hin-
ter an die Riickwand des ehemaligen Beinhauses
M Kerns OW ein Bild, in dessen Mittelpunkt der
hohnisch grinsende Tod seine Sense wetzt. Zu
Seinen Fiissen pfliickt ein Madchen Tollkirschen.
Links davon erkennt man den Pfarrer, einen Sol-
daten und eine Mutter mit Kind, rechts den Holz-
faller, einen verungliickten Edelweisssammler
Sowie eine aufgebahrte Frau. Sie alle sind den Be-
trachtenden vorangegangen. Ansonsten zeichnet
sich hier ab, was fiir die monumentalen Schwei-
et Totentdnze des 20. Jahrhunderts bezeichnend
ISt die Reduzierung des Figurenpersonals bei
vollstindigem Verzicht auf Musikbegleitung.

Die acht Glasbilder, die Lothar Albert in den
Jahren 1924/26 fiir das heute als Aufbahrungs-
faum und Totengedichtniskapelle genutzte ehe-
Malige Beinhaus in Schwyz schuf, sind dagegen
Vergleichsweise konservativ. Hier gibt es noch
Paarige, von Verstexten kommentierte Szenen,

estehend aus je einem Skelett und einem Stan-
devertreter: der personifizierte Tod mit Bauer,
Soldat, reichem Mann und armem Grets. Einge-
bettet sind diese Darstellungen in den theologi-
Schen Zusammenhang von Siindenfall, Bruder-
Mmord, Auferstehung und Sterbesakrament.

Die Reliefs am 1932 errichteten Eingangs-
Portal zum Gemeindefriedhof in Einsiedeln SZ
Slammen von Albert Kiirzi. Links vom Gittertor
be_tfe’cen Minner und Frauen streng getrennt die
Kirche, in der gerade ein Sdugling getauft wird.
Auf der rechten Seite offnet ein verschleiertes
Gerippe 16 Todgeweihten das Tor zum Jenseits. »

ol
i er

i

=
clyers . mann Ghicl

il {pis franch, by wartet . P acharig e
un ggffbm é‘d 1 agmf'iu m(‘ﬁ o T 5?‘%% 3‘;‘,‘. foy,' m éﬁ%‘fﬁ‘u :r [((ijg b@t gj]ll uﬂblun%a I‘ﬂl :‘ ‘bb in Sfrick urhdengt..-
0 198 ey it )

g1 1X i .éfns San, th Ttg o fifwerss..

aonan, I

o 00 mit_wardef q 0 8 in, geibere it Ooft vy {
gmﬁflry fm t‘ﬂ"‘i‘ﬂl arafr, affmim m?‘ bu'm?r rane's 00 ninbt Sidh Hefnet” an

Auf der Nordwand der Friedhofskapelle in Wolhusen geht es dramatisch zu: Den
Wirt zerrt das libermitige Gerippe nicht bloss an den Haaren, es tritt ihm auch noch in
die Weichteile. Einem reichen Mann setzen Tod und Teufel mit vereinten Kraften zu.
Den wohlgendhrten Backer trifft nachstens ein Schlag, dieweil der verdutzte Ménch
wie ein Vieh am Strick davongezogen wird

a+a3/2010 53



Dossier 4

Die Glasmalereien, die Hans Lothar Albert 1924 fiir die Totenkapel-
le in Schwyz schuf, sind noch fest im christlichen Weltbild veran-
kert. Im zugehorigen Text lasst er den armen Alten sagen, Sterben
falle ihm leicht, da er im Leben nichts gehabt habe als «Miih und
Plag». Der reiche Herr erkennt dagegen, dass er nun im Angesicht
des Todes mit leeren Handen dasteht

Der Stafner Totentanz von
Hans Jérg Limbach weist
durchaus erotische Qualitaten
auf: Zwei nackte Kérper haben
sich lustvoll zum Tanz vereint.
Doch der stolz erhobene Scha-
del des Mannes lasst keinen
Zweifel aufkommen, dass die
beiden sich vom Diesseits ins
Jenseits bewegen (siehe S.86)

54  k+a3/2010

Vertreter unterschiedlichen Alters und beiden
Geschlechts treten wiederum separat an, wobei
eine Nonne den Zug der Frauen anfiihrt.

Der Totentanz im ehemaligen Beinhaus von

Baden AG ist demjenigen in Schwyz eng ver- -

wandt. August Frey schuf 1938 sechs Glasbilder
fir drei Fenster der Sebastianskapelle. Die Reihe
beginnt mit Auferstehung und Eucharistie. Es
folgen der reiche Mann, der Bauer bei der Aus-
saat, Mutter und Kind sowie Kain, der seinen Bru-
der Abel erschldgt. Hinsichtlich des Entstehungs-
jahres erstaunt es, dass die Kriegsthematik keine
Rolle spielt, wie etwa in Albert Hinters makabrer
Wandmalerei in Flieli-Ranft OW aus dem Jahr
1921.

Lebendig - bis in die Gegenwart

Jingere monumentale Totentdnze behalten
die Konzentration auf familidren Strukturen
weitgehend bei, jedenfalls in der Schweiz. So
ziert den Kirchhof der Gemeinde Lachen SZ seit
1955 ein Wehrmdnnerdenkmal von Josef Nauer,
auf dessen Sockel die Namen von 27 in den bei-
den Weltkriegen verstorbenen Soldaten stehen,
wahrend obenauf eine nackte Frau mit Kind und
ein nackter Mann mit erhobenen Armen mit
dem Tod tanzen.

Vor der Abdankungshalle in Stifa ZH befin-
det sich ein Abguss der Bronze, die Hans Jlrg
Limbach Anfang der 6oer Jahre zur Erinnerung
an den Industriellen Ernesto Wild schuf. Der Tod
und ein nacktes Madchen tanzen hingebungsvoll
Gesdss an Gesdss. Lediglich der Schidel der mus-
kulésen mannlichen Figur ist skelettiert. Man
kann erst aus der Ndhe erkennen, dass es sich um
eine makabre und nicht um eine erotische Skulp-
tur handelt.

1982 schuf Helen Denzler-Thut fiir das Grab
ihres Gatten einen zirka 60 Zentimeter hohen
Totentanz aus Bronzeguss. Die Skulptur auf dem
Ztrcher Privatfriedhof Hohe Promenade besteht
aus drei vergleichsweise abstrakten Figuren und
zeigt das Ehepaar mit dem Tod im Reigentanz.

Ganz anders geartet ist der Totentanz von
Schang Hutter auf dem 1994 eingeweihten Fried-
hof von Bern-Biimpliz. Das aus Eisenplastiken
und Betonreliefs bestehende Ensemble gehort
zu den originellsten Versuchen, den klassischen
Totentanz wieder in die Sepulkralkultur zu inte-
grieren. Die von den Architekten Ueli Schweizer
und Walter Hunziker entworfene Anlage gaukelt
keine Idylle vor: Rostige Eisenkopfe mit spitzen
Nasen begriissen den Besucher. Urnennischen
sdumen den Weg, der zu einem Ruheplatz mit
geschwirzten Holzpfihlen fithrt. Erst auf den
zweiten Blick erkennt man, dass die daran ange-
brachten farblosen Figuren Leichen darstellen,
ausgemergelte, in der Erde versunkene Kérper
im Zustand der Verwesung. Und nur wer sich
Zeit nimmt, die eingeritzten Inschriften zu ent-
ziffern, entdeckt heitere und besinnliche Texte
von Dichtern wie Bettina von Arnim, Peter Bich-
sel, Rainer Brambach, Erich Fried, Friedrich Hol-
derlin, Ernst Jandl oder aber Dialogverse aus dem
oberdeutschen Totentanz: «Herbeigehinkt, mit
deiner Kriicke, | der Tod reisst dich jetzt nieder. |
Der Welt hast du nicht viel gegolten, | komm her,
an meinen Tanz.» ®

Totentanz von Josef Nauer in Lachen SZ




Literatur

Tanz der Toten — Todestanz [Ausstellung: Museum fir
Sepulkralkultur Kassel]. Dettelbach 1998.

Uli Wunderlich. Der Tanz in den Tod. Freiburgi. Br.2001.

Anmerkungen

1 Theodor Klauser. Das altchristliche Totenmahl. In:
Theologie und Glaube 20, 1928, S. 599-608. — Johannes
Quasten. Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen
Antike und christlichen Friihzeit. Miinster 1930, S. 195-247.

2 Carl Andresen. Altchristliche Kritik am Tanz. In: Zeit-
schrift fiir Kirchengeschichte 72, 1961, S. 217-262.

3 Vergleiche Uli Wunderlich, Christoph Morgeli.
Tanzende Tote in einer Aargauer Handschrift des 14. Jahr-
hunderts. In: Uart macabre 3,2002,'S. 145-162.

4 Codex Nr. 452 der Burgerbibliothek Bern.

5 Uli Wunderlich. Der Reigen um den Toten im Sarg. In:
Lart macabre 7, 2006, S. 211-234.

6 Ms. 1404 der Biblioteca Casanatense in Rom & Ms. 49 der
Wellcome Library in London, abgebildet in U.W. Der Reigen.

7" Christian Kiening. Oberdeutscher vierzeiliger Toten-
tanz. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfas-
Serlexikon. Berlin 2004, Sp. 1074-1079. Vergleiche Mischa
Von Perger, Uli Wunderlich. Die &ltesten Textzeugen des
Grossbasler Totentanzes. In: Totentanz aktuell N.F. 11,
2009, Heft 126, S. 7-11.

8 Uli Wunderlich. Zwischen Kontinuitat und Innovation.
In: «Ihr msst alle nach meiner Pfeife tanzen» [Ausstel-

lung: Herzog August Bibliothek, Wolfenbiittel, Bibliothek
Otto Schéfer, Schweinfurt]. Wiesbaden 2000, S. 137-202.

Zur Autorin

Dr. Uli Wunderlich studierte Biologie, Literatur-,
unst- und Medizingeschichte, promovierte tGber

Sterbeszenen in Romanen der Aufklarung und

aMmtiert seit 1999 als Prasidentin der Europaischen

Tc"CEn‘canz-Vereinigung e.V. Damit verbunden ist die
€rausgabe der Monatsschrift Totentanz aktuell,

des Jahrbuchs L'art macabre sowie die Organisati-

Oninternationaler Kongresse.

Kontakt: webmaster@totentanz-online.de

Weitere Infos unter:

Www.totentanz-online.de

Alles da fiir gute Werbung: Kopfchen, Hand und Auge.

Résumé
Les Danses macabres dans
les cimetiéres

Longtemps, les cimetiéres furent un lieu
ou lon mangeait, chantait et dansait. LEglise
s’étant distanciée de ces rites paiens, les
clercs procédérent a un véritable renverse-
ment des coutumes traditionnelles:ils firent
parler et agir les morts, afin de convaincre les
spectateurs de mener une vie qui plaise a Dieu.

En Suisse est attestée l'existence d’une
quarantaine de Danses macabres monumen-
tales, réalisées entre le XIVe et le XX® siecle.
Beaucoup d’entre elles ont été détruites. Vingt-
cing se trouvent ou se trouvaient sur le lieu
méme ou les défunts étaient enterrés ou com-
mémoreés. Si le message de ces Danses ma-
cabres — a savoir que tous les étres humains
sont mortels — est resté le méme jusqu’a ce
jour, laspect des monuments, la composition
et lordonnance des personnages, les motifs
iconographiques ainsi que leur signification
pour les artistes et les spectateurs, se sont en
revanche transformés au fil du temps.

Le danze macabre nei cimiteri

Per molto tempo nei cimiteri si mangiava,
si cantava e si danzava. Dal momento che la
chiesa non ammetteva i rituali pagani, il clero
rovescio le vecchie usanze nel loro contrario:
fece parlare e agire i morti, per convertire il
pubblico a una condotta di vita cristiana.

Fra il XIV e il XX secolo sono documen-
tate in Svizzera circa 40 danze macabre di
carattere monumentale, andate perd in gran
parte perdute. 25 si trovano (o si trovavano)
nel luogo di sepoltura e di commemorazione
dei defunti. Se invariata é rimasta la funzione
di «memento mori» — l'invito a riflettere sulla
condizione mortale dell’'uomo, a cui nessuno
pud sottrarsi — sono invece cambiati, per gli
artisti come per gli spettatori, laspetto dei
monumenti funebri e la composizione del
repertorio di figure, nonché i motivi e il signifi-
cato delle danze macabre.

Bildbearbeitung, Flyer, Broschiiren, Inserate, Logos, Websites etc.

LITHOTEAM
Bl 1500000

Lithoteam AG

Tel. 061 486 98 00
www.lithoteam.ch
info@lithoteam.ch




	Mors certa, Hora incerta : vom Totentanz auf dem Friedhof : die Entstehung der makabren Kunst aus der Abneigung der Kirche gegen "heidnische" Feiern am Grab

