
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 61 (2010)

Heft: 3

Artikel: Mors certa, Hora incerta : vom Totentanz auf dem Friedhof : die
Entstehung der makabren Kunst aus der Abneigung der Kirche gegen
"heidnische" Feiern am Grab

Autor: Wunderlich, Uli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dossier 4

Uli Wunderlich

Mors certa, Hora incerta -
vom Totentanz auf dem Friedhof
Die Entstehung der makabren Kunst aus
der Abneigung der Kirche gegen «heidnische»
Feiern am Grab
Lange Zeit wurde auf Friedhöfen gegessen, gesungen und

getanzt. Da sich die Kirche von heidnischen Ritualen
distanzierte, verkehrten Geistliche althergebrachte
Vorstellungen und Bräuche ins Gegenteil: Sie liessen
Tote sprechen und handeln, um das Publikum zu
gottgefälligem Lebenswandel zu bekehren. Im Bereich der
Sepulkralkultur erinnern bis heute zahlreiche Denkmäler
daran, dass jeder einmal sterben muss.

Totentänze stammen aus dem Bereich der

Sepulkralkultur. Drei Viertel aller ortsgebundenen

Beispiele befinden sich auf Friedhöfen, in
Kreuzgängen, auf den Gräbern zugewandten
Kirchenmauern oder in Beinhäusern. Dennoch
existieren unterschiedliche Auffassungen darüber,

was unter einem Totentanz zu verstehen sei: In
Lexikoneinträgen zum Thema ist von mumienartigen

Gestalten oder Skeletten die Rede, die in
spätmittelalterlichen Darstellungen Vertreter
aller Stände mit sich ziehen. Die Botschaft lautet:
Es trifft jeden. Dem Schicksal, sterben zu müssen,
kann keiner entgehen. Allein die Stunde bleibt
ungewiss. In den meisten Fällen führten lebhafte

Gerippe ihre krampfhaft widerstrebenden
Opfer - hierarchisch angeordnet vom Papst und

vom Kaiser bis hin zu Bettler und Bauer, Mutter
und Kind - in einem irrealen Reigen davon. Die

Mehrdeutigkeit der Bilderfriese, die einerseits
die christliche Ständelehre und andererseits ihre
Aufhebung im Jenseits verkünden, macht bis
heute die Faszination makabrer Kunstwerke aus.

Glaube und Brauch
Im Alltag der Menschen bedeutete Totentanz

vor allem aber Glaube und Brauch. Gemeint waren

zunächst Bestattungs- und Trauerrituale. Bis

ins Mittelalter wurde in ganz Europa an oder auf
Gräbern gegessen, gesungen und getanzt1. Belege

dafür finden sich zuhauf, zunächst in heidnischen

und frühchristlichen Nekropolen, später

in Synodalakten, Konzilsbeschlüssen und
Beichtspiegeln. Mahlzeiten, Lieder und Tänze waren
offensichtlich Ausdruck feierlichen Gedenkens. Sie

dienten dazu, die Verstorbenen in die Gemeinschaft

der Lebenden einzubeziehen.
Den Kirchenvätern, die sich grundsätzlich

von heidnischen Sitten distanzierten, waren Feste

auf dem Friedhof ein Dorn im Auge.2 Sie ergänzten
die privaten Zusammenkünfte zunächst um eine
eucharistische Feier und untersagten den
Hinterbliebenen dann, dabei zu speisen und zu tanzen.
Nachdem Verbote nicht halfen, versuchten Geistliche,

dem Toten- respektive Friedhofstanz im
Hohen Mittelalter eine Wendung im unmittelbar
christlichen Sinn zu geben.3 Sie ersannen Bilder
und Texte, welche die Sünder an ihr Ende erinnern
und zu gottesfürchtigem Lebenswandel bekehren
sollten. Zugleich kamen Spukgeschichten in
Umlauf, in denen Geistererscheinungen als Hilferufe
erlösungsbedürftiger Seelen oder als Vorzeichen
eines Unheils gedeutet wurden. Die im Basler wie
im Berner Totentanz dargestellten Friedhofskanzeln

legen nahe, dass Bettelordensleute und
reformierte Prediger makabre Erzählungen auch in
der Schweiz einsetzten, um die Zuhörer einerseits

zum Almosengeben und zu testamentarischen

Verfügungen zu bewegen und um sie andererseits

von Feiern am Sarg des aufgebahrten Leichnams

beziehungsweise am Grab abzuhalten. Bekannt
sind Beispiele des 14. Jahrhunderts aus dem
Zisterzienserstift Wettingen AG.4

46 k + a 3/2010



IF
;¦:';,

rhì--
'-*^t

y yy
y-

myP
-.,-

y
;.:¦A

mm am>ïûQ n grafe^-sroo n ïflngfraaiSN^^foo neiaui?<cK£)imo«u vmtQy<&*^y£y&y& too ano

1931 liess der Basler Apotheker Theodor Engelmann an die Fassade seines Hauses in der Webergasse Figuren aus dem mutmasslich 1312
entstandenen, längst zerstörten Totentanz im Kreuzgang des Klosters Klingental malen: eine eitle Edelfrau, Tod und Graf, Tod und Jungfer, Tod und
reicher Jurist, Tod und Heidin sowie einen Flöte blasenden Knochenmann. Ausführender Künstler war Alfred Peters

Älteste Zeugnisse
Das älteste Zeugnis eines Totentanzes als

christliches Ritual findet sich im Llibre Vermeil,
erüstanden um 1396/99 im katalanischen Bene-
^ktinerkloster Montserrat.5 Enthalten sind zehn
Nieder. Das ausdrücklich als Rundtanz bezeichne-
*e letzte ist mit einem Leichnam im offenen Sarg
dlustriert und heisst «Ad mortem festinamus»,
übersetzt «Zum Tod hin eilen wir». Die Kombination

scheint ihre Wirkung nicht verfehlt zu
haben, denn Bild und Text tauchen bereits im
trühen 15. Jahrhundert in zwei aus dem süddeut-
Schen Raum stammenden Handschriften wieder
auf6 Zu sehen sind hier wie dort die Noten und
Je ein Reigentanz um das offene Grab: Zirka ein
Mutzend Todgeweihter - Papst, Kaiser, König,
Gdelleute, Bürger und Bauer, Mönche unter-
Scbiedlicher Ordenszugehörigkeit, Bischof und
ordinal - umrunden den Leichnam im Sarg.

as Ordnungsprinzip ist nicht die in einer Rei-
ne absteigende Folge von Vertretern der mittel-
herlichen Gesellschaft, wie sie in den meisten

Nachfolgenden Totentänzen vorkommt, sondern
le Aufteilung in zwei hierarchisch gegliederte

^ruppen. Auf einer Seite stehen die geistlichen,
u* der anderen die weltlichen Ständevertreter,
en Ranghöchsten gegenüber das einfache Volk.

Wenig später entstanden vergleichbare Wer-
'e ln ganz Europa: 1424/25 in Paris, um r440 in
asel und Ulm, schliesslich von Spanien über das
isass bis ins Baltikum. Nur die wenigsten sind
rtialten. Ursprünglich eröffnete ein Prediger die
eihe, später auch ein oder mehrere musizieren-
e Gerippe. Einander abwechselnd treten danach

mumienartige Skelettgestalten und Todgeweihte
hierarchischer Folge auf. In der klassisch ge-

°rdenen Form spricht der Tod den Lebenden an,
r antwortend sein Schicksal beklagt.

.-.".

>: r
;«'.i

rft*F!S
'¦¦fr-y\

y-y-r.;.

de

Der Wunsch, die grossformatigen Wandmalereien

im Gedächtnis zu behalten, sie überregional

bekannt und verfügbar zu machen, hatte
zuerst Abschriften, dann gedruckte Reproduktionen

zur Folge. 1443/47 brachte der Augsburger
Ratsherr Sigismund Gossembrot 24 Monologe
Sterbender zu Papier.7 Viele Forscher halten
seinen Text für den ältesten erhaltenen oberdeutschen

Totentanz, der bis heute abgewandelt und
erweitert wurde. Die berühmteste Version war
die Malerei auf der Friedhofsmauer des Basler

Dominikanerklosters, die entstand, nachdem das

Konzil 1435 vor Ort den Tanz auf dem Kirchhof,
also am Grab, verboten hatte. Unabhängig
davon, dass die Forschung dem Grossbasler Totentanz

eine Vorrangstellung einräumt, stammen

75 Prozent der aus dem deutschsprachigen Raum
überlieferten mittelalterlichen Beispiele aus

Matthaeus Merian stach
für Johann Ludwig
Gottfrieds Historische Chronik
ein Ereignis in Kupfer, das
sich im Jahr 1012 in Kölbigk
zugetragen haben soll: Ein

Pfarrer unterbrach die Messe,

um Männer und Frauen
vom Tanz auf dem Friedhof
abzuhalten. Der Sage nach
missachteten sie sein
Gebot und büssten dafür
mit Krankheit und Tod

a+a3/2010 47



Dossier 4

Bayern, so auch die weltweit bekannteste
Darstellung tanzender Toter: 1493 veröffentlichte
der Nürnberger Humanist Hartmann Schedel in
seiner Weltchronik unter der Überschrift «Imago
mortis» beziehungsweise im Kapitel «Von dem
tod vnnd endschafft der ding» wenige Seiten vor
dem Weltgericht ein Bild, auf dem die Skelette

aus ihren Gräbern steigen ttnd ein ausgelassenes

Fest feiern. Ab 1500 gehören vergleichbare,
«Beinhausmusik» genannte Szenen als Einleitung

zu fast allen Totentänzen. Der Michael Wol-

gemut zugeschriebene Holzschnitt, dessen

Vorzeichnung wahrscheinlich von Albrecht Dürer
stammt, zählt zu den populärsten Werken der
makabren Kunst. Auch wer die Namen der Urheber
nicht kennt, hat das Bild schon einmal gesehen.

Die Abneigung der kirchlichen
Obrigkeit gegen Feiern am Grab
Ein ursächlicher Zusammenhang zwischen

der Entstehung der bislang und im Folgenden
erwähnten Werke mit Pestepidemien, wie er von
vielen Forschern behauptet wird, ist nicht
nachweisbar. Fest steht dagegen, dass die Abneigung
der Kirchenväter gegen «heidnische» Feiern am
Grab die makabre Kunst hervorbrachte. Im Lauf
der Jahrhunderte wurden Trauer- und
Gedächtnisrituale mit Musik und Tanz unverständlich
und gerieten zunehmend in Vergessenheit. Die

Totentänze, ob als monumentale Wandmalerei,
als Druck oder in jedweder anderen Form,
verdanken ihnen ihre Bezeichnung.

Leider weiss die Forschung über die
spätmittelalterlichen Wandmalereien nur wenig. Die

T805 abgenommenen Fragmente des Grossbasler

Totentanzes bezeugen, dass sich das Figurenprogramm

nach der Reformation gravierend verändert

hat. Womöglich waren anfangs nur 24 und
nicht 40 Paare zu sehen. Die wenigen Schweizer
Handschriften warten, gerade so wie die ältesten

Drucke, bis heute auf ihre Edition. Zu klären
bleibt ausserdem, wie sich die längst verblichenen

Darstellungen im Kreuzgang der Kleinbasler
Dominikanerinnen zu denjenigen auf der anderen

Rheinseite verhalten. Noch spärlicher sind
die Angaben zu den vor oder um 1500 entstandenen

makabren Bilderfolgen in Kerns OW und
Raron VS.

Erst für die Denkmäler aus reformatorischer
Zeit bessert sich die Quellenlage. Jüngere Kopien
dokumentieren in Wort und Bild Nikiaus Manuels

Totentanz auf der Friedhofsmauer des Berner

Predigerklosters von 1516/19 sowie den 1528 ent¬

standenen Zyklus aus dem Beinhaus in Wil SG.

Am ursprünglichen Anbringungsort mehr oder
minder vollständig erhalten sind zwei frühneuzeitliche

Beispiele. Die Malereien auf der Aussenwand

der Chiesa S. Giovanni Battista in Sonico

TI, datiert 1527, gehen auf italienische Vorlagen
zurück, sind jedoch arg lädiert. Der gut erhaltene

Aufzug Todgeweihter von 1520/40 im Beinhaus

von Leuk VS verdient nicht bloss wegen seiner
hohen malerischen Qualität Aufmerksamkeit. Er

verbindet unterschiedliche makabre Traditionen

- wehrhaft ausgerüstete Skelette und Gruppenaufzüge

-, wie sie in der französischen Buchmalerei

üblich waren.

Hans Holbein - Basels
erfolgreichster Sittenkritiker
Für die neuzeitliche Geschichte der Totentänze

sind die kleinformatigen, 1524/26 während
der Reformation in Basel von Hans Holbein
entworfenen Holzschnitte international von überragender

Bedeutung. Der gebürtige Augsburger hat
den aus Wandmalereien bekannten reigenartigen

Figurenaufzug nicht einfach zerlegt; er schuf
voneinander unabhängige Bilder. Bei ihm findet
jede Sterbeszene an einem anderen Schauplatz
statt. Dabei geht es nicht mehr in erster Linie
darum, dass alle Menschen einmal sterben müssen.

Wichtiger ist, wie sich der Einzelne im Leben
verhält. Im Mittelpunkt steht die Sittenkritik,
welche die Einstellungen und Handlungen der

Dargestellten - insbesondere der katholischen
Geistlichkeit - als Narrheit entlarvt. Daneben
weist der Künstler auf die Verdrängung des Todes

hin. Er zeigt, dass keiner der Ständevertreter sein
Ende erwartet hat.

Weil Holbeins Formschneider vor Abschluss
der Arbeit starb, erschienen die Bilder mit grosser

Verspätung, erstmals 1538 in einem Lyoner
Erbauungsbuch. Die für ältere Totentänze
typischen Dialoge zwischen dem Knochenmann
und den Sterbenden fehlen, denn das mit
Bibelzitaten und auslegenden Versen versehene Werk
richtet sich nicht an die breite Masse, sondern
setzt gründliches Detailstudium sowie historische

und theologische Kenntnisse voraus. 1542
tauschte der Verleger die katholischen Textbeigaben

gegen bewährte lutherische Trostschriften.
Erst in dieser Form als praktische Handreichung
für Sterbende und ihre Angehörigen wurden
Holbeins Todesbilder zum Erfolgsmodell, das

jahrhundertelang als Vorlage diente und so die

Vorstellung prägte, die sich die Menschen vom

48 k+a3/2010



Totentanz machten. Seine makabren Erfindungen

begegnen uns wieder in den Buchausgaben
der Basler Wandmalereien, in den Gemälden der
huzerner Spreuerbrücke, aus dem Jesuitenkolleg
ebendort, in der Friedhofskapelle der Hofkirche
sowie an zahlreichen anderen Orten.

ÎR fi -^s

-\t

y-

y

~&

m
1524/26 entwarf Hans Holbein in Basel eine
Szene, die international und interkonfessionell
Verbreitung fand: Ein skelettierter Ministrant
begleitet den Pfarrer beim Versehgang. Die
"eiden sind unterwegs, um einem Sterbenden
d'e Beichte abzunehmen und schliesslich die
Letzte Kommunion zu reichen

r. A ^y
N

ss

VA
:. -~y

<WH1'Hl Hl N<

r^m M^
-/'

H

«yy f<f w.

w.% K:*S3
r

StI
%r«\WfCV

Y/.i¦P r
il. n.

Entstehungsgeschichte und Funktion des Totentanzes auf der
Luzerner Spreuerbrücke geben nach wie vor Rätsel auf. Fest steht,
dass Caspar Meglinger und Gehilfen zwischen 1626 und 1635 für
den Steg im Mühlenareal 67 Tafeln schufen, von denen heute nur 46
erhalten sind. Inschriften und Wappenschilde am unteren Bildrand

erinnern bis heute an die Stifter

Jr

<>A

Im jesuitisch geprägten Luzern wurde die Szene im Wesentlichen aus der Stadt in

die freie Landschaft verlegt. Auf dem Gemälde kniet ein Paar im Hintergrund nieder,
dem Betrachter anzeigend, wie man sich als Passant zu verhalten habe

a+a3/2010 49



ï
^t*«¦ yóm -*

k xi
S3

:li

i ¦¦ ¦

3

U&fiS&ÉHBa

^
Die makabren Gemälde im Ritterschen Palast, Luzern, stammen

womöglich aus zwei eng verwandten Totentänzen, denn nur sieben
von acht Leinwänden lassen sich sinnvoll aneinanderfügen. Den

Anfang der Szenenfolge macht die Vertreibung aus dem Paradies.
Während die Skelette geradeso wie bei Hans Holbein musizieren,
bekennt sich Eva schuldig für den Sündenfall. Adams zukünftige

Arbeit deuten Hacke und Schaufel an. Mehrheitlich geht man davon

aus, dass Jakob von Wyl das Werk um 1610/15 für den Luzerner
Jesuitenkonvent malte. Ein paar Jahre später wird ein Totentanz im

Franziskanerkloster erwähnt

Hans Holbeins Beinhausmusik vermittelt zwischen
den alttestamentlichen Szenen des Totentanzes und

der Folge der Ständevertreter. Jahrhundertelang
kopiert wurde derTrommler, der in kniender Haltung

die doppelte Kesselpauke schlägt

J5TK

^
=e

os

Neuschöpfungen im Barock
Im Barock entstanden Neuschöpfungen - in

der ortsgebundenen monumentalen wie in der

graphischen Kunst - vor allem wohl auf Initiative

von Bruderschaften. Dabei handelt es sich

um eine nördlich der Alpen heute kaum noch
bekannte Form der Jenseitsvorsorge: Laien und
Geistliche organisierten sich, um systematisch
der Toten zu gedenken, damit das eigene Seelenheil

zu sichern sowie das Schicksal der Verstorbenen

im Fegefeuer zu lindern. Später verschob
sich der Schwerpunkt auf den Bereich der Sterbe-
und Begräbnisbegleitung. Das schönste Schweizer

Beispiel für das praktische Wirken einer
solchen Vereinigung befindet sich Poschiavo GR. In
der Loggia des r732 wiedererbauten Oratorio di
Sant'Anna ruhen - für Passanten bis heute sichtbar

- die bei der Neubelegung von Gräbern gefundenen

Schädel in langen Reihen auf Gestellen,
die makabre Bilder und Bibelverse zieren. An den
Wänden hängende Bahren beweisen, dass die
Toten ebenfalls dort ausgestellt wurden.

Das Hochformat im Luzerner Regierungspalast kopiert ziemlich
genau die Beinhausmusik aus Matthaeus Merians Kupferstichfolge

zum Basler Totentanz. Den Trommler vorn links hat der Maler
dagegen Hans Holbeins Bildern entlehnt: Die Kappe stimmt überein;

bloss das aus der Bauchhöhle baumelnde Gedärm fehlt

" ^Ëj&:. r. JKr/.- ¦-

€0 ••¦' läX

/-

%

Ü^MWfBPW™

fie*

50 k+a3/2010 a+a 3/2010 51



Dossier 4

'-^—"—-^
r

h.»T„'

'..

y; r:-ain:J.a-S>-

»S jr y-

r- jf ,!•"!55ä
.'"'

>-a

SS« aj;

¦':.;- «i
B

zar

%a ^ rr-

A&¦¦?¦*
'/'Sfö\ *,'»

i *a 4*05
f:'¦<--,V,& *n *€r.rr

ilöS N

All
*:m ¦r.w-, ; Xf fhs^ X ^y« #^;>^

jüä 1*r^ï>it«
£;-

>;-w
»3BB.Ä*»•IS»"

'•' 4rf^-% ¦
¦ ^émzmmm

Was die makabren Wandmalereien in Wolhusen von vergleichbaren Werken unterscheidet, sind echte, in den Verputz eingefügte Totenköpfe.
Die Detailaufnahme des sterbenden Bäckers beweist, dass der namentlich nicht bekannte Künstler und die Handwerker eng

zusammenarbeiteten, um die Schädel perspektivisch genau anzubringen

Spektakulär:
der Totentanz Wolhusen
Die 1661 aus Mitteln der Wendelinsbruderschaft

errichtete Friedhofskapelle in Wolhusen
LU birgt zweifelsohne den spektakulärsten
Totentanz der Schweiz. Einerseits sind die Skelette

hier - angefeuert von paukenden Musikanten

- in Bewegung; sie umzingeln den Besucher
geradezu. Anderseits tragen die Knochenmänner
echte, in den Verputz eingefügte Schädel.

Dergleichen gibt es weltweit wohl kein zweites Mal.

Bilder und Texte gehen eindeutig auf den 1650

erschienenen Sterbensspiegel der Zürcher Gebrüder

Conrad und Rudolf Meyer zurück, letztlich
auf Hans Holbein, wenn auch in stark reduziertem

Umfang. Statt dialogischer Verse gibt es nur
noch Monologe; aus 61 Radierungen sind zwölf
Figurenpaare geworden. Vom Altar aus erkennt
man auf einer Seite Papst, Kardinal, Bischof, Pfarrer,

auf der anderen Seite Kaiser, König, Kurfürst,

Edelmann. Auf der Rückwand kommen Bäcker,

Wucherer, Wirt und Mönch ums Leben.

Verglichen mit Wolhusen wirken die übrigen

Innerschweizer Friedhofstotentänze geradezu

brav. Die 1687 datierte Wandmalerei des

ehemaligen Beinhauses von Hasle LU stellt acht
lebensgrosse Figurenpaare dar: Papst und Kaiser
im Chor, Jüngling, Bauer, Älpler auf der einen
Langseite, Wirt, Schreiber und Müller auf der
anderen, jeweils starr neben dem Tod stehend. Mit
nur zwei Zeilen ungewöhnlich kurze Dialogverse

kommentieren das Geschehen.
Die um 1700 entstandene Tafel aus dem Beinhaus

von St. Jakobus in Emmetten NW besteht

aus 23 hierarchisch absteigenden, in vier Zeilen

angeordneten Feldern. Vorbilder der einzelnen,

ausgesprochen naiv anmutenden Szenen waren
der Grossbasler wie der Holbeinsche Totentanz,
die seit Langem gemeinsam in einer Ausgabe im
Umlauf waren.8

52 k+a3/2010



Die Vielfalt der Gestaltungen
Freiheiten erlaubte sich der unbekannte

Künstler insbesondere bei den niederen Ständen,
da also, wo er Erfahrungen aus seiner Lebenswelt
einbringen konnte: Der Senn melkt, der Schuster
bearbeitet eine Sohle. Auch die monologischen
Vierzeiler sind eine Eigenleistung.

Vom Mittelalter bis heute können makabre
Bilderfolgen aber auch ganz anders aussehen.
Zuweilen verschmelzen der Tod und sein Opfer

zu einer Figur, so etwa 1741 im Beinhaus bei
S- Maria assunta e San Giovanni in Cevio TL Weit
öfter noch tauchen Schädel in Serie mit Insigni-
en verschiedenster Stände auf: als Wandmalerei
m der Seelenkapelle von Rorschach SG, als Relias

in Coglio TI und noch 1775 im Chorbogen der
Friedhofskapelle St. Michael in Andermatt UR.
Wan stelle sich vor, ein Leichnam läge aufgebahrt
lrn Sarg, dann umrunden ihn Vertreter aller Stände,

geradeso, wie es die ältesten mittelalterlichen
Totentänze darstellen.

Wer will, kann dieses Gedankenexperiment
andernorts weiterführen: 1911 malte Albert Hinter

an die Rückwand des ehemaligen Beinhauses
m Kerns OW ein Bild, in dessen Mittelpunkt der
höhnisch grinsende Tod seine Sense wetzt. Zu
seinen Füssen pflückt ein Mädchen Tollkirschen.
Links davon erkennt man den Pfarrer, einen
Soldaten und eine Mutter mit Kind, rechts den
Holzfäller, einen verunglückten Edelweisssammler
sowie eine aufgebahrte Frau. Sie alle sind den
Betrachtenden vorangegangen. Ansonsten zeichnet
sich hier ab, was für die monumentalen Schwei-
Zer Totentänze des 20. Jahrhunderts bezeichnend
lst: die Reduzierung des Figurenpersonals bei
v°Hständigem Verzicht auf Musikbegleitung.

Die acht Glasbilder, die Lothar Albert in den
Jahren 1924/26 für das heute als Aufbahrungs-
raum und Totengedächtniskapelle genutzte
ehemalige Beinhaus in Schwyz schuf, sind dagegen
vergleichsweise konservativ. Hier gibt es noch
Paarige, von Verstexten kommentierte Szenen,
bestehend aus je einem Skelett und einem
Ständevertreter: der personifizierte Tod mit Bauer,
Soldat, reichem Mann und armem Greis. Eingebettet

sind diese Darstellungen in den theologi-
Schen Zusammenhang von Sündenfall, Brudermord,

Auferstehung und Sterbesakrament.
Die Reliefs am 1932 errichteten Eingangs-

Portal zum Gemeindefriedhof in Einsiedeln SZ

Gammen von Albert Kürzi. Links vom Gittertor
etreten Männer und Frauen streng getrennt die

orerie, in der gerade ein Säugling getauft wird,
¦^nf der rechten Seite öffnet ein verschleiertes
Gerippe 16 Todgeweihten das Tor zum Jenseits.

y~yy

.,.-.

vmm¦r -¦

SWB '."'in.IM l|Vlstramlj JjaTlvr.] iraii.'l Uli ,\'i „ami; .Knil'l mm [inumiti ,-,U|[ on -ßduif. iiMiulòliutsilM i|t, « '!iu.ll|li;j mk i ta; m lìcttlliat.,.
öinjilf bra i)iìfe liinljjkliii. Innai ornali .Vii t.« ira ,\ii,i\'n Hol },r |<in l'i ni .'nu lu'itoiiî Ifll, M ml* ni.infatritkantOwtct.oiltlt..-
M111MI Jir i,»> .imi iiMiaVi ut (• tìli«!,T Jini ijcijstro' t luitOwlt miVeIjk« ,'i>-ii _Ran, WS imiti ./aldi ,l(li Trim olm tjptif,.
nu f[," ivi-,! 'à,'i,i limi 'imi'1,'11 iiiaii'i i.him, li mi i\ur,h tyr,\w>\ mio ninil't a'imniihk'l mioivciiou., M wm michiàclir mute ficrh-.

S.

-Xy^'
éCÌ

~^-^.

y,-'
--¦-s / ì.

y -,

frrM
m
i\ü

"'

Auf der Nordwand der Friedhofskapelle in Wolhusen geht es dramatisch zu: Den

Wirt zerrt das übermütige Gerippe nicht bloss an den Haaren, es tritt ihm auch noch in

die Weichteile. Einem reichen Mann setzen Tod und Teufel mit vereinten Kräften zu.
Den wohlgenährten Bäcker trifft nächstens ein Schlag, dieweil der verdutzte Mönch

wie ein Vieh am Strick davongezogen wird

a+a 3/2010 53



Dossier 4

r y* r-. -,

¦ ' »

^mnf^

Die Glasmalereien, die Hans Lothar Albert 1924 für die Totenkapelle
in Schwyz schuf, sind noch fest im christlichen Weltbild verankert.

Im zugehörigen Text lässt er den armen Alten sagen, Sterben
falle ihm leicht, da er im Leben nichts gehabt habe als «Müh und
Plag». Der reiche Herr erkennt dagegen, dass er nun im Angesicht
des Todes mit leeren Händen dasteht

In

¦ m

i

f

Der Stäfner Totentanz von
Hans Jörg Limbach weist
durchaus erotische Qualitäten
auf: Zwei nackte Körper haben
sich lustvoll zum Tanz vereint.
Doch der stolz erhobene Schädel

des Mannes lässt keinen
Zweifel aufkommen, dass die
beiden sich vom Diesseits ins
Jenseits bewegen (siehe S.86)

Vertreter unterschiedlichen Alters und beiden
Geschlechts treten wiederum separat an, wobei
eine Nonne den Zug der Frauen anführt.

Der Totentanz im ehemaligen Beinhaus von
Baden AG ist demjenigen in Schwyz eng
verwandt. August Frey schuf 1938 sechs Glasbilder
für drei Fenster der Sebastianskapelle. Die Reihe

beginnt mit Auferstehung und Eucharistie. Es

folgen der reiche Mann, der Bauer bei der Aussaat,

Mutter und Kind sowie Kain, der seinen Bruder

Abel erschlägt. Hinsichtlich des Entstehungsjahres

erstaunt es, dass die Kriegsthematik keine
Rolle spielt, wie etwa in Albert Hinters makabrer
Wandmalerei in Flüeli-Ranft OW aus dem Jahr

1921.

Lebendig - bis in die Gegenwart
Jüngere monumentale Totentänze behalten

die Konzentration auf familiären Strukturen
weitgehend bei, jedenfalls in der Schweiz. So

ziert den Kirchhof der Gemeinde Lachen SZ seit

1955 ein Wehrmännerdenkmal von Josef Nauer,
auf dessen Sockel die Namen von 27 in den beiden

Weltkriegen verstorbenen Soldaten stehen,
während obenauf eine nackte Frau mit Kind und
ein nackter Mann mit erhobenen Armen mit
dem Tod tanzen.

Vor der Abdankungshalle in Stäfa ZH befindet

sich ein Abguss der Bronze, die Hans Jürg
Limbach Anfang der 60er Jahre zur Erinnerung
an den Industriellen Ernesto Wild schuf. Der Tod

und ein nacktes Mädchen tanzen hingebungsvoll
Gesäss an Gesäss. Lediglich der Schädel der
muskulösen männlichen Figur ist skelettiert. Man
kann erst aus der Nähe erkennen, dass es sich um
eine makabre und nicht um eine erotische Skulptur

handelt.

1982 schuf Helen Denzler-Thut für das Grab

ihres Gatten einen zirka 60 Zentimeter hohen
Totentanz aus Bronzeguss. Die Skulptur auf dem
Zürcher Privatfriedhof Hohe Promenade besteht

aus drei vergleichsweise abstrakten Figuren und

zeigt das Ehepaar mit dem Tod im Reigentanz.
Ganz anders geartet ist der Totentanz von

Schang Hutter auf dem 1994 eingeweihten Friedhof

von Bern-Bümpliz. Das aus Eisenplastiken
und Betonreliefs bestehende Ensemble gehört
zu den originellsten Versuchen, den klassischen
Totentanz wieder in die Sepulkralkultur zu
integrieren. Die von den Architekten Ueli Schweizer
und Walter Hunziker entworfene Anlage gaukelt
keine Idylle vor: Rostige Eisenköpfe mit spitzen
Nasen begrüssen den Besucher. Urnennischen
säumen den Weg, der zu einem Ruheplatz mit
geschwärzten Holzpfählen führt. Erst auf den

zweiten Blick erkennt man, dass die daran
angebrachten farblosen Figuren Leichen darstellen,

ausgemergelte, in der Erde versunkene Körper
im Zustand der Verwesung. Und nur wer sich

Zeit nimmt, die eingeritzten Inschriften zu
entziffern, entdeckt heitere und besinnliche Texte

von Dichtern wie Bettina von Arnim, Peter Bich-

sel, Rainer Brambach, Erich Fried, Friedrich
Hölderlin, Ernst Jandl oder aber Dialogverse aus dem
oberdeutschen Totentanz: «Herbeigehinkt, mit
deiner Krücke, I der Tod reisst dich jetzt nieder. I

Der Welt hast du nicht viel gegolten, I komm her,

an meinen Tanz.» •

Totentanz von Josef Nauer in Lachen SZ

54 k + a3/2010



Literatur
Tanz der Toten -Todestanz [Ausstellung: Museum für
Sepulkralkultur Kassel]. Dettelbach 1998.

Uli Wunderlich. Der Tanz in den Tod. Freiburg i. Br. 2001.

Anmerkungen
¦ Theodor Klauser. Das altchristliche Totenmahl. In:

Theologie und Glaube 20,1928, S. 599-608. - Johannes
Quasten. Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen
Antike und christlichen Frühzeit. Münster 1930, S. 195-247.

- Carl Andresen. Altchristliche Kritik am Tanz. In:
Zeitschrift für Kirchengeschichte 72,1961, S. 217-262.

3 Vergleiche Uli Wunderlich, Christoph Mörgeli.
Tanzende Tote in einer Aargauer Handschrift des H.Jahr¬
hunderts. In: L'art macabre 3, 2002, S. 145-162.

4 Codex Nr. 452 der Burgerbibliothek Bern.

5 Uli Wunderlich. Der Reigen um den Toten im Sarg. In:
L'art macabre 7, 2006, S. 211-234.

6 Ms. 1404 der Biblioteca Casanatense in Rom & Ms. 49 der
Wellcome Library in London, abgebildet in U.W. Der Reigen.

7 Christian Kiening. OberdeutschervierzeiligerToten-
tanz. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon. Berlin 2004, Sp. 1074-1079. Vergleiche Mischa
von Perger, Uli Wunderlich. Die ältesten Textzeugen des
Grossbasler Totentanzes. In: Totentanz aktuell N.F. 11,
2°09,Heft126,S.7-11.

J Uli Wunderlich. Zwischen Kontinuität und Innovation.
In: «Ihr müsst alle nach meiner Pfeife tanzen» [Ausstel-
lung: Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel, Bibliothek
°tto Schäfer, Schweinfurt]. Wiesbaden 2000, S. 137-202.

2ur Autorin
Dr. Uli Wunderlich studierte Biologie, Literatur-,
Kunst- und Medizingeschichte, promovierte über
Sterbeszenen in Romanen der Aufklärung und
arntiert seit 1999 als Präsidentin der Europäischen
fotentanz-Vereinigung e.V. Damit verbunden ist die
Herausgabe der Monatsschrift Totentanz aktuell,
des Jahrbuchs L'art macabre sowie die Organisation

internationaler Kongresse.
Kontakt: webmaster@totentanz-online.de
Weitere Infos unter:
www.totentanz-online.de

Résumé
Les Danses macabres dans
les cimetières

Longtemps, les cimetières furent un lieu
où l'on mangeait, chantait et dansait. L'Eglise
s'étant distanciée de ces rites païens, les
clercs procédèrent à un véritable renversement

des coutumes traditionnelles : ils firent
parler et agir les morts, afin de convaincre les

spectateurs de mener une vie qui plaise à Dieu.
En Suisse est attestée l'existence d'une

quarantaine de Danses macabres monumentales,

réalisées entre le XIVe et le XXe siècle.
Beaucoup d'entre elles ont été détruites. Vingt-
cinq se trouvent ou se trouvaient sur le lieu
même où les défunts étaient enterrés ou
commémorés. Si le message de ces Danses
macabres - à savoir que tous les êtres humains
sont mortels - est resté le même jusqu'à ce
jour, l'aspect des monuments, la composition
et l'ordonnance des personnages, les motifs
iconographiques ainsi que leur signification
pour les artistes et les spectateurs, se sont en
revanche transformés au fil du temps.

Riassunto
Le danze macabre nei cimiteri

Per molto tempo nei cimiteri si mangiava,
si cantava e si danzava. Dal momento che la
chiesa non ammetteva i rituali pagani, il clero
rovesciò le vecchie usanze nel loro contrario:
fece parlare e agire i morti, per convertire il
pubblico a una condotta di vita cristiana.

Fra il XIV e il XX secolo sono documentate

in Svizzera circa 40 danze macabre di

carattere monumentale, andate però in gran
parte perdute. 25 si trovano (o si trovavano)
nel luogo di sepoltura e di commemorazione
dei defunti. Se invariata è rimasta la funzione
di «memento mori» - l'invito a riflettere sulla
condizione mortale dell'uomo, a cui nessuno
può sottrarsi - sono invece cambiati, per gli
artisti come per gli spettatori, l'aspetto dei
monumenti funebri e la composizione del
repertorio di figure, nonché i motivi e il significato

delle danze macabre.

Bildbearbeitung, Flyer, Broschüren, Inserate, Logos, Websites etc.

ifeal

Alles da für gute Werbung: Köpfchen, Hand und Auge. LITH OTEAM
Lithoteam AG

Tel. 061 486 98 00
www.lithoteam.ch
info@lithoteam.ch


	Mors certa, Hora incerta : vom Totentanz auf dem Friedhof : die Entstehung der makabren Kunst aus der Abneigung der Kirche gegen "heidnische" Feiern am Grab

