
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 61 (2010)

Heft: 3

Artikel: Erinnerungskultur : Grabmale als Archetypen von Denkmalen

Autor: Furrer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Essay [ Essai I Saggio

Bernhard Furrer

Erinnerungskultur
Grabmale als Archetypen
von Denkmalen

Denkmalkult und Totenkult
Der moderne Denkmalkultus, sein Wesen und

seine Entstehung: Die kleine Publikation, die Alois

Riegl 1903 in Wien und Leipzig veröffentlicht
hat, gehört zu den wichtigsten Grundlagen in der
Geschichte der Denkmalpflege. Kultus wird darin

in der breiten Bedeutung des lateinischen cul-

tus als Verehrung oder Huldigung sowie als Pflege
oder Ausübung verstanden.

Die von Riegl entwickelten Denkmalwerte
sind in ihren Ansätzen auch auf die Ausübung
des Totenkults übertragbar. So gibt es bei den

Gebräuchen, die sich um das Sterben von
Menschen entwickelt haben, durchaus beide,

Erinnerungswerte und Gegenwartswerte. Und bei den

materiellen Objekten der Erinnerung nach dem
Tod können die Riegl'schen Werte ohne weiteres

identifiziert werden. Alterswert, historischer
Wert und gewollter Erinnerungswert sind
offensichtlich, und auch Gebrauchswert und Kunstwert

sind leicht erkennbar: Friedhöfe und Grabmale

sind Denkmäler par excellence.

Rituale
Dem Tod geht der Vorgang des Sterbens voraus.

Jede Gesellschaft kennt einen ihr spezifischen

Umgang mit dem Sterben. In der

mitteleuropäischen Kultur werden die Menschen in
der letzten Phase ihres Lebens auf den Tod

vorbereitet, in den Tod begleitet. Besondere Rituale
wie ein letztes Versammeln der Familie oder die
Letzte Ölung durch den Pfarrer erleichtern den
Abschied. In andern Kulturen scheiden ältere
Menschen, die ihrer Familie zur Last zu werden

beginnen, traditionsgemäss freiwillig aus dem

Leben; so nehmen alte Eskimos Abschied von
Angehörigen und Freunden und setzen sich auf
eine Treibeisscholle - der Erfrierungstod ist
ihnen gewiss.

Noch ausgeprägter sind die Rituale, die nach
dem Tod eines Menschen Platz greifen, ihn ein
letztes Mal ehren, die Erinnerung seiner
Mitmenschen an ihn stärken, ihn später in ihrem
Gedächtnis wachrufen. Grundzüge und Ausprägung

des Totenkults sind sprechende Zeugnisse

für das Verhältnis der Lebenden zum Jenseits,
und sie charakterisieren eine Gesellschaft und
ihre einzelnen Segmente. Ob der Leichnam
beerdigt oder (wie in Südspanien und Portugal)
eingemauert, ob er verbrannt oder einbalsamiert
wird, wie die Totenfeier ausgestaltet ist, wie das

Gedenken an die verstorbene Person über die Jahre

gepflegt wird, das alles ist Teil der Kultur einer
Gesellschaft.

Die gelebten Bräuche nach dem Tod eines

Menschen haben in unseren mitteleuropäischen
Gesellschaften im Verlauf der letzten Generationen

an Beschaulichkeit, an Einkehr eingebüsst,
sind rationaler, distanzierter geworden. Noch

vor zwei Generationen wurde in der Schweiz
der Tote üblicherweise zu Hause auf seinem Bett,

später im Sarg aufgebahrt, die Verwandten und
Bekannten hatten mehrere Tage Zeit, ihn dort
zu sehen, von ihm Abschied zu nehmen und
mit seinen Angehörigen zu sprechen. Anschliessend

wurde der Leichnam von der Familie, den

Freunden und Nachbarn zur Abdankung in der
Kirche begleitet und danach feierlich bestattet.
Heute dagegen sterben die meisten Menschen im
Heim oder im Spital, der Körper wird rasch

weggeschafft, in wahrhaft kalter Atmosphäre wird er
bis zur Abdankung in einem Aufbahrungsraum
aufbewahrt. Erdbestattungen sind in vielen
Gegenden selten geworden, die an ihre Stelle
getretenen Kremationen finden mehrheitlich ohne

vorgängige Abdankung statt, die Asche wird
nicht in einem Einzelgrab oder einer Urnenanlage

beigesetzt, sondern dem Gemeinschaftsgrab
übergeben. Der Tod ist anonymer geworden.

Das an die Bestattung anschliessende
langdauernde Gedenken an die Toten durch bestimmte

Riten ist allen Religionen gemeinsam. Über die

private Erinnerungsarbeit hinaus erinnern in
mehreren Konfessionen Rituale in vorgegebenen
zeitlichen Abständen an die Verstorbenen, werden

die Verstorbenen gewissermassen im Tod

begleitet. Häufig werden dazu sog. Jahreszeiten
gefeiert, in Form von Messfeiern bei den Katholiken
oder von Lesungen vor dem Grab bei den Juden.

16 k+a3/2010



Materielle Denkmäler
Ein wichtiger Bereich des Totenkults sind die

Erinnerungsobjekte. Dabei ist zunächst an Dinge
zu denken, die an gemeinsam Erlebtes erinnern,
l'otos aus dem Alltag oder Souvenirs von Reisen.
Dazu kommen die Gegenstände, die der Verstorbene

hinterlassen hat, Möbel oder Bilder
beispielsweise. Es sind Andenken, die im täglichen
Leben der Angehörigen weiter präsent sind. Sie
halten das Ge-denken im Kreis der Familie und
der Freunde wach. Manche dieser Objekte haben
neben dem emotionalen auch einen ökonomischen

Wert. Ihre Bedeutung für die Hinterbliebe-
nen hängt von der Beziehung ab, die sie mit dem
verstorbenen hatten: Werden im einen Fall alle
Stücke sorgsam aufbewahrt, stehen in einem
andern die Möbel schon bald im Brockenhaus, sind
die Bilder versteigert. Auch grössere immobile
Objekte wie Häuser und Liegenschaften unter-
1 '

negen dieser Abwägung zwischen emotionaler
Bindung und finanzieller Verfügbarkeit.

Des Verstorbenen soll aber auch in der
Öffentlichkeit gedacht werden. Der Friedhof, Ort
der Erdbestattungen und Urnenbeisetzungen, ist
der Ort dazu. Mit dem Begriff vrithof oder frithof
verband sich im Althochdeutschen ein eingefriedeter

Bereich oder eben Hof, beispielsweise vor
einer Kirche. Hier, auf dem Totenacker wurden
die Toten bestattet. Die Bedeutung als Hof des

ewigen Friedens bildete sich im Verlauf der
Jahrhunderte heraus.

In der christlichen Tradition wird der Tote

in einem Sarg auf dem Friedhof bestattet. Sein

Name wird auf einem Grabmal festgehalten.
Dieses kann ein schlichtes Kreuz, ein einfacher
Steinblock oder - wie in osteuropäischen
Friedhöfen - eine bunt bemalte Platte sein, es kann
auf einer einfachen Rasenfläche oder einem

umgrenzten bekiesten oder bepflanzten Grabplatz
stehen. Es entsteht ein Denkmal, ein für Familie
und Freunde wichtiges Zeugnis, ein Ort des

Gedenkens an den Verstorbenen. Das Grab wird von
den Hinterbliebenen unterhalten, und namentlich

in kleineren räumlichen Verhältnissen achtet

die dörfliche Gemeinschaft genau darauf, wie
die Gräber von den einzelnen Familien gepflegt
werden. Dasselbe gilt für Urnenbeisetzungen
in der Erde oder in einem Kolumbarium, einer

Nischenanlage. Auch sie sind Erinnerungsstätten,

Orte, an denen der Verstorbene gedanklich
besucht wird, an denen man sich an ihn
erinnert, die entsprechend liebevoll gepflegt und
geschmückt werden. Es sind Denkmäler auf Zeit: In
manchen städtischen Friedhöfen werden Gräber
nach einer Generation aufgehoben, um Platz für
weitere Bestattungen zu schaffen.

Die Form des Totenkults mit Totenmalen
ist auch im Judentum ausgeprägt. Die Gräber

fen

*.

a'-

-*

y ¦ •rtr':.¦¦

'" -¦¦!

'':' Ì

"N ¦%¦:¦...•* a\i|Ì y' i
m

y••> -=¦-,

v.•-->..

V«sgi>»"T
--:'. >

SS
"SSfc--.,. y .-«"¦

i.¦m V '--*C/. ^

£.i-., y
rv

sMjV":
.••>r-C **fes- ~î yyy<Mj«rawi ,:y V,£

r, - r, --.... ¦•¦--y-

-y-mywsa m.

Die ewige Totenruhe: Gräber
auf islamischen und jüdischen
Friedhöfen werden nie aufgehoben

und zeigen daher oft
ihr hohes Alter. Die Grabmale
stehen schräg, Platten sind
zerbrochen, Bäume wachsen
aus den Grabstellen oder um
die Grabmale. Friedhof bei
der Moschee von Eyüp, Türkei
(links), jüdischer Friedhof von
Lengnau (rechts)

a+a 3/2010 17



Essay | Essai | Saggio

...'

-

¦-

sK^IÖi
n

Ordentlich ausgerichtet
und sorgsam gepflegt:
die Grabkreuze im
Friedhof der Pfarrkirche
Heiligste Dreifaltigkeit
in Schwarzenberg
(Vorarlberg)

werden bis zum Jüngsten Gericht und damit auf
ewige Zeit beibehalten. Dies führt zu engen
Platzverhältnissen in jüdischen Friedhöfen und zu
sehr alten, teilweise verwitterten oder ruinösen
Grabsteinen, die im Verlauf der Zeit schräg stehen
oder gar umstürzen. Neue Grabstellen werden
dadurch geschaffen, dass über den bestehenden
Gräbern eine zusätzliche Schicht Erdreich
eingebracht wird; darauf werden die alten Grabmale
wieder aufgestellt, und zwischen ihnen werden
neue Bestattungen vorgenommen.

Im Islam ist der Tod dem Leben gleichrangig.
Das Sterben bedeutet lediglich den Übergang in
eine beständige, bessere Welt, der mit dem Jüngsten

Gericht beginnt. Auch die islamischen
Glaubensgemeinschaften gehen daher von der ewigen
Grabesruhe aus. Nach dem Waschen wird der
Tote in ein Tuch gewickelt und seitlich, mit dem
Gesicht gegen Mekka gerichtet, bestattet. Die

Ausbildung des Grabs ist regional stark verschieden;

häufig wird es markiert mit einer sarkophagartigen

Platte oder einer gemauerten Grabstelle
sowie einem Symbol, einer Stele oder einer
höckerartigen Erhöhung über Kopf und Füssen des

Bestatteten. In vielen islamischen Schattierungen

werden die Gräber nicht individualisiert,
eigentliche Grabmale mit Namensinschriften sind
selten. Auf islamischen Grabfeldern in europäischen

Friedhöfen werden allerdings oft Särge und
die Namensnennung des Toten, zuweilen gar die

Aufhebung der Gräber nach 25 Jahren verlangt.
In anderen Glaubensgemeinschaften fehlen

Grabmale völlig. Im Buddhismus ist der sterbliche

Menschenkörper bloss ein Werkzeug, das

Selbst aber die unbegrenzte, strömende Fülle

des Bewusstseins. Daher wird der Leichnam
verbrannt und seine Asche dem Wasser oder der
Erde übergeben. Das Gedenken an den Toten
erfolgt, ohne dass ein öffentlich sichtbares Zeichen
vorhanden wäre. Im Hinduismus ist der Tod eine
Transformation vor der nächsten Reinkarnation.
Auch hinduistische Tote werden daher auf
Scheiterhaufen verbrannt, ihre Asche wird in einen
Fluss gestreut. Totenmale gibt es nicht.

Das Anlegen eines Grabs ist also nicht in
allen Religionsgemeinschaften und nicht überall
üblich. Wenn Gräber angelegt werden, erhalten
sie nicht überall Inschriften, die Verstorbenen
sind in der Öffentlichkeit anonym. Nach der

Grablegung bleiben die Gräber in manchen
Kulturen sich selbst überlassen. Anstelle der
individuellen Erinnerung an die Verstorbenen wird auf
die allgemeine Erfahrung des Todes verwiesen.

Erinnerungsmale sind Denkmale
Grabmale sind Archetypen von Denkmalen.

Sie werden errichtet als langdauernder Bezug zur
Vergangenheit, zu einem Menschen, der eine
bedeutende Stellung im Leben der Hinterbliebenen
eingenommen hat, als geliebte Ehefrau oder
geschätzter Lebenspartner, als Mutter oder Vater, als

Schwester oder Freund. In ihrer Form als

Familiengräber führen sie zudem den Familienverband

zusammen, lassen das Andenken an die familiären

Bande wach werden. So sind es zunächst ganz
private, persönliche Motive, die zum Errichten
eines Grabmals führen. Es weist über die private
Erinnerung hinaus, die an einzelnen hinterlasse-

nen Objekten festgemacht werden kann, an der

Fotografie des Verstorbenen beispielsweise.
Grabmale sind wichtige persönliche Denkmale

im öffentlichen Raum. Sie dienen dem
Vergegenwärtigen einer Person, der Erlebnisse mit
ihr: Die stille Einkehr vor dem Grabmal ist ein

persönlicher Vorgang des Erinnerns. So nehmen
Grabmale einen wichtigen Platz ein im menschlichen

Grundbedürfnis nach Erinnerung, nach dem
Bewusstsein der Vergangenheit und des Herkommens.

Sie berühren die Menschen unmittelbar
in ihrem Innersten. Es ist offensichtlich, dass die

langdauernde materielle Existenz der Grabmale
und ihre Gebundenheit an den Ort der Bestattung
wichtig sind. Beide sind unverzichtbare
Voraussetzungen, um die Erinnerung wachzuhalten.

Zur Erinnerungsarbeit gehört in der christlichen

Kultur auch der pflegliche Umgang mit der

Grabstelle; er ist verwandt mit den Grundzügen
des Umgangs mit Baudenkmalen. So werden

k+a3/2010



Gräber kontinuierlich sorgsam unterhalten. Das
hölzerne oder eiserne Grabkreuz oder der Grab-
stem werden gereinigt und instand gehalten:
Wie bei andern Denkmalen auch ist die
regelmässige Pflege die schonendste Massnahme zur
Erhaltung. Vor dem Grabmal werden Blumen
gepflanzt und gepflegt und so gewissermassen auch
seine Umgebung erhalten. In allen Kulturen gilt
zudem, dass Grabmale als wichtige Erinnerungsmale

hohen Respekt geniessen und vor fremden
Einflüssen geschützt werden. Allerdings können
Grabmale wie die Baudenkmale der Gleichgültigkeit

anheimfallen.

Private und öffentliche
Erinnerungsorte
Über das unmittelbare persönliche Gedenken

von Angehörigen und Freunden hinaus
sind Grabmale bedeutsam in ihrer Verbindung
v°n privater und öffentlicher Erinnerung. Das
Grabmal auf dem Friedhof ist mehr als bloss eine
Private Angelegenheit: es soll den Verstorbenen
ttüt Namen und Lebensdaten auch in der
Öffentlichkeit, in der Dorfgemeinschaft beispielsweise,

präsent halten. Zudem wird oft mit einer
Berufsbezeichnung, allenfalls mit Titeln aller
Art. auf die Stellung des Verstorbenen in der Ge-
Seflschaft verwiesen. Damit wird gleichzeitig die
Bedeutung der Familie als Ganzes unterstrichen,
besonders deutlich kommt dies an den Famili-
enmonumenten zum Ausdruck, die namentlich
ln katholischen Friedhöfen errichtet werden:
uie Bedeutung der Familie und ihrer Mitglieder
s°ll unübersehbar manifest gemacht werden. So

vermischt sich die persönliche Erinnerungskul-
Ur mit dem öffentlichen Sichtbarmachen der
edeutung der verstorbenen Person und mit ihr
erjenigen ihrer Familie. Der Friedhof wird zum

Urt mannigfacher individueller und kollektiver
Erinnerung. Er wird auch Ort der Manifestation
derLebenden.

Eine weitere Ebene der Öffentlichkeit sind die

riedhofsanlagen selbst. In ihnen verweisen Kir-
CJle und Gemeinde mit aller Deutlichkeit auf den
rieden der im Glauben Verstorbenen und auf das

Leben über den Tod hinaus. Diese kultische
Bedeutung führt dazu, dass Friedhöfe heilige Orte
lnd, ihre Entweihung streng geahndet wird.

Auf Friedhöfen wird der verstorbenen Mit-
gheder der Gemeinschaft gedacht und Einkehr
gehalten. Die Gemeinschaft als Ganzes macht
entlieh, wie wichtig ihr die Leistungen der
Vordren und das Andenken an sie sind. Friedhöfe

sind Ausdruck der pietas, die in diesem
Zusammenhang die liebevolle Ehrerbietung innerhalb
der Gesellschaft meint. Ausdruck dieser Bedeutung

einer Ehrerbietung über den Tod hinaus ist
die meist sorgfältige Standortwahl sowie der
zuweilen grosse gestalterische Aufwand, mit dem

Friedhofsanlagen errichtet werden. Ein Beispiel
dafür sind die cimiteri monumentali in
südeuropäisch-katholischen Kulturkreisen.

Das einzelne Grabmal und der Friedhof als

Ganzes sind Archetypen von Denkmalen.
Exemplarisch zeigen sie den Übergang einzelner
Erinnerungsmale aus dem privaten Bereich, an dem
die Gemeinschaft nur beschränkten Anteil hat,

zu Erinnerungsorten, die öffentliche Zeichen der

Erinnerung sind. •

Zum Autor

Bernhard Furrer ist Architekt. Er war Denkmalpfleger
der Stadt Bern und präsidierte die Eidgenössische

Kommission für Denkmalpflege. An der
Accademia di architettura in Mendrisio ist er Inhaber des
Lehrstuhls Recupero, restauro, trasformazione.
Kontakt: benc.furrer@sunrise.ch

Résumé
La culture du souvenir

Les tombeaux sont les
archétypes des monuments:
ils ont pour les survivants une
importante fonction commémorative.

Ils occupent une place
intermédiaire entre le souvenir
privé et la mémoire publique.
Alors que les objets, meubles
ou immeubles, témoignent de la

personnalité du défunt, de son
être et de ses intérêts, son tombeau

marque son appartenance
à la collectivité - les cimetières
sont des lieux de mémoire
collective. Il en résulte une culture
du souvenir, dont la diversité
définit les communautés
religieuses de la même manière que
l'attitude face aux monuments
caractérise les sociétés civiles.

Riassunto
Cultura del ricordo

La tomba rappresenta un
archetipo del monumento: per
chi rimane, ha un'importante
funzione di ricordo. Occupa
una posizione intermedia tra
la commemorazione privata e
la percezione pubblica. Se gli
oggetti mobili o immobili lasciati
dal defunto costituiscono
testimonianze della sua personalità,
della sua identità e dei suoi
interessi, la tomba pone in risalto
la sua appartenenza alla
collettività - i cimiteri sono luoghi
della commemorazione collettiva.

Nasce così una cultura del
ricordo, che nelle sue molteplici
espressioni contraddistingue le
comunità religiose, come
analogamente le diverse attitudini nei
confronti del monumento
caratterizzano le collettività statali.

a + a3/2010 19


	Erinnerungskultur : Grabmale als Archetypen von Denkmalen

