
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 58 (2007)

Heft: 4: Werkstoff Glas = L'art du verre = L'arte del vetro

Artikel: Werkstoff Glas. Überlegungen zur Materialität von Glasmalerei in
Moderne und Mittelalter

Autor: Hediger, Christine / Schiffhauer, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christine Hediger / Angela Schiffhauer

Werkstoff Glas. Überlegungen zur Materialität
von Glasmalerei in Moderne und Mittelalter

Ausserim Zusammenhangmittechnologischen und

restauratorischen Untersuchungen wurde dem Material von

Kunstwerken und somit auch dem Werkstoff Glas in

der kunstgeschichtlichen Forschung nur geringes Interesse

entgegengebracht. Sowohl für Kunstschaffende des

20. Jahrhunderts als auch für Künstler und Auftraggeber
des Mittelalters war das Material aber von zentraler

Wichtigkeit und wurde in vielfältiger Weise als bedeutungstragendes

Element inszeniert.

Als Günter Bandmann E969 seine Bemerkungen zu einer IIconologie

des Materials veröffentlichte, wollte er den Blick der Kunstgeschichte

auf das Material lenken, eine bis dahin vernachlässigte

Grösse in der wissenschaftlichen Betrachtung von Kunstwerken.

Dies mag erstaunen, hat es das Fach bei seinen Objekten doch per
se mit materiellen Artefakten zu tun. Die Erklärung für das

Vernachlässigen der Materialfrage sieht Bandmann in einem umfassend

wirkenden Prinzip begründet, das er als «idealistisch»

charakterisiert. Dem Material kommt dabei eine beschränkte Rolle

zu, weil es als blosses Mittel für das eigentlich Künstlerische - die

Idee - fungiert: «Solange man das Wesen der Kunst in der Idee, im

Disegno und Concetto begründet sah, bezeichnete das verwendete

Material nur das Medium, dessen die nach Anschaulichkeit

drängende Idee bedurfte.»'

Dieses idealistisch-ästhetische System, «das den abendländischen

Kulturzusammenhang von der Antike bis zur Mitte des

19. Jahrhunderts im tieferen Sinn bewirkte»,2 verlor in der Folgezeit

jedoch in dem Masse an Dominanz, in dem das Material eine

grössere Wertschätzung erfuhr.3 Ausgehend von architekturtheoretischen

Überlegungen Gottfried Sempers, der über das Baumaterial

als stilbedingende Qualität nachgedacht hatte, entwickelte

sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts eine Diskussion über

Materialgerechtigkeit auf allen Gebieten der Kunst.4 Die «materialistische»

Auffassung mit ihrer Maxime der Matcrialgerechtigkeit
bestimmte insbesondere die Ästhetik zwischen den beiden

Weltkriegen, wirkte jedoch auch weiterhin in der künstlerischen und

restauratorischen Praxis fort und breitete sich nicht zuletzt in

sämtlichen ästhetischen Bereichen des menschlichen Lebens aus."'

Moderne Glasmalerei und die Forderung

nach Materialgerechtigkeit
Das Interesse am Material beziehungsweise am Werkstoff kann

generell als ein wichtiger Motor in der Entwicklung der modernen

Kunst gelten. Dies trifft auch und in besonderem Masse auf die

Glasmalerei zu. Im Folgenden soll versucht werden, dieses

Materialinteresse mit wenigen Beispielen, die sich aufgrund von

expliziten Äusserungen seitens der Künstler besonders anbieten,

zu illustrieren. Speziell der Blick der Glasmaler auf das Mittelalter

soll dabei Beachtung finden, um sich vor diesem Hintergrund

der Frage nach der Materialität mittelalterlicher Glasmalerei zu

nähern.

Die avantgardistischen Bestrebungen in der modernen

Glasmalerei kamen - trotz der Vielfältigkeit der verschiedenen

Strömungen - darin überein, die traditionelle Glasmalerei des

19. Jahrhunderts mit ihrer «naturalistischen» Bildauffassung zu

überwinden. In der Einleitung zur 1914 publizierten Darstellung
über Geschichte der Glasmalerei von Gottfried Heinersdorff, Inhaber

einer bedeutenden Glasmalerei-Werkstatt, hat der
Kunstkritiker Karl Scheffler die Gründe für die Ablehnung der
historischen Glasmalerei beschrieben: «Das Glasfenster ist in der
Renaissance mehr oder weniger selbständig geworden. Es kam

damals in die Glasmalerei das Illusionistische, der falsche Schein

der Körperlichkeit; das Gegenständliche wurde in einer der Technik

widersprechenden Weise detailliert und damit drang in eine

ganz unnaturalistische Arbeitsweise der Naturalismus.»''

Dem Eindruck, die bildliche Darstellung habe sich von der

Technik beziehungsweise dem Material gelöst, lag die Forderung
nach Materialgerechtigkeit zu Grunde: Die Darstellung müsse

sich der Natur des Materials und dem Wesen der Technik, das ein

Medium vorgibt, unterordnen. Solche essentialistischen Vorstellungen

von Material und Technik führten dazu, die traditionelle

Glasmalerei mit metaphysisch-ethischen Kategorien zu verurtei-

2007.4 K+A A+A I5



len («falscher Schein»). Der Massstab der Materialgerechtigkeit

verlangte in der Glasmalerei geradezu mit Notwendigkeit eine

neue Bildlichkeit.

Der Blick auf das Mittelalter
Gleichzeitig mit der Suche nach «wahreren», das heisst dem

Medium cler Glasmalerei angepassteren Bildformen lässt sich eine

intensive Hinwendung zur Glasmalerei des Mittelalters,
insbesondere der Romanik und Gotik, beobachten.7 Ileinersdorff

schreibt: «Das Ziel unser[er] Zeit aber ist, das gemalte Glasfenster,

das eigentlich nur eine mehr oder weniger gelungene

Übertragung des Tafelbildes oder der Wandmalerei auf das Glasmate¬

rial darstellt, das Glasgemälde also [...] zu überwinden und die

grossen Wirkungen cler alten Fenster unserer gotischen Dome

wieder zu erreichen.»* Die Glasmalereien der gotischen Kathedralen

wurden zum Inbegriff einer ursprünglichen und

materialgerechten Kunst und somit zum generellen Vorbild der modernen

Glasmalerei. Dies hatte auch ein Interesse an der mittelalterlichen

Technik der musivischen Glasmalerei zur Folge, die viele

Künstler für sich entdeckten. Bei dieser Technik wird das in der

Schmelze durchgefärbte Glas in kleine Stücke geschnitten, mit

Schwar/.lot bemalt und erneut gebrannt sowie anschliessend mit

Bleiruten mosaikartig zusammengesetzt. Die Vorgaben dieser

aufwendigen Technik wurden jedoch nicht als Beschränkung emp-

40*i
1 \TO&

«L*» Jffli w
i
i
1

IIli
II
II

wmmm«uniS" il Ca-iRSIM ¦

i,

Hl
E

ir
1
1

iIII
*n
i-3|! HE Mk

1JÜli niilli|| ISdlg1 |B2$fi
5 SIL'
¦ 11 bi ¦¦

<

M
In

PCMMIfrfcj
h;ï wm f sili i
i ' '"-fim;r ,m
Sa. kJaiwwà ì \ i

wa:i ¦ a m> 4
lì ' MJ7 1

4
1

u

frimm*

l6 K+A A+A 2007.4



funden, vielmehr kamen sie den Anliegen der modernen Künstler

und Glasmaler als positive Möglichkeiten entgegen. Sie zwangen

zu einem vereinfachten geometrisch-konstruktiven Bildaufbau,

zu einer flächigem Bildauffassung und zu einer intensiven

Beschäftigung mit der Wirkung und Anordnung von Farben.

Wie sehr die mittelalterlichen Kunstwerke und speziell die

Glasmalereien der Gotik moderne Künstler und Glasmaler in ihren

Bann zogen, belegen zahlreiche Zeugnisse. So berichtete der als

Maler und Bildhauer ausgebildete Otto Freundlich in einem Brief

an Heinersdorff von dem enormen Eindruck, den ein mehrmonatiger

Aufenthalt in Chartres ausgeübt hatte, wo er 1914 im Turm

der Kathedrale sein Atelier einrichten konnte. Er begann, selbst

1 Franz Wilhelm Seiwert, Christus

im Ruhrgebiet, vor 1925, Rheinisches

Landesmuseum Bonn. - Das Glasfenster ist

eines der seltenen Beispiele, das sich von

dem Kölner Künstler in dieser Technik

erhalten hat. Ohne Zusatz von Schwarzlotmalerei

übernehmen einzigdie
Bleiruten die Funktion einerZeichnungin Form

von stark vereinfachten Umrisslinien.

Die durch das Mittelalter inspirierte musivische

Technik entspricht Seiwerts flächiger
Malweise und seiner sachlich-konstruktiven

Bildauffassung als Maler.

2 Alfred Manessier, Sainte Vierge,

1949, Sainte-Agathe, Les Bréseux(Doubs).-
Die Fenster der kleinen französischen

Kirche gehören zu den ersten rein abstrakten

Kirchenfenstern der Moderne. In der

Wirkung sind sie den kleinteiligen Fenstern

des 13. Jahrhunderts, wie wir sie aus

Chartres kennen, verwandt. Dem Künstler

lag jedoch daran, unter Verzicht auf

Schwarzlotbemalung nur das reine farbige

Glasmaterial zur Geltung zu bringen.

3 Ornamentfenster aus der Kollegiats-
kirche in Romont, um 1300, Vitromusée Romont,

Leihgabe des Museums für Kunst und

Geschichte, Fribourg. - Die Scheibe besitzt

noch das originale Bleinetz, das nicht

nur technische Notwendigkeit, sondern zugleich

Ornamentierung des Fensters ist. Als

seltenes Exemplar eines mittelalterlichen

Kirchenfensters ohne Schwarzlotmalerei

wirkt es zusammen mit der schlichten

farbigen Bordüre und dem

geometrischen Flechtbandmuster erstaunlich

«modern».

Glasfenster zu entwerfen, was für seine weitere künstlerische

Entwicklung als abstrakter Maler nach eigenem Bekunden

entscheidend werden sollte.'Wie man seiner Korrespondenz entnehmen

kann, bedeutete der Umgang mit dem Material und das

Zusammensetzen der Gläser ein beglückendes, ja sogar rauschhaftes

Erleben. Nicht mehr der Entwurf, sondern «die Herstellung

des Fensters selbst ist der eigentliche schöpferische Akt».'"

Bei den Künstlern des Bauhauses manifestierte sich das Interesse

für das Material in der Forderung nach einer genauen Kenntnis

des Werkstoffes, verbunden mit einer Besinnung aufdie
spezifischen Eigenarten des jeweiligen Mediums wie zum Beispiel

Form, Linie, Farbe, Fläche, Struktur, Gestalt, Wirkung und Funktion.

aAls Josef Albers 1923 am Bauhaus die Leitung der Werkstatt

für Glasmalerei übernahm, bestand seine Aufgabe darin, solche

Materialkenntnisse in Bezug auf den Werkstoff Glas zu vermitteln.

Er wandte in seinen sandgestrahlten Glasbildern zwar eine neue

Technik an, die der musivischen in vieler Hinsicht unähnlich war;

aber auch er sah sich hierin einer materialgerechten Behandlung

des Glases verpflichtet, mit der er sich in der Tradition mittelalterlicher

Werke glaubte. 1933 äusserte sich der Bauhaus-Künstler

in der 30. Ausgabe der Zeitschrift a bis z, dem organ der gruppe

progressiver künstler, folgendermassen über seine «Glas-Wandbilder»:

«diese glas-wandbilder stellen eine neue bildart dar, die

wesentlich bestimmt ist durch das material (glas) und seine

technische bearbeitung (Schablonenschnitt, überfang-sandstrahl-

behandlung) [...] materialerscheinung, Stofflichkeit, pflege des

werkstoffaussehens (d.h. die <materie>), erfahren in kulturabschnitten

mit konstruktiven interessen gesteigerte beachtung.

unsere technisch interessierte zeit entfaltet dieses <materie>-inte-

resse deutlich, hierin gleich der gotik.»"

Der Künstler Franz Wilhelm Seiwert, einer der Herausgeber

der erwähnten Zeitschrift a bis z und zusammen mit Heinrich

Hoerle der führende Kopf der Kölner Gruppe progressiver Künstler,

fertigte zwischen etwa 1924 und 1933 selbst mehrere
Glasfenster an.'2 Darin nutzte er die Technik der musivischen

Glasmalerei zu ganz oder teilweise abstrakten Bildern, bei denen das

Bleinetz, bestehend aus waagrechten, senkrechten sowie

kreisförmigen Linien, zugleich die geometrische Zeichnung oder die

Umrisslinien der Figuren abgibt (Abb. 1). Entgegen der
mittelalterlichen Tradition verzichtete er hierbei, wie Freundlich und

andere, ganz auf das Schwarzlot. Die bleihaltige schwarze Farbe

war für die Glasmaler des 12. und 13. Jahrhunderts die einzige

Möglichkeit, eine ornamentale oder figürliche Zeichnung sowie

Schattierungen auf das Glas aufzutragen. Der Verzicht auf das

Schwarzlot war im Falle Seiwerts nicht nur eine Konsequenz aus

einer materialgerechten Bildauffassung, sondern entsprach auch

seinem Anliegen, dass die Kunst objektiv, das heisst frei von den

subjektiven Spuren einer individuellen Künstlerhand sein sollte.

Gerade hierin sah er seine Verwandtschaft zu den -meist anonym

gebliebenen - mittelalterlichen Künstlern, deren Werke er nach-

2007.4 K+A A+A \J



weislich studierte. Wie sehr er sich dem mittelalterlichen
Kunsthandwerk verbunden fühlte, mag sich auch darin bekunden, dass

er ab 1927 kunst- und architekturtheoretische Artikel unter dem

Pseudonym «Rogkerus» veröffentlichte.'3 Der in den mittelalterlichen

Quellen als «frater Rogkerus» bekannte Mönch wurde mit

einem Goldschmied aus dem Kloster Heimarshausen identifiziert

und mit mehreren erhaltenen Werken der Goldschmiedekunst in

Verbindung gebracht, ebenso mit Theophilus, dem Verfasser des

vermutlich im ersten Viertel des 12. Jahrhunderts entstandenen

Handbuchs De diversis artibus. '4 Dieses Kompendium ist auch für
die Glasmalerei ein wertvolles und seltenes Zeugnis über die

Technik und den Status dieses Handwerks im Mittelalter.'"'

DerWegzur «reinen» Glasmalerei

Die Entwicklung der modernen Glasmalerei vollzog sich in Frankreich,

von wenigen Ausnahmen abgesehen, etwas verhaltener,

ging es doch in erster Linie um die Erneuerung der «art sacré».'6

Erst mit dem Auftrag für die Fenster der Kirche Sainte-Agathe in

Les Bréseux (Doubs) lieferte Alfred Manessier 1948-1950 den

entscheidenden Anstoss für die abstrakte Glasmalerei im religiösen

Bereich (Abb. 2). Wie Freundlich schulte sich der in Glasmale-

reitechnik noch unerfahrene Maler vor den Originalen in

Chartres.'7 In einem Brief erklärte er dem Chorherrn Ledeur sein

Vorhaben, besonders aber die für ihn wichtige Frage des Schwarzlots.

Er rechtfertigte den völligen Verzicht auf die Verwendung der

schwarzen Glasmalfarbe mit der Absicht, «die Reinheit des Glases

zu respektieren»."1 Auch den Effekt einer Patina, die man mit dem

Schwarzlot erzielen könnte, lehnte er ab, weil er «um jeden Preis

auf den Weg der Wahrheit zurückfinden»"' wollte. Manessier

spricht dem Material also metaphysische Qualitäten wie «Reinheit»

und «Wahrheit» zu. Vor diesem Hintergrund verkommt das

Schwarzlot zu einem «Bestandteil des Verfalls [...], weil man mit

ihm letztendlich das Glas wie ein Tafelbild bemalen kann».2" Dieser

Gedanke der Materialgerechtigkeit, wie er ganz ähnlich bereits bei

Fleinersdorff formuliert ist, führt in seiner radikalen Konsequenz

zu einer völligen a^blehnung des Schwarzlots, eines Materials, das

im Mittelalter gleichsam selbstverständlich zur Glasmalerei

gehörte. So sah sich Manessier denn auch nicht im 12. und 13.

Jahrhundert, sondern in einer älteren Tradition verankert, deren

Ursprünge er im Spanien des 9. Jahrhunderts ansiedelte.

Zu den wenigen erhaltenen Beispielen eines mittelalterlichen

Fensters ohne Schwarzlotmalerei gehört ein ornamentales Fenster

aus der Kollegiatskirche in Romont, das um 1300 datiert wird
(Abb. 3; Farbabb. 4, S. 34). Es besteht in der Mitte aus einem grossen

Anteil an Blankgläsern, deren Wirkung sich aus der geometrischen

/Vnordnung der Bleistege zu einem Flechtbandmuster ergibt;

am Rand wird es von einer Dreieckbordüre in den Grundfarben

Gelb, Rot und Blau umgeben und verdichtet sich mit einem

zusätzlichen Farbakzent im Dreipassbogen. In seiner Abstraktheit
und ohne Schwarzlotauftrag passt es nur schlecht ins Bild, das wir

uns von der Glasmalerei dieser Zeit machen. Gerne wusste man,

was Manessier wohl zu diesem Fenster gesagt hätte, entspricht es

doch voll und ganz seinen Kriterien der Materialgerechtigkeit.

Materialität, ein zentrales Konzept für das Verständnis

mittelalterlicher Glasfenster

Wie die obigen Beispiele zeigen sollten, haben Künstlerinnen und

Künstler des 20. Jahrhunderts im Zuge einer «materialistischen»

Ästhetik das Mittelalter für die Entwicklung der modernen

Glasmalerei äusserst fruchtbar gemacht. In historischer Perspektive

sollte man sich der dabei zugrunde liegenden ästhetischen

Paradigmen allerdings bewusst sein. Im Folgenden soll die Materialität

mittelalterlicher Glasfenster deshalb weniger von den modernen

essentialistischen Vorstellungen einer «Materialgerechtigkeit» aus

in den Blick genommen werden, als vielmehr versucht werden,

das Material als kulturellen Stoff zu verstehen und seine spezifischen

wahrnehmungspsychologischen Qualitäten in die Untersuchung

einzubeziehen.

Im Mittelalter werden die Materialien, aus denen ein Glasfenster

besteht - anders als im Tafelbild späterer Epochen etwa - nicht

zu Gunsten einer möglichst effektiven Simulation oder Imitation

zum Verschwinden gebracht. Die Bleiruten, die Eisenstangen und

die farbigen Glasscherben bleiben als solche erkennbar. Herbert

Kessler hat diese unverhüllte Materialität als ein allgemeines

Charakteristikum des mittelalterlichen Kunstwerkes definiert.2'

Seine Beobachtung gilt allerdings nicht in gleichem Masse für

alle mittelalterlichen Techniken; auf die Glasmalerei und die

Goldschmiedekunst trifft sie jedoch in besonderem Masse zu. Beiden

Techniken ist gemeinsam, dass man das Material, einerseits

wegen seiner Kostbarkeit, anderseits aber auch wegen der mit

ihm verbundenen übertragenen Bedeutungen, nicht verstecken,

sondern vorzeigen will.22

Dass die mittelalterlichen Zeitgenossen dem Material der

Glasfenster grosse Bedeutung zugemessen haben, zeigen nicht

nur die Bildfenster selbst, auch die erhaltenen zeitgenössischen

Kommentare zu Glasfenstern stützen diese Beobachtung. Die

Quellen - seien es Beschreibungen von Glasfenstern durch Besucher,

seien es Liturgietraktate oder Rechenschaftsberichte von

Auftraggebern-thematisieren kaum je die Funktion des Farbfens-

ters als darstellendes Bildmedium. Meist steht vielmehr das Fenster

als Architekturelement im Zentrum, und es sind dessen materielle

Eigenschaften (etwa Zerbrechlichkeit, Kostbarkeit,

Transparenz, leuchtende Qualität. Einbindung in die a\rchitektur etc.),

die beschrieben werden.23

Ein gutes Beispiel dafür liefern etwa die Liturgietraktate des

12. und 13. Jahrhunderts, die den kirchlichen Kultraum und seine

Ausstattung erklärend kommentieren. Sie beschreiben die Fenster

als physische Objekte und als Teil der Architekturhülle und

legen deren materielle F.igenschaften aus. Von Glasbildern ist dabei

nicht die Rede.'4

l8 K+A A+A 2007.4



So hebt Petrus von Roissy in seinem Manuale de misteriis

ecclesiae (erstes Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts) zunächst die

Filterwirkung des Materials Glas hervor, die das Licht durchlässt,

jedoch Wind und Regen abhält. Diese vergleicht er mit dem Wort

Gottes, das analog zu den Glasfenstern die Gläubigen erleuchtet,

gleichzeitig aber das Schlechte von ihnen fernhält. Auch die sich

nach aussen verengenden Fensterlaibungen, die unten quadratische

und oben runde Form der Fenster, schliesslich ihre Kostbarkeit

und die Zerbrechlichkeit werden in diesem Text metaphorisch

ausgelegt.25

: I
: •

1

:

4 Paris, Sainte-Chapelle, Blick in die Apsis.-
Die Glasfenster der Palastkapelle
entstanden zwischen 1242 und 1248. Sie

sind ein Paradebeispiel dafür, dass

schwer lesbare, kleinformatige narrative

Szenen oftmals vor den Augen des

überforderten Betrachters zu leuchtenden

Glasmosaiken verschwimmen. Der

dargestellte Bildinhalt gerät dann zugunsten
der Farbigkeit der Glasscheiben und

somit deren Materialität in den Hintergrund.

5 Madonnenscheibe, um 1200, aus dem

Chorfenster der St. Jakobs-Kapelle
bei Schloss Gräplang ob Flums, Schweizerisches

Landesmuseum, Zürich,

IN35. - Die Beschränkung des Kolorits

auf vier Glasfarben, der Einsatz von

stärker zeichnerischen als malerischen

Mitteln (Bleilinien und Schwarzlot)

unterstreichen die Flachheit und die Materialität

dieses Farbglasfensters.

Zwischen Materialität und Semantik

Neben dem Wissen um die metaphorische Bedeutung der Glasfenster

als Architekturelement sind noch andere, im performativen

Akt der Wahrnehmung selbst zu situierende Momente bei der

Rezeption der bunten Fenster zu berücksichtigen, die nicht
zuletzt aus der starken Präsenz ihrer unverhüllten Materialität

resultieren.

Aleida Assmann hat in ihrem grundlegenden Aufsatz «Die

Sprache der Dinge. Der lange Blick und die wilde Semiose» deutlich

gemacht, dass sich das Bewusstsein von der materiellen

Präsenz eines Zeichens und die verstehende Lektüre desselben

grundsätzlich ausschliessen.26 Sie führt darin vor, dass es zwei diametral

verschiedene Wahrnehmungsweisen eines Zeichens gibt. Die

eine ist auf das Lesen des Zeichens gerichtet und daher darauf

bedacht, von seiner Materialität zu abstrahieren und durch die

Oberfläche zur dahinter liegenden Bedeutung vorzudringen. Diese

Lesart des «schnellen, schlauen Blicks» braucht das materielle

Zeichen nur als Zwischenstation, welche die Vermittlung zum

abwesenden Bezeichneten übernimmt. Das Bildzeichen selbst wird

im Prozess des Lesens beziehungsweise Erkennens transzendiert

und überwunden. Anders die diametral entgegengesetzte

Wahrnehmungsweise des «faszinierten langen Blicks»: Dieser

Beobachterblick bleibt an der Oberfläche hängen und dringt nicht bis

zur abwesenden Bedeutung des Zeichens vor, er verharrt
vielmehr beim faszinierten Staunen vor der präsenten Materialität

des Bildzeichens, die das luzide, schnelle Bildlesen behindert.

Bei der Rezeption von Glasfenstern kommen wohl meist beide

von Assmann geschilderten Beobachterhaltungen zur Anwendung.

Die unverhüllt inszenierte Materialität der Glasbilder und

ihre gleichzeitige offensichtliche Zeichenfünktion provozieren

beim Beobachter ein Oszillieren zwischen dem kurzen, lesenden

und dem langen, fasziniert schauenden Blick.

Zum einen fordern die besonderen Rezeptionsbedingungen

der Glasfenster ein solches Hin- und Herspringen zwischen beiden

Beobachterhaltungen. Fiat sich das Auge noch ungenügend

an die Dunkelheit des Kirchenraumes gewöhnt, sind die Glasfenster

zu weit weg oder ungenügend beziehungsweise übermässig

beleuchtet, so ist das Bild nicht lesbar und der Betrachter
verharrt mit staunendem Blick vor der faszinierenden, farbig
leuchtenden Oberfläche (Abb. 4). Gewöhnt sich das Auge an die

Lichtverhältnisse des Innenraums, tritt der Betrachter näher ans

Glasfenster heran oder verändert sich die Beleuchtungssituation

draussen z. B. durch das Vorbeiziehen eines Wolkenzuges, so wird
das Bild plötzlich lesbar, der Betrachter erkennt das Dargestellte

und wendet seine Aufmerksamkeit vorübergehend von der

Oberfläche und der Materialität des Glasfensters ab und seinem Bildinhalt

zu. Ermüdet er vom anstrengenden Lesen der oft komplexen

gläsernen Bildfolgen, mutieren die Farbfenster wiederum zur

leuchtenden Oberfläche und ihre Materialität schiebt sich erneut

in den Vordergrund.

2007.4 K+A A+A I9



Daneben fördert aber auch die unverhüllte Materialität der

Fenster das Oszillieren zwischen kurzem und langem Blick. Die

sichtbar bleibenden materiellen Einzelteile, aus denen ein

Glasfenster besteht, stehen nämlich oft seiner Illusions- und Bildwirkung

entgegen. So können die horizontalen schwarzen Linien der

a^rmaturen und Windeisen, welche die Glasbilder oft willkürlich

durchschneiden (Abb. 6a, b), zwar beim Bildlesen durchaus

willentlich für einige Zeit ausgeblendet werden. Der Beobachterblick

wird aber früher oder später immer wieder durch eines dieser

materiellen Elemente gestört. Dadurch wird die Aufmerksamkeit

des Betrachters zurück auf das Medium respektive aufdie schiere

Materialität der Objekte gelenkt, was das erneute Umschalten vom

schnellen Lesemodus zum Modus des faszinierten Schauens, zum

langen Blick aufdie materielle Oberfläche provoziert.

Materialität am Beispiel der Flumser Madonna

In der Folge soll am konkreten Beispiel einer romanischen

Mariendarstellung gezeigt werden, wie sich die charakteristische

unverhüllte Materialität des mittelalterlichen Glasfensters

manifestiert und welche Bedeutung sie für das Verständnis des

Glasbildes hat.

Die Marienscheibe aus Elums (Abb. 6; Farbabb. 3. S.34) ist

das älteste erhaltene figürliche Glasfenster der Schweiz.27 Auch

wenn der Begriff der «Glasmalerei» dies evoziert, ist die

Madonnenfigur nicht mit Farbe auf'Glas gemalt, so wie etwa bei der

Tafelmalerei mit Pigmenten und Malmittel auf eine präparierte
Holzunterlage gemalt wird - das Glasbild ist vielmehr weitgehend mit

Glas und Bleiruten gemalt, wobei das gefärbte Flüttenglas28 die

Farben liefert25 und die Bleiruten die Umrisse der Figur zeichnen.

Zwar kommt auch in der Glasmalerei der Pinsel und das Schwarzlot

zur Anwendung. Letzteres überdeckt aber das darunter

liegende Glasstück nie ganz, es liefert lediglich schwärzlich-braune

Schattierungen und opake Linienzeichnungen, sodass sich beim

Glasfenster die materielle Beschaffenheit des Malgrundes -
anders als beim Tafelbild -jederzeit unverhüllt manifestiert.

Die Farbigkeit eines Glasfensters entsteht durch das

Zusammenfügen von Glasscherben und wird durch das vorgefertigt
erworbene Glasmaterial bedingt.1" Die Palette des Glasmalers ist

somit auf die Farben beschränkt, die dem Glasmaler beim Kauf

des Rohmaterials angeboten werden. Die Farbigkeit der Flumser

Maria ist sehr schlicht. Nur vier Farben, weisses (genauer:

durchsichtiges, leicht gelbliches), gelbes, blaues und rotes Glas wurden

verwendet. Dieses Kolorit mit seiner hellen Dominante (helle

Farbtöne und weisser Hintergrund) ist typisch für die frühe deutsche

Glasmalerei, zum Beispiel für die berühmten Augsburger

Propheten (nach 1132). Sie entspricht auch den Informationen,
die der Mönch Theophil in seinem Glasmalereitraktat gibt:
Ausdrücklich empfiehlt er für den Hintergrund die Farbe Weiss.3'

Auch die Palette der Farbgläser, die bei Theophil beschrieben

wird, ist sehr beschränkt. Er nennt lediglich sechs Farben: weis¬

ses, safrangelbes, purpurfarbenes, grünes und blaues Glas, sowie

ein Glas, das er «Galien» nennt (wohl ein Rot).32

Zwischen den einzelnen Farben des Glasfensters gibt es keine

fliessenden Übergänge. Jede Farbe nimmt eine klar umrissene

Fläche ein und wird durch die schwarze Linie der Bleiruten

gerahmt. Auch wenn die Dominanz dieser schwarzen Linien durch

die Wirkung des Durchlichtes etwas gemildert wird.33 hat die

Trennung der einzelnen Farben in klar konturierte Flächen doch

eine starke Schematisierung der Zeichnung zur Folge, die einer

effektiven Realitätssimulation entgegensteht.

Da dem Glasmaler keine Malfarben im Sinne der Pigmentmalerei

zur Verfügung stehen, sind im Glasbild die Lippen, Wangen,

Augen, Zierborten und Ornamentstreifen nur mit zeichnerischen

Mitteln in Schwarzlotmalerei angedeutet und nicht farbig
wiedergegeben. Eine derart kleinflächige Farbaufteilung wäre mit dem

in Bleiruten gefassten Hüttenglas nur sehr schwer zu leisten

gewesen. In manchen Partien des Glasbildes wird die schattierende

Schwarzlotmalerei zwar durchaus zur Evozierung von Plastizität

und Räumlichkeit und somit im Sinne einer Illusionswirkung

eingesetzt, so etwa in den Gewandfalten. In anderen Bereichen, vor

allem dem regelmässig geometrisch gemusterten roten Übergewand

unterstreicht sie jedoch gerade die Flächigkeit des Glases

und steht somit der Illusionswirkung entgegen.

Die angeführten technischen und materiellen Bedingungen,

welche die künstlerische Freiheit des Glasmalers und die

Illusionswirkung seines Werkes einschränken, sind nicht nur als

Defizit zu werten, sie stellen vielmehr insofern einen Mehrwert dar,

als sie die Aufmerksamkeit des Betrachters auf die Materialität

lenken. Gerade dank seiner Materialität besitzt das Glasfenster

aber ganz eigene und höchst wirksame Ausdrucksmöglichkeiten.

Bei der Madonnenscheibe aus Flums ist dabei einmal an die

leuchtende Qualität der Darstellung zu denken - Maria wird
buchstäblich in ihrem himmlischen Lichtleib leuchtend dargestellt -,
was ihr eine zwar nicht irdische, aber für den Gläubigen dadurch

umso eindrücklichere Präsenz verleiht.

Der alternierende lange, fasziniert schauende und kurze,

lesende Blick des Betrachters eröffnet dem Glasfenster zudem

einen zusätzlichen Wirkungsbereich: Die Gottesmutter zeigt sich

nämlich einerseits in der bildlichen Darstellung des Glasfensters

dem schnellen, lesenden Blick. Anderseits ist aber auch der Blick

aufdie Oberfläche, aufdie Materialität des Glasfensters für den

eingeweihten mittelalterlichen Betrachter nicht nur ein ästhetisches

Erlebnis, sondern besitzt daneben eine Bedeutungsdimension.34

So konnte der Gläubige symbolisch das transparente
Material Glas wie das Objekt Fenster selbst, das zwischen Innen und

Aussen vermittelt, als ein Bild für Maria, die Vermittlerin zwischen

Gott und den Menschen, verstehen.

Das Material Glas war in der Bibelexegese ein oft gebrauchtes

Mariensymbol. Wegen seiner Lichtdurchlässigkeit stand das Glas

vor allem für das Geheimnis der Inkarnation. Seine wohl bekann-

20 K+A A+A 2007.4



teste Formulierung hat die Vorstellung bei Bernhard von Clairvaux

gefunden: «So wie der Glanz der Sonne das Glas(fenster)

erfüllt und durchdringt, ohne es zu verletzen, und seine feste

Form mit nicht wahrnehmbarer Subtilität durchstösst, ohne dass

er es weder beim Eintritt noch beim Austritt verletzt, so betrat das

göttliche Wort, der Glanz des Vaters, das jungfräuliche Gemach

und trat dann aus dem geschlossenen Uterus wieder heraus

I...].»35 Das Bild vom Glas als Symbol für die Inkarnation reicht

bis in patristische Zeit zurück und ist für das gesamte Mittelalter

belegt.3''

Wie im bereits besprochenen Text von Petrus von Roissy

beruht auch der Vergleich zwischen Maria und einem Fenster auf

N
*\ :

v !"•" "

m

ibÄ mik üA
m mi

?fiE3i:ìte3iira:

6a, b Links: heiliger Petrus, um 1280/

1295, Chor der Johanniterkirche von Münchenbuchsee;

rechts: heiliger Bartholomäus,

um 1340, Klosterkirche von Königsfelden. -
Rahmenarkade und Petrusfigur
werden auf Schulter- und Kniehöhe durch

die zwei schwarzen horizontalen

Linien der verstärkenden Windeisen

durchschnitten. Die aus zwei Glasscheiben

zusammengesetzte Bartholomäusfigur wird

auf Hüfthöhe durch den breiten,

dunklen Balken der eisernen Armatur
zweigeteilt. Diese Elemente sind für die

Bildrezeption störend, halten beim Beobachter

jedoch das Bewusstsein fürdie Flächigkeit

und die Materialität des Glasfensters wach.

der Vorstellung vom Glasfenster als materiellem Objekt und Teil

der Raumhülle. Dieses Bild besitzt ebenfalls eine weit
zurückreichende Tradition - so vergleicht bereits der heilige Fulgentius

(6. Jh.) Maria mit einem Fenster, durch das der Geist Gottes auf

die Erde gelangt sei.37

Als wäre es eine Illustration des Fulgentiustextes, ist im Flumser

Marienbild die Taube als Symbol des Heiligen Geistes dargestellt,

was für eine Mariendarstellung mit Kind ungewöhnlich ist.

Sie wird von der Rahmung überschnitten und berührt mit ihrem

Kopf das Haupt Marias. Maria ist also durch die Taube mit dem

verbunden, was sich hinter der Rahmenbordüre befindet. Sie steht

in Kontakt mit der göttlichen Sphäre, der die Taube angehört. In

ihrer rechten Hand trägt die Gottesmutter hingegen ein rotes

Kugelobjekt, das entweder die Welt oder die Frucht der Erbsünde

bezeichnet und aufdie irdische Existenz verweist. Diese Hand und

das Kugelobjekt überschneiden die rahmende Ornamentbordüre

und stossen so in den Betrachterraum vor. Dadurch steht Maria

auch im Kontakt mit der irdischen Sphäre. Die Muttergottes

nimmt in dieser Weise eine Mittlerstellung zwischen Diesseits und

Jenseits ein, so wie auch das Glasfenster zwischen Innenraum und

Aussenraum vermittelt.

Das Beispiel der Flumser Madonna macht somit deutlich, wie

das Material, ohne das ein (Glas-)Bild nie denkbar ist, selbst zum

Bedeutungsträger werden kann, der komplementär zur bildlichen

Darstellung wirkt. Das Bild, das grundsätzlich immer ein

ungenügendes Medium ist, um das Nicht-Darstellbare (das Göttliche)

darzustellen, eröffnet so paradoxerweise gerade durch seine

Materialität eine zusätzliche Möglichkeit, das Immaterielle materiell

fassbar zu machen.

Dank ihrer spezifischen Materialität besitzen farbige Glastens-

ter Ausdrucksqualitäten, die sowohl in der Blütezeit des 12. und

[3. Jahrhunderts als auch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

auf je eigene Weise höchst wirksam werden sollten. In beiden

Epochen war die Sichtbarkeit des Materials besonders

relevant. Diese wiederum fördert eine zwischen fasziniert schauendem

und lesendem Blick oszillierende Wahrnehmungsweise, die

durch die Technik des kleinteiligen Glasmosaiks noch zusätzlich

begünstigt wird. Nicht zufällig haben sich moderne Künstler und

Glasmaler unter dem Leitmotiv der Materialgerechtigkeit auf diese

mittelalterliche Technik und auf einen Umgang mit dem Material
Glas besonnen, den sie im Mittelalter vorbildlich verwirklicht
sahen. Während sich die moderne Idee der Materialgerechtigkeit

jedoch mehr auf die sinnliche Erscheinungsweise des Materials

und ein damit verbundenes Ethos bezieht, standen im Mittelalter
die metaphorischen Bedeutungen dieses Werkstoffs im Vordergrund.

2007.4 K+A A+A 21



Résumé

Nombreux sont les artistes et peintres verriers du XXe siècle qui, dans

le sillage d'une esthétique matérialiste, se sont réclamés du Moyen

Age. Leur regard s'orientait, certes de manière quelque peu unilatérale,

par rapport à une perspective «adaptée au matériau», mais ce

faisant, ils étaient remarquablement en avance sur l'histoire de l'art qui,

en dehors des analyses technologiques, ne se préoccupait guère de

cet aspect. Or, ces artistes modernes ignoraient la tension particulière

existant entre la mise en scène du matériau et sa fonction représentative,

bien que celle-ci soit inhérente aux œuvres médiévales et les

caractérise de manière décisive. C'est cette tension que nous mettrons

ici en évidence à l'exemple du vitrail roman de la Vierge à l'Enfant de

l'église de Flums(SG).

Riassunto

Non sono pochi gli artisti e i pittori su vetro che nel XX secolo, nell'ambito

di un'estetica materialista, si sono richiamati al Medioevo. Per

quanto unilaterale, la loro prospettiva focalizzata sulla "verità dei

materiali" ha notevolmente anticipato la ricerca storico-artistica, che a

prescindere da studi di carattere tecnologico aveva dedicato fino ad

allora scarsa attenzione ai materiali delle opere medievali. I moderni

hanno però trascurato la peculiare tensione fra la messa in scena dei

materiali e la funzione rappresentativa, che distingue e determina in

misura decisiva le opere del Medioevo. Questa tensione è qui illustrata

attraverso la vetrata romanica di Flums, raffigurante una Madonna

con Bambino.

ANMERKUNGEN

Dieser Beitrag entstand im Rahmen

des Nationalen Forschungsprogramms

Medienwandel - Medienwissen -
Medienwechsel. Historische Perspektiven

der Universität Zürich. Der Leiterin

des Teilprojektes «Kommunikation

mit Bildern aus Glas, Licht und Farbe»,

Brigitte Kurmann-Schwarz, danken

wir herzlich für die intensiven Diskussionen

und für zahlreiche wertvolle

Hinweise und Anregungen. Ebenso sei

dem Vitrocentre Romont und seinem

Direktor, Stefan Trümpier, für die

Zusammenarbeit gedankt.

i Günter Bandmann, «Bemerkungen

zu einer Ikonologie des Materials»,

in:Städel-Jahrbuch NF2,1969,
S. 75-100, hier S. 75.

2 Ebd., S. 76.

3 Wolfgang Kemp sieht in dieser

Entwicklung, anders als Bandmann,

nicht so sehr einen Ablösungsprozess

vorliegen, als vielmehr den Versuch,

neue Werkstoffe in den Kanon der

klassischen Kunstmaterialien

einzugliedern, vgl. Wolfgang Kemp, «Mate¬

rial der bildenden Kunst. Zu einem

ungelösten Problem der Kunstwissenschaft»,

in: Prisma. Zeitschrift der

Gesamthochschule Kassel, H. 9,1975,
S. 25-34, bes. S. 25.

4 In Bezug aufdie Glasmalerei vgl.

neuerdings vor allem Brigitte Kurmann-

Schwarz, «Die Glasmalerei. Einleitung»,

in: Peter Kurmann (Hrsg.), Die Kathedrale

St. Nikolaus in Freiburg.

Brennspiegel der europäischen Gotik, Lau-

sanne/Fribourg 2007, S. 158-161, hier

S.159-160.

5 Vgl. Wolfgang Brückner, «Dingbedeutung

und Materialwertigkeit. Das

Problemfeld», \n: Anzeiger des

Germanischen Nationalmuseums und

Berichte aus dem Forschungsinstitut

für Realienkunde, 1995, S. 14-21.

6 Karl Scheffer, «Einleitung», in:

Gottfried Heinersdorff, Die Glasmalerei.

Ihre Technik und ihre Geschichte,

Berlin 1914, S. 11.

7 Vgl. auch Kurmann-Schwarz 2007

(wie Anm. 4), S. 159-160.

8 Heinersdorff 1914 (wie Anm. 6),

S. 51-52.

9 Brief vom 22.12.1917: «Ich war ca.

5 Monate der Welt in Chartres verfallen

und bin für mein Leben lang gezeichnet

daraus hervorgegangen», zit. in:

Maria-Katharina Schulz, Glasmalerei

der klassischen Moderne in Deutschland,

Frankfurt a. M./Bern/New

York/Paris 1987, S. 166. Rückblickend

notierte Freundlich 1935 zu seinem

ersten Entwurf für ein Fenster:

«Instinktiv und belehrt durch das Studium

alter Glasmalerei aus dem zwölften

und dreizehnten Jahrhundert hatte ich

auch trapezartige Flächen in dem

Entwurfgemalt, und diese konnten durch

den Diamanten leicht aus dem Glas

geschnitten werden. Dies Erlebnis war

für den Entwurf eines zweiten Fensters

von grosser Bedeutung für mich. Es

sollte aber für meine weitere künstlerische

Entwicklung von noch grösserer

Bedeutung werden, was ich damals

allerdings noch nicht erkannte», aus:

«Bekenntnisse eines revolutionären

Malers», auszugsweise abgedruckt

in: Uli Bohnen (Hrsg.), Otto Freundlich.

Schriften, Köln 1982, S. 197-202, hier

S. 197. Die Zitate sind nicht nur insofern

interessant, als sie die

Auseinandersetzung Freundlichs mit dem

Mittelalter belegen, sondern die

Wichtigkeit des Mediums Glasmalerei

überhaupt für die Entwicklung der

abstrakten Malerei veranschaulichen.

10 Briefvom 24.11.1927, zit. in:

Schulz 1987 (wie Anm. 9), S. 173.

Ausführlich zu Freundlich als Glasmaler

vgl. ebd., S. 165-185. Ähnlich wie

Freundlich betonte auch Ewald Mataré

in seinem Tagebuch 1922 die Wichtigkeit

der eigenhändigen Erfahrung mit

dem Material im Sinne einer

Materialgerechtigkeit: «Glasfenster machen

und selbst malen und zusammensetzen

das ist ein materieller Weg, aus

dem der künstlerische Prozess aufbauend

den Stil schaffen kann» (zit. n. ebd.,

S.106).

11 a bisz (3. folge, blatt 30), S. 117,

abgedruckt in: Uli Bohnen, Dirk

Backes (Hrsg.), Der Schritt, der einmal

getan wurde, wird nicht zurückgenommen.

Franz W. Seiwert. Schriften, Berlin

1978. Zu den Glasbildern vgl. Laura

L. Morris (Hrsg.)Jose/7l/£>ers. Glass,

Color, and Light, Ausstellungskat.

Peggy Guggenheim Collection, Venedig;

losef Albers Foundation, Orange,

New York 1994.

12 Vgl. WVZ-Nr. 4-12, in: Franz W.

Seiwert. 1894-1933. Leben und Werk,

Text und Werkverzeichnis von Uli

Bohnen, Ausstellungskat. Kölnischer

Kunstverein u.a., Köln 1978, S. 114-115,

weitere Abbildungen in Schulz 1987

(wie Anm. 9), Abb. 64-67.

13 Soden Artikel «Das Bauhaus in

Dessau», in: Westdeutsche Bauschau,

2. Jg., Nr. 27,1927, abgedruckt in:

ebd., S. 239-243; ebenso den Artikel

«Gibt es eine neue Architektur?», in:

Westdeutsche Bauschau, 1. Jg., Nr. 19

(1. Juni 1927), abgedruckt in: Bohnen/

Backes 1978 (wie Anm. 11), S. 56-59.

14 Möglicherweise war Seiwert die

Identifizierung Rogers von Heimarshausen

mit dem Autor des Handbuchs,

der sich selbst «Theophilus» nannte,

bekannt; sie wurde erstmals 1874

vorgenommen. Als gesichert gilt sie erst

seitderStudievon Eckhard Freise:

«Zur Person desTheophilus und seiner

monastischen Umwelt», in: Anton

Legner (Hrsg.), Ornamenta Ecclesiae 1,

Ausstellungskat. Schnütgen-Museum

inderJosef-Haubrich-Kunsthalle,

Köln, 1985, S. 357-362. Neuerdings

wurden jedoch wieder berechtigte

Zweifel an der Identifizierung laut -vgl.
Hiltrud Westermann-Angerhausen,

Andreas Speer, «Ein Handbuch

mittelalterlicher Kunst? Zu einer relecture

der Schedula diversarum artium», in:

Christoph Stiegemann, Hiltrud

Westermann-Angerhausen (Hrsg.), Schatzkunst

am Aufgang der Romanik. Der

Paderborner Dom-Tragaltar und sein

Umkreis, München 2006, S. 249-258.

15 Selbst für Heinersdorff schien

es noch eine wichtige Quelle

darzustellen. Siehe Heinersdorff 1914 (wie

Anm. 6), S.14.

16 Vgl. Maurice Denis, Nouvelles

théories sur l'art moderne, sur l'art
sacré. 1914-1921, Paris 1922.

17 Vgl. Alfred Manessier. Les vitraux

- die Glasmalereien, hrsg. vom Musée

Suisse du Vitrail, Romont, und Centre

International du Vitrail, Chartres, Bern

1993, S. 49.

18 «Gott ist Licht» (Gespräch

zwischen Pierre Encrevé und Alfred Ma-

nessiervom 16.08.1992), abgedruckt

in: Manessier 1993 (wie Anm. 17),

S. 21. Der abstrakte Maler Willi

Baumeister äussert sich in seiner 1947

erstmals publizierten Abhandlung

«Das Unbekannte in der Kunst» in

Zusammenhang mit den Kathedralfenstern

zur Reinheit der Farbe in der

Glasmalerei: «In der Glasmalerei hatdie

reine Farbe verbunden mit den Kontrasten

von farblosem Glas und mit der

dunklen Verbleiung ihre besondere

Domäne. Die Fenster der Kathedralen

2 2 K+A A+A 2007.4



bringen mittels des durchfallenden

Lichtes eine weitgehend reine Farbkraft

zustande.» (ders.. Das Unbekannte in

der Kunst, 2. Aufl. Köln i960, S. 54).

19 Brief vom 23. Oktober 1948,

abgedruckt in: Manessier 1993 (wieAnm. 17),

S.25.

20 Manessier 1993 (wie Anm. 17),

S. 26. Zu Manessier und seinem Streben

nach Materialgerechtigkeit vgl.

auch Kurmann-Schwarz 2007 (wie

Anm. 4), S. 160; ausserdem dies., «Die

Fenster von Alfred Manessier», in:

Kurmann 2007 (wie Anm. 4), S. 181-

185, bes. S. 185.

21 Kessler spricht von «overt materiality»,

zit. in: Herbert L. Kessler, Seeing

Medieval Art, Toronto 2004, S. 19. Wir

benutzen in der Folge den davon

inspirierten deutschen Ausdruck «unverhüllte

Materialität».

22 Dies hat beispielsweise Bruno

Reudenbach für die Schatzkunst

gezeigt: Bruno Reudenbach, <«Gold ist

Schlamm>: Anmerkungen zur

Materialbewertung im Mittelalter», in:

Monika Wagner, Dieter Rubel (Hrsg.),

Material in Kunst und Alltag, Berlin

2002, S. 1-12, bes. S. 1-5.

23 Vgl. z. B. die frühen Quellen, die

Josef Ludwig Fischer, Handbuch der

Glasmalerei, Leipzig 1937, S. 1-15,

zitiert und die bei Rüdiger Becksmann,

Vitrea dedicata. Das Stifterbild in der

deutschen Glasmalerei des Mittelalters,

Berlin 1975, S. 58-65 angegebenen

Textstellen. Vgl. auch die

Kommentare des Abtes Sugervon Saint-

Denis zu seinen Glasfenstern: De

consecratione, 301-302, sowie De

administratione, 1208-1210, in: Andreas

Speer, Günther Binding (Hrsg.),

Abt Sugervon Saint-Denis. Ausgewählte

Schriften. Ordinatio, Deconse-

cratio, De administratione, 2. Aufl.

Darmstadt 2005, S. 224, 362. Zur Rolle

der Materialität in Sugers Texten vgl.

u.a.: Martin BQchsel, Die Geburt der

Gotik. Abt Sugers Konzept für die

Abteikirche Saint-Denis, Freiburg i. Br.

1997, S. 84-91.

24 Zur Bedeutung des anonymen

Speculum Ecclesiae, des Rationale

divinorum officiorum des Guillelmus

Durandus und des Manuale de miste-

riis ecclesiae des Petrus von Roissy

für das Verständnis mittelalterlicher

Glasfenster vgl. Brigitte Kurmann-

Schwarz, «<Fenestrevitree...siginifi-

cant Sacram Scripturam>. Zur Media-

lität mittelalterlicher Glasmalerei des

12. und 13. Jahrhunderts», in: Rüdiger

Becksmann (Hrsg.), Glasmalerei im

Kontext. Bildprogramme und

Raumfunktionen. Akten des XXII. Internationalen

Colloquiums des Corpus Vitrea-

rum, Nürnberg 2005, S. 61-73.

25 «Fenestre vitree que sunt in ecclesia

per quas ventus et pluuia arcentur

et claritas solis transmittitur significant

sacram scripturam que a nobis

nociua repellit et nos illuminât. Hee

fenestre latiores interius sunt et exte-

rius strictiores, quia misticus sensus

amplior est intellectu literali. Vel per

fenestras intelliguntur sensus corporis,

qui exterius debent coartari, ne

mors intret per fenestras, ne vanitates

hauriant, et intus dilatari, ut delecten-

tur in spiritualibus. Sunt autem fenestre

quadrate in inferiori, quia prelati

debent quadrari in virtutibus. Sunt et

rotunde in superiori, quia debent per-

fecti esse, et pro eternis Deo seruire,

qui est Alpha et Omega. Sunt magne et

sunt parue, quia non omnes sunt eius-

dem capacitatis. Fragilitas vitri significai

quod tesaurum istum habemus in

vasis fictilibus. Unde Apostolus in lia

ad Corinthios: Tesaurum istum habemus

in vasis fictilibus.» Zit. in: Marie-

Thérèse d'Alverny, «Les Mystères de

l'église, d'après Pierre de Roissy», in:

Pierre Gallais, Yves-Jean Riou (Hrsg.),

Mélanges offerts à René Crozet, Bd. 2,

Poitiers 1966, S. 1085-1104, hier

S. 1095-1096.

26 Aleida Assmann, «Die Sprache

der Dinge. Der lange Blick und die

wilde Semiose», in: Hans Ulrich Gum-

brecht, Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.),

Materialität der Kommunikation,

Frankfurt a. M. 1995, S. 237-251.

27 Die um 1200 zu datierende

Glasscheibe, die aus dem Chor der St.

Jakobskapelle bei Schloss Gräplang ob

Flums stammt, befindet sich heute im

Schweizerischen Landesmuseum in

Zürich. Vgl. Ellen J. Beer, Die Glasmalereien

der Schweiz vom 12. bis zum

Beginn des 14. Jahrhunderts, Basel

1956 (Corpus Vitrearum Schweiz 1),

S. 17-22, und zuletzt Helga Schmied-

Neukomm, «Le vitrail de Flums:

Iconographie et culte mariai», in: Zeitschrift

fürschweizerische Archäologie und

Kunstgeschichte 47,1990, S. 213-234

(beide mit Angaben zu der älteren

Literatur).

28 Hüttenglas ist in der flüssigen

Masse gefärbtes Glas, das für Glasfenster

zu Kugeln geblasen und danach

zu flachen Platten weiterverarbeitet

wurde. In den deutschsprachigen Re¬

gionen war im Mittelalter das Zylinder-

Blas-Verfahren vorherrschend und

auch für das gläserne Rohmaterial der

Flumser Madonna wurde wahrscheinlich

dieses Verfahren benutzt. Dabei

wurde die geblasene Glaskugel zu

einem länglichen Zylinder verformt,

der anschliessend aufgeschnitten und

zu einem Rechteck geglättet wurde,

vgl. Sebastian Strobl, Glastechnik des

Mittelalters, Stuttgart 1990, S. 27 und

S. 55-59-

29 Die einzige Ausnahme ist das ab

1300 aufkommende Silbergelb. Dieses

ist im Mittelalter die einzige bunte

Farbe, die mit dem Pinsel auf das

Glasstück aufgetragen werden kann. Vgl.

zum Silbergelb zuletzt Claudine Lautier,

«Die Erfindung des Silbergelbs in

der Glasmalerei», in: Kölner Domblatt,

Jahrbuch desZentral-Dombau-Vereins

64,1999, S. 227-260.

30 ObwohlTheophilus in seiner

Schedula die Glasherstellung als ein

Teil des Arbeitsgebiets des Glasmalers

beschreibt, muss man fürs Mittelalter

davon ausgehen, dass die Glashütten

in der Realität örtlich und personell

von den Glasmalerateliers getrennt

waren. Vgl. dazu Ivo Rauch, «Anmerkungen

zur Werkstattpraxis in der

Glasmalerei der Hochgotik», in:

Himmelslicht. Europäische Glasmalerei

im Jahrhundert des Kölner Dombaus

(1248-1349), hrsg. von Hiltrud Wester-

mann-Angerhausen, in Zusammenarbeit

mit Carola Hagnau, Claudia

Schumacher und Gudrun Sporbeck,

Ausstellungskat. Schnütgen-Museum in

Zusammenarbeit mit dem Corpus

Vitrearum Deutschland, Freiburg i. Br.,

Köln 1998, S. 103-106, bes. S. 104.

31 Vgl. Erhard Brepohl, Theophilus

Presbyter und das mittelalterliche

Kunsthandwerk, Bd. 1: Malerei und

Glas, Köln/Weimar/Wien 1999, S. 157.

32 Vgl. dazu Fischer 1937 (wie

Anm. 23), S. 198, und Brepohl 1999

(wie Anm. 31), S. 189-193.

33 Die leuchtenden Farbflächen dehnen

sich durch die Wirkung des Lichtes

etwas aus, sie «fressen» optisch an

den Rändern der opaken Flächen,

sodass die schwarzen Linien der Bleie

im Durchlicht etwas dünner erscheinen

als im Auflicht.

34 Vgl. dazu die etwas zugespitzte

Formulierung von Bandmann über die

Rolle der Materialität im «idealistischen

ästhetischen System», zu dem

er auch das Mittelalter zählt: «[...] es

handelt sich niemals um Würdigung

des Materials wegen seiner sinnlich

wahrnehmbaren stofflichen Qualitäten.

Wo diese frei zur Wirkung gebracht

werden, sind vielmehr die metaphorischen

Qualitäten bestimmend [...]»,

in: Günter Bandmann, «Der Wandel

der Materialbewertung in der

Kunsttheorie des 19. Jahrhunderts», in:

Helmut Koopmann, J. Adolf Schmoll gen.

Eisenwerth (Hrsg.), Beiträge zur Theorie

der Künste im 19. Jahrhundert 1,

Frankfurt a.M. 1971, S. 129-157, hier

S.134.

35 «Sicutsplendorsolisvitrum

absque laesione perfundit et pénétrât

eiusque soliditatem insensibili subtili-

tate pertraicit nee cum ingreditur, violât

nee, cum egreditur, dissipât: sic

Dei verbum, splendor Patris, virginum
habitaculum adiit et inde clauso utero

prodiit [...]». Zit. in: Anselm Salzer,

Die Sinnbilder und Beiworte Mariens

in der deutschen Literatur und lateinischen

Hymnenpoesie des Mittelalters,
Linz 1893, S. 74.

36 Vgl. die zahlreichen Belege bei

Salzer 1893 (wie Anm. 35), S. 71-74.

37 Vgl. Fulgentius, zit. nach Thomas

Livius, The blessed virgin in the Fathers

of the First Six Centuries, London 1893,
S. 138. Für spätere Belege vgl. Salzer

1893 (wie Anm. 35), S. 525-526.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1: Landschaftsverband Rheinland /
Rheinisches Landesmuseum Bonn.-
2: © 2007 by ProLitteris, 8033 Zürich;

Foto Angela Schiffhauser. - 3: Vitro-

centre Romont (Yves Eigenmann,

Fribourg). -4: Archiv Peter Kurmann. -
5: Schweizerisches Landesmuseum

Zürich, Neg. COL-22717-6a, b: Brigitte

Kurmann-Schwarz

ADRESSE DER AUTORINNEN

Dr. Christine Hediger/

Angela Schiffhauer, MA,

Vitrocentre Romont, Au Château,

CP 225, CH-1680 Romont

2007.4 K+A A+A 23


	Werkstoff Glas. Überlegungen zur Materialität von Glasmalerei in Moderne und Mittelalter

