
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 2: Synagogen = Synagogues = Sinagoghe

Artikel: Synagogen : zwischen religiöser Funktion und räumlicher Inszenierung

Autor: Picard, Jacques / Epstein, Ron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacques Picard / Ron Epstein

Synagogen -zwischen religiöser Funktion
und räumlicher Inszenierung

Im Gegensatz zur Synagoge des Mittelalters, die sich -
der Kirche untergeordnet-an Bauformen ihrer

Zeit orientierte und als Zweckbau starkzurückhielt,
hat der Synagogenbau der Neuzeit eigenwillige
Formen und Stilelemente geschaffen, die als Ausdruck

einer sich integrierenden jüdischen Bevölkerung

zu verstehen sind. Im 19. Jahrhundert entstand in der

Schweiz ein neuer Bautypus, der parallel zur

Entwicklungdes deutschen und französischen

Synagogenbaus eine bürgerliche jüdische Identität

sucht, ohne dabei auf historisch gewachsene Formen

oder religiöse Traditionen zurückgreifen zu können.

Im ig. Jahrhundort hatten die Juden in den Gesellschaften

westeuropäischer Staaten im Grunde vier Optionen zur Partizipation:

eine Taufe zu nehmen, um durch eine der christlichen Konfessionen

das «Entrébillet in die Gesellschaft» (Heinrich Heine) zu

erwerben; oder aber eine Hxistonz ganz ohne und ausserhalb

aller Konfessionen zu führen, was allerdings schwierig war, weil

das gesellschaftliche Klima durch eine zwar verbürgerlichte, aber

nicht weniger akzeptierte «Religiosität» mit christlicher Codierung

geprägt blieb; oder sich, wie ein strenger Teil der Orthodoxie,

von der Gesellschaft abzuwenden, an einer strikten Befolgung

tradierter Regeln und Gebräuche festzuhalten und damit

eine freiwillige Selbstausgrenzung zu leben; oder dann innovativ

ein liberales Judentum auszufonnulieren, das, wie die christlichen

Kirchen, nunmehr «konfessionalisiert» war und sich dem

privaten Zweck des religiösen Kultus widmete, welcher reformiert

und liturgisch «neuzeitlich» gestaltet wurde. In jenen

europäischen Staaten, in denen die Emanzipation der Juden und die

Homogenisierung divergierender gesellschaftlicher Kräfte zum

Tragen kam, setzte gleichzeitig auf einer politischen Ebene eine

Identifizierung der Juden mit den jeweiligen nationalstaatlichen

Orientierungshorizonten ein-sei dies in einer deutschen,

französischen, englischen, ungarischen, polnischen odor italienischen

Komponente der kulturellen Anpassung. Man war jetzt «deut¬

scher Staatsbürger mosaischen Glaubens» oder «Schweizerbürger

mit israelitischer Konfession».'

Die Entstehungvon Konfessionsgemeinden
im 19. Jahrhundert

Allein die Bezeichnung der jüdischen Gemeinden in der Schweiz

während dos 19. .Jahrhunderts macht dieso neue Selbstverortung

klar: Israelitische Cultusgomcindi» oder Religionsgesellschaft

nannten sich jetzt die jüdischen Gemeinschaften in Rasoi, Born

und Zürich. Was hingegen abgelegt wurde, war die vormoderne

Vorstellung, die Juden seien ein «Staatsvolk», eine politische
«Nation» (was erst wieder durch die zionistische Bewegung so

verstanden werden soliti»). Dieso Konfessionalisiorung von Religion

- katholisch, lutherisch, reformiert und nunmehr auch jüdisch -
innerhalb moderner Staaten war eine Strategie zur Befriedung

von Konflikten. Dies bedeutet: Der Begriff Religion stellt!» im

19. Jahrhundert eine Praxis clor Koiitiiuiitätshcrstcllung dar, die

dazu diente, in einer postrevolutionären /eit die wirren und

verlustbringenden Erfahrungen zu ordnen und mit modernen

Sinndeutungen zu kanalisieren. Der Begriff Religion im Sinne einer

gesellschaftsrelevanten Selbst- und Weltdeutung basiert auf dieser

(Jenese sich ausdilTerenzierender I.(»bensweiten. In der gewachsenen

bürgerlichen Gesellschaft und ihrer modernen Kultur galt es.

zwischen politischen Überzeugungen, gesellschaftlichen Ritualen

und konfessionellen Kultpraktiken unterscheiden zu können.2

Das konfessionelle Judentum entsprach also einer Strategie

der selbstbewussten Vergesellschaftung, die in bürgerliche

Integration mündete. Es beinhaltete kultische, soziale, geistige und

philanthropische Bezüge zur überlieferten Tradition, nicht aber

eine nationale jüdische Definition. Dass sich die Juden dennoch

als moderne Nation zu begreifen suchten, war steter und teils

heftiger antisemitischer Anfechtung geschuldet und sollte ersi wieder

am Ende des 19. Jahrhunderts durch zionistische Bewegungen

populär gemacht werden. Doch dies stand anfänglich im

Gegensatz zu den Synagogen- beziehungsweise Kultusgemeinden

des ii). und frühen 20. Jahrhunderts. Denn die zunehmende öff"

K»A A»A 2005 2



r^fl
.*» * '.

rftM««*

PU

¦IÄB"

ILi;!«l

i
er

/

i Basel, Synagoge Israelitische Gemeinde
Basel (IGB), Innenansicht, 1868,
Architekt Herrmann Gauss, Vergrösserung
durch Architekt Paul Reber, 1892.

2 Basel, Synagoge IGB, Ansichtvon Südosten,
1868, Architekt Herrmann Gauss,

Vergrösserung durch Architekt Paul Reber, 1892.

3 Porrentruy, Synagoge,
Ansicht Eingangsfassade, 1874, Abbruch
1983, Architekt unbekannt.

nungder modernen säkularen Gesellschaften liess, so machte es

damals den Anschein, eine wirtschaftliche, kulturelle und gesell-

S('haltliche Arena zu, die ihren Ort in don sich rasch erweiternden
Städten hatte.1 Der schweizerisch-jüdische Schriftsteller Kurt
Guggenheim (1896-1983) beschreibt- aus cler rückblickenden

'stanz des jüdischen Chronisten - in seinem Roman Alles in al-

m tli('s|,n Prozess der Integralion, der übrigens seine Parallele

urchaus in der Ankunft ländlicher Bewohner verschiedener

östlicher Konfessionen in den neuen Stadtquartieren hat.4

Der Zusammenschluss der jüdischen Gemeinschaften zu Kon-

0sslonsSemeinden und die im deutschsprachigen Raum einset-
/(>mi(' Reform des jüdischen Gottesdienstes verlangte im Zuge

'''' Urbanisierung des Judentums nach neuen formen der Selbst-

arstellung im öffentlichen Raum, also nach aussen hin. In den

ten zunehmend von Juden besiedelten Orten entstanden neue

ynagogen: Genf 1859), Avenches 11865), Basel 1868; Abb. 1,2),

"IT(,|"ni.v 1874; Abb. 3), St. Gallen 1881 Biel 1882) und Zü-

ri<*(i887).

Vergleicht man deren räumliches Konzept mit jenem der
schon zuvor bestehenden beiden Schweizer Synagogen in I.eng-

nau (1847) und Endingen (1852), so unterscheidet sich dieser

neue Typus vor allem in der Anordnung der Bimah, dem Pult zur
Vorlesung aus der Thora, und dem Aron Hakodesch, dem Schrank

zur Aufbewahrung der Thorarollon. In den neuen Bauten wird
das Vorlesepult unmittelbar vor den Thoraschrank an die Ost-

wand gestellt, und die Präsenz des Thorasehrankes oft durch das

Ausbilden apsidenähnlicher Anbauten betont. Der Innenraum
erhall eine klare Mittelachse und wird zum nach Osten hin gerichteten

Raum. Die Aufgabe der eigentlich bis dazumal zentralsymmetrischen

Mitte des Judentums, der Thora, das heisst des Wortes,

wird zugunsten einer räumlichen Inszenierung aufgegeben.
Die Westseite wird zur repräsentativen Schaufässade. analog dem

christlichen Vorbild nachempfunden, oft mit zwei kurzen Türmen
bestückt, die ohne entsprechende Eunktion und Inhalt die

Gewichtung der Eingangslässade im städtischen Bezugsrahmen
unterstreichen.

2005 2 K*A A*A J



An dieser Stelle kann gesagt werden, class der jüdische

Gottesdienst nicht versuchte, dem Betenden Gott näher zu bringen

oder mit irgendwelchen Mitteln das Verhältnis Gott-Mensch zu

mystifizieren. Das direkte, unvermittelte und individuelle Ansprechen

Gottes durch jeden Einzelnen war bedeutsam, und die Betenden

bildeten eine enge. Gemeinschaft, einen Minjan von mindesten

zehn Personen, die. sich um das Wort beziehungsweise die Schrift,

die Thora, das /entrale des jüdischen Gottesdienstes, versammelte.

Daraus ist auch die Herkunft des Wortes Synagoge zu verstehen,

das Versammlung, Zusammenkunft oder einfach zusammen

handeln bedeutet. Der Gottesdienst wurde von einem Vorbeter,

auch Chasan oder Kantor genannt, geleitet, der als primus inter

pares im Sprechgesang die Gebete intonierte. Der Rabbiner, von

einer Gemeinde als geistiges Oberhaupt gewählt, hatte bei der

Durchführung des Gottesdienstes keine speziellen Funktionen.

Im 19. Jahrhundort gewann der Gottesdienst jedoch eine neue

Qualität in cler liturgischen Ausgestaltung. Die Einschaltung von

Gebeten in deutscher respektive französischer Sprache, die

Einführung von geschlechtlich oft gemischten Chören in die Gestaltung

des Gottesdienstes sowie der Einbau von Orgeln dienton

gleichsam der dramaturgischen Selbstinsz.enierung der nun vom

marginalisierten «Juden» zum emanzipierten «Israeliten» gewordenen

Synagogenbesucher. Die erwähnte Trennung von Religion

und Nationalität führte zur Einführung von Gebelen für das

Vaterland (Abb. 4), die sich - im Gegensatz, zu den übrigen Reformen

- auch bis in die (legenwart erhalten haben. Kantoren und Rabbiner

traten jetzt, schon gesanglich oder visuell, mit dem äusseren

Ansehen hoher Würde auf.

M

4

m r

JL
m

Die Synagoge des Historismus als Arena

bürgerlicher Integration

Die eigentliche Arena der emanzipierten und konfessionalisierten

Juden in urbanen öffentlichen Räumen war somit die Synagoge. '

Ihre Architektur, ihre Kunst, ihre Porträts und ihre Zeremonien -
sie alle demonstrierten das neue Selbstverständnis einer

jüdischen Konfession in der Moderni», ihre eigentliche Visibilität.1'

Diese Inszenierungen entsprachen dem Lebensstil, der Religion

als einem Schauplatz, des gesellschaftlichen Ereignisses und der

politischen Integration, kurz: der Präsentation eines bürgerlichen

Optimismus nach gelungener Emanzipation. Ein Charakteristikum

war unter anderem der Einsatz von Ornamentik bei

gleichzeitigem Fehlen von Bildern, um dem Kultus den Anstrich einer

«Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums»

IHermann Cohen) zu geben; dabei stand dieser Verzicht durchaus

im Kontrast zur Bilderfreudigkeit früherer Phasen der künstlerischen

Ausgestaltung jüdischer Bauten, Betstuben und Bücher

(Abb.5).7

Der Inszenierungscharakter wird am Synagogenbau erkennbar.

Da Juden im öffentlichen Raum nicht vertreten waren wie die

Christen, die über Kirchen verfügten, kam dem Bau von Syna¬

gogen auch eine eminent politische Bedeutung zu. Die Suche nach

einem Stil zeigt das neue Konstrukt «Religion» als Präsentation

eines Programms im öffentlichen Raum. Dies manifestiert sich

vornehmlich in der damaligen Fragestellung des für den

Synagogenbau zu wählenden Baustils, gleichsam als dem Träger der

politischen Botschaft.

Geradezu als paradigmatiseh ist hier die Entwicklung des

Projekts der ersten Grossbasler Synagoge von Hermann Gauss

anzuführen, deren Planung bereits 1 8(15. also ein Jahr vor der

rechtlichen Emanzipation, abgeschlossen war." Ihre vergleichsweise

klare Architektur symbolisiert eine opportune Anlehnung an die

reformierte Basler Gesellschaft. Sie gliedert sich einerseits in das

Stadibild ein, aber in eigenständiger Weise und mit vorsichtigen,

doch erkennbaren neiunaurischen und neubyzantinisi hen Eorm-

zitaten. Das zeugt von einigem Selbstbewusstsein. Die noch erhaltenen

unterschiedlichen Skizzen und Entwürfe - entstanden nach

einer Orientierungsreise der damaligen Baukommission und des

Architekten nach Süddeulschland und ins Elsass - dokumentieren

8 K*A A'A 2005.2



iv>:T'

%
f/

>

4 Avenches, Synagoge, Innenansicht,
Blick gegen den Thoraschrank, 1865, Abbruch
*957. - Neben dem Thoraschrank ist auf
der Tafel rechts das Gebet für das Vaterland
ln französischer und links, nur am Rande
erkennbar, in hebräischer Sprache zu sehen.

5 Basel, «Kleine Synagoge» der IGB,
Hangelampe, 1909, Architekt Fritz Stehlin. -
Vasche Verwendung religiöser Symbole,
'er der Davidsterne; andere in diesem

Zusammenhang verwendete Symbole sind
die Gesetzestafeln und der siebenarmige
Leuchter.

eisPielhaft die Suche nach einem für die neue Synagoge adäqua-
n Baustil.9 Dabei ging es vornehmlich darum, einen Baustil zu

finden, der nicht nur von der eigenen Gemeinde angenommen,
¦ »meiern vor allem auch vom christlichen beziehungsweise urba-

mfeld wahrgenommen und verstanden wurde.
Dieser Aufgabenstellung kam die herrschende architektur-

"oretische Auffassung des Eklektizismus respektive Historis-
s "es ausgehenden 19. Jahrhunderts sowie die intensive Be-

1<l|ugung jener Zeitepoche mil dem, was als Orient bezeichnet

1,T>aginiert wurde, entgegen. Die ersten im Zuge der jüdischen
anzipation erstellten Synagogen in den benachbarten Ländern

u»chland und Frankreich bedienten sich noch vornehmlich

n(Higotischen oder neuromanischen Stils, aus welchem sich
So genannte Rundbogenstil entwickelte, der wiederum in der

a8oge von Lengnau 1 847) Verwendung fand. Mit diesen Stilen
and sich jedoch eine klare Anlehnung an die Formensprache

""''i'1'. weshalb man sich der historischen Wurzeln des Ju-
Ul11s l),,siinn: Die Koinzidenz des theoretischen Unterbaus des

Historismus und der Zeitpunkt der Aufgabenstellung sowie der

Drang nach Selbstdarstellung und Emanzipation führte zur
Entwicklung und Adaption eines maurischen Stils für den Bautypus
der Synagoge. Dies sollte an die Blütezeit des Judentums auf
der iberischen Halbinsel vor der /eit von 1492 erinnern, als dort
Juden, Christen und Muslime eine eigentümliche Symbiose lebten.

Eine reiche Ornamentik der Innenräume in bunten Farben,
die Einführung des 1 lufeisenbogens und die für jene Synagogen so

typische zweifarbig mit horizontalen Streifen gestaltete Fassade

assoziieren die Herkunft und Kultur der Erbauer der neuen
Gotteshäuser.

Diesi» Formensprache war für die nicht-jüdische Umwelt
jedoch eher gewöhnungsbedürftig, stellten diese Bauten doch einen

neuen Typus vor, der nicht wie die Kirchenbauten während

mehrerer Jahrhunderte gewachsen war. sondern sich durch das neue
Selbstverständnis und die damit verbundenen politischen Rei hie

neu zu etablieren hatte. Der vorgeblich maurische Stil bediente

sich mit Ausnahme des Ilufeisenbogens vor allem zweidimensionaler,

dekorativer Zitate, die sich teilweise mit kirchlichen,
neuromanischen, neugotischen und byzantinischen Stilelementen
und Volumina wie Gewölbe. Kuppeln. Apsis, Emporen und der

Unterscheidung von Ost- und Westfront mit Eensterrosette

vermengten. Daraus ergab sich ein oft erheblicher Gegensatz
zwischen äusserer Gestaltung und den eigentlich zu erfüllenden

religiösen Funktionen und Werten. Die Interpretation der häufig
üppigen Verwendung dekorativer Stilelemente arabesker
Ornamentik verweist wiederum auf das im 19. Jahrhundert kolportierte

Islambild in West- und Mitteleuropa."1 /u bedenken ist. dass

diese neuen «mosaischen» odor jüdischen Motive mehrheitlich

von nicht-jüdischen, also christlichen Architekten von aussen her
in das neu zu bildende Iclentitätsgefüge der jungen Gemeinden in

der Schweiz, im Elsass und in Süddeutschland getragen wurden.
Eine von aussen her aufgesetzte Eormensprache kontrastierte
somit mit den durchaus gehaltvollen, über Jahrhunderte gewachsenen

kulturellen Werten eines zumeist ländlich verankerten
Judentums in Mitteleuropa.

Gegensätze zwischen Stadt- und Dorfkultur
Die Vorbilder dieser Entwicklung lagen allerdings in den damaligen

kulturellen Zentren. In Berlin, wo sich die Bevölkerung
zwischen 1841 und 1871 auf 36000 Juden versechsfachte, baute
Eduard Knoblauch (1801-1865), ein Student Karl Friedrich
Schinkels, die Synagoge Oranienburgerstrasse. Sie konnte 1400
Männer und 800 E'rauen aufnehmen und entfaltete einen

monumentalen Innenraum. Vor allem jedoch fiel cler neumaurische Stil
ins Auge, der einen sakralen Stil vorführte, der zwar an die

vergangene spanische Blütezeit der Juden erinnerte, aber eines

deutlich machte: Die deutschen Juden demonstrierten ihren
Erfolg, ihre Bürgerlichkeit und ihre Eigenständigkeit. Nicht weniger
taten es die 25 000 Juden in Paris, als sie 1874 an der Rue de la

2005 2 K*A AM



MUl 1 '

«k

M- iv<^anr^'Ai

>[U^
*«*>¦».

i
<*^N

Victoire ihre Synagoge bauton. Sie gab sich nach innen wie nach

aussen ebenso prächtig wie die Berliner Synagoge, jedoch in

einem romanesk-byzantinischen und klassizistisch vermengten

Monumentalstil."

Für einen jüdischen Zuwanderer aus dem ländlichen Elsass

oder Lothringen, der aus einer kleinräumigen und volksfrommen

Dorfkultur kam, war dieser nahezu 30 m hohe Innenraum ein

enormes Erlebnis oder auch schockierend. Gleiches gilt für die

aus dem Osten Europas stammenden /uvvanderer, die seit 1890

nach Deutschland. Frankreich und in die Schweiz kamen. Rabbiner

und Kantoren, eingekleidet wie christliche Priester, amtoten

als Zeremonienmeister vor Bögen und Säulen, um die Bänder in

den Farben cler neuartigen Nationalstaalen hingen. Die Synagoge

des 19. Jahrhundorts erschien als das Zentrum, durch welches

Judentum seinen bürgerlichen Konfessionscharakter verströmte.

Das allerdings war nicht jedermanns Geschmack, sprich: der Ort

seines oder ihres Heimatgefühls, das mit der überall einsetzenden

I.and-Stadt-Wanderung verloren gegangen war.

Es ist deshalb bezeichnend, class die neuen jüdischen

Religionsgemeinden den öffentlichen Raum in Gestalt der Synagoge

auch zu verteidigen hatten. Ihr Bauwille und Drang zur

Selbstdarstellung wurde nicht von allen Juden getragen. Unverständnis

für den reformierten Gottesdienst, die Aufgabe cler tradierten

Riten und Gebräuche sowie der Verlust der heimatbehafteten

Raum- und Liturgieerlpbnis.se zugunsten einer - aus deren Sicht-

übersteigerten Anpassung an bürgerliche Stile führten teilweise

zu schismatischen Trennungen. Schweizer Beispiele sind die

Gründungen der beiden «Austrittsgemeinden», die Israelitische

Religionsgesellschaf't Zürich 11899) und Basel 1927). Andrerseits

standen /u den etablierten Synagogen die Minjanim, das heisst

kleine Gebetsstuben, in Konkurrenz, in denen sich die volksfrommen

Juden nicht unweit ihrer Haustüren versammelten, weil

ihnen die neuen Moden nicht immer geheuer vorkamen. Der

Gottesdienst in den Minjanim war weit persönlicher, ohne zeremonielle

Disziplin, entsprechend lauter, inniger, chaotisch. Denn hier

war die Ausübung des Betons nicht an einen festen Ort oder Raum

gebunden, und das Beten in der Gemeinschaft war auch

vordergründiger, insofern seine Funktion gleiehermassen der

Zusammenkunft und damit der Tradierung sozialer und kultureller Ko-

häsion diente. Dieser private Raum der kleinen Versammlungen

stellte aus zeitgenössischer Sicht des Pariser Consistorium sogar

die «Dignität der Religion und die Sicherheit des Staates» in Frage.

Auch in allen anderen Städten verstanden sich die Synagogonge-

meinden als Garanten einer Emanzipation, die eine Regulierung

der Verhältnisse verlangte. Das Beispiel zeigt, dass die Inszenierung

des Religiösen in den neuen Formen eine Angelegenheit des

Lebensstils in den postemanzipatorisohen Gesellschaften war. Die

besagten Spaltungen entzündeten sich, wie die Fälle von Zürich

und Rasel dokumentieren, also zunächst an den Fragen, bei

welchen es um Stil, Verbürgerlichung und Heimatgefühl ging.

Auch die Synagogen in der Schweiz, zumeist zwischen i860

und 1930 gebaut, beziehen ihre Aussagekraft aus diesem Kontext.

Sie sind das Resultat von Migration, Spracherwerb,

Religionswandel und Urbanisierung. Den ersten, noch sehr kleinen

Zuwanderungsgruppen gelang zwischen 1800 und 1850 trot/
starker rechtlicher Diskriminierung ein bemerkenswerter

wirtschaftlicher Aufstieg in einzelnen Städten. Auf diesi» nur geduldete

Konigruppe trafen ab i860 Neuzuwanderer aus den aargauischen

Dörfern Endingen und Lengnau sowie aus dem Elsass-die

zweite Zuwanderung. Teilweise entstammten sie den bereits

bürgerlichen Gemeinden im südlichen Elsass, zum Beispiel Colmar,

teilweise kamen sie aus dem nördlichen Elsass, wo die ruralefl

korporativen Strukturen noch nachwirkten und ein vormodernes,

volksfrommes Leben geführt wurde. Kontinuierlich folgten dam1

Personengruppen aus Baden, später aus deutschen Städten, dann

wiederum aus dem aargauischen Surbtal. Ab 1890 setzte die

Zuwanderung aus osteuropäischen Landschaften ein, die dritte Zu-

Wanderung. Die meisten dieser Migranten und Migrantinnen waren

Pogromflüchtlinge, sie kamen jedoch auch als Studenten und

Studentinnen oder als Abenteurer, Anarchisten und Kommunisten.

Diese Migration nutzte Städte wie Basel, Zürich oder Bor'1

gewöhnlich als Durchgangsorte, um nach Übersee zu gelange!!'

10 K*A A»A 20052



6 Delémont, Synagoge, Innenansicht,
!9ii, Architekt Arthur Roos.

7 Luzern, Synagoge, Innenansicht,
1912, Architekt Max Seckbach.

•

Û
•*.-

"11

i r
<i>*

'¦in kleinerer Teil blieb indes dauernd in der Schweiz. Die

unterschiedlichen Zuwanderungsgruppen brachten ein vielfältiges Ver-

''nisleben hervor und zwar gemäss ihren jeweiligen heimatlichen

Wurzeln, ihren differierenden Normen und sozialen Zugehörigkeiten.

Abkehrvom maurischen Historismus
-eigen die Synagogen in den urbanen Zentren wie Genf, Basel.

¦ f- Gallen, Zürich und Bern - mit Ausnahme der monumentalen,

"'¦uromanischen Synagoge von La Chaux-de-Fonds 1 896) - eine

»einheitliche Ausdrucksform im maurischen Historismus als dem

'"»'hitekturstil der aufkommenden Bourgeoisie, so weisen die

»dingen, in den ersten 25 Jahren des 20. Jahrhunderts erstellten
' -^agogen bereits eine neue Tendenz, im Verständnis der Aul'ga-

''nstellung auf. Der bis dato etablierte Bautypus besinnt sich

""¦ht mehr nur auf seinen durch die Geschichte des Judentums

"stimmten formalen Ausdruck, sondern er weicht den sich

abreitenden neuen Architekturauffassungen. Zu diesen Syn-

llSogon zählen bereits jene von Lausanne 11 9 10), Delémont (1911;
' ¦*• 6), Luzern 191 2; Abb. 7) und Baden (1913; Abb. 8, 9) sowie

Synagoge der Israelitischen Religionsgesellschaft Zürich an
('r Preigutstrasse (1924) in Zürich, die auch bei der Architek-
""ditc in der damals führenden Schweizerischen Architektur-
eitschriftDas Werk ihre Anerkennung fand.

D'e Besinnung auf das einheimische Kunsthandwerk demons-
lert dor Unterschied zwischen dem 1918 von den Architekten
d l,-r Henauer und Ernst Witschi eingereichten Entwurf und
m sochs Jahre später überarbeiteten und realisierten Bau von
a4- Die Kritik würdigte diese neue Tendenz mit dem Hinweis,

•••] dass die Architekten der Synagogenbauten das Judentum
Wfider orientalisch oder national auffassen, class es aber einen

lsK<»spn,chenei) jüdischen Stil nicht gibt. So hat sich die glück-

"rtentalisierende Haltung des Fassaden-Projektes beim aus-

rt°n Bau völlig verloren zugunsten einer einheimischen,
r bodenständigen und dass heissl eben viel mehr zurückhal-

"• einfacheren Form.»" Gleichzeitig wurden die im 19. Jahr¬

hundert übernommenen Reformen des deutschen Ritus abgelegt,

Orgeln und Harmonium aus der Synagoge verbannt und die
deutschen Synagogenkompositionen von reinen Männerchören in

hebräischer Sprache vorgetragen.

Dagegen setzte seit den i92oer-Jahren indes ein Trend zu

einem Lebensstil ein, der weitaus säkularer war, auch innerhalb
der Religionsgemeinden. Gesellige, erzieherische, sportliche,
soziale, kulturelle und geistige Bedürfnisse rückten die Synagoge

aus dem Mittelpunkt des Alltags. Diese neuen Aufgaben der

einstigen Cultusgemeinde entsprachen während und zwischen den

Weltkriegen ganz, einem sozial- und kulturpolitischen Erfordernis.

Es zeigte sich im Bestreben, Gemeindehäuser zu errichten. In

Zürich, Basel, Bern, Lausanne oder Genf zeugen neu gebaute
Gemeindehäuser oder zugekaufte Liegenschaften von dieser

Entwicklung. Immer mehr geriet neben der politischen Wahrung der

jüdischen Interessen die Bptonung eigenständiger, kultureller
Weile und die Wahrnehmung fürsorgerischer Aufgaben in den

Mittelpunkt der Gemeinden.

Neue Aufgaben, neue Sachlichkeit

Der 1930 öffentlich ausgeschriebene Wettbewerb für ein neues

jüdisches Gemeindezentrum in Zürich zeigt das neue Selbstver-

ständnis der allmählich von der Umwelt akzeptierten jüdischen
Gemeinden. Dem Preisgericht gehörten neben den Vertretern der
Bauherrschaft der Berliner Architekt Erich Mendelsohn. Prof.

Hans Bernoulli" sowie der damalige, für Zürich bedeutende

Architekt und Stadtbaumeister Hermann llerler an. Das Projekt
u m lussi e neben der Synagoge auch einen Verwaltungs- und
Schulhaustrakt, eine Bibliothek sowie einen Fest- und Vortragssaal. Der

Architekt Salomon Liaskowski (geb. 1903).'4 Gewinner des

Wettbewerbs, kommentierte in der Jüdischen Pressezentrale sein Projekt

wie folgt: «Durch das bewusste Weglassen von Dekorationen,
Bildwerk usw. an den I-'assaden, entsteht ein Bauwerk, das ohne

kunstgeschichtliche Voreingenommenheit Synagogenbauten

gegenüber den inhaltlichen Anforderungen gerocht werden will,
das architektonisch sachlich bleibt und den Ansprüchen der mo-

2005.2 K»A A*A 11



r. \
i : i

SJ /
'¦x/R ipmïïi.1.5

?ï S'a n• -i

¦ /'
iJ. '. il

{a^ ¦^-M»

"¦',
:

-1 5
_ '. J

/ -1!-v ^
\....',

I -
3S Lan 'f:¦r

'

'itW, ISn SV.-*****
y. UA sa»

U^'K

8 Baden, Synagoge, Innenansicht, 1913.

9 Baden, Synagoge, Aufriss der

Ostfassade, 1913, Architekten Otto Dorer &

Adolf Füchslin.

dornen Zeit entspricht. Nicht für uns allein bauen wir eine Synagoge,

wir bauen sie für die kommenden Generationen. Gleichwohl
wird man bei Betreten des Gotteshauses das Alte, das traditionell
Jüdische empfinden, das Vertraute wieder Duden. Der Geist der

jüdischen Lehre, der Kern, bleibt, die Schale ist neu.»1 ¦

Die Projekte für das Zürcher Gemeindehaus an der Lavater-
strasse standen in starkem Kontrast zu den bis anhin in der
Schweiz realisierten Synagogenbauten. Trotz ihrer Monumentalität

vermitteln sie Sachlichkeit und Funktionalität. Der Bezug

zum Judentum nach aussen hin erfolgt bei fast allen eingegangenen

Projekten über die plakativ wirkende Verwendung des Davidsterns

an der Eingangsfässacle, quasi als pars pro toto und

allgemein-verständliches Zeichen jüdischer Identität. Dass der Wandel
der geistigen Selbstverortung im Gange war, zeigt auch das

Beispiel Basel. Parallel zur erwähnten schismatischen Spaltung
1927) wurde in den 1920er- und 30er- Jahren die Schaffung eines

Jugendzentrums gefordert und debattiert. Diese Forderung wurde
nach den bedrängenden Jahren zwischen 1933 und 1945, in der

Fürsorge und Flüchtlingshilfe im Vordergrund gestanden hatten,
von neuem durch die Jugendbünde aufgenommen, der Kaufeiner
älteren Villa als Gemeindezentrum jedoch abgelehnt, so class es

1955 zu einem Neubau durch die Architekten Markus Diener und

Georges Olstein kam; das 1957 eröffnete I laus bildet heute mit seiner

Sachlichkeit einen Kontrast zur gegenüberliegenden Synagoge

mit ihren Doppelkuppeln aus dem 1 9. Jahrhundert."'
Innovative Synagogenarchitektur ist heute vorab in Nordamerika

und neuerdings wieder in Deutschland zu linden. Für die
Schweiz sind die Abwanderung der jüdischen Bevölkerung aus
den ländlich und kleinstädtisch geprägten Gemeinden in die stark
gewachsenen schweizerischen Ballungszentren, eine ideelle Um-

orientierung nach dem Holocaust, die Entstehung des Staates
Israel und die Auswanderung von Schweizer luden dorthin als

Vektoren im Kontext der letzten sechzig Jahre festzuhalten. In

diesem Zeitraum kam es zunächst zu dem aus heutiger Sicht
schwer verständlichen Abbruch der beiden Synagogen in Aven-

ches(i957) und Porrentruy 11983), wo sich die jüdischen Klein-

12 K>A A»A 20052



gemeinden aufgelöst hatten. Demgegenüber stehen in den letzen

zwanzig Jahren die nunmehr erfolgten Renovationen und

Umbauten der mehrheitlich noch bestehenden Synagogenbauten

sowie deren Bewahrung durch die Gemeinden und die schweizerischen

beziehungsweise kantonalen Institutionell im Vordergrund.

Vor dem Hintergrund eines in den Nachbarländern durch

den Holocaust mehrheitlich zerstörten Bautypus kommt hier der

Schweiz eine wichtige und allgemeine Aufgabe der Erhaltung
dieses europäischen Kulturerbes zu.

Résumé

Dans les sociétés européennes où les juifs purent s'émanciper, on

assista à l'émergence d'une forme bourgeoise de judaïsme au sein des

Etats modernes. Cette «urbanisation de la religion» nécessitait de

nouvelles formes d'autoreprésentation dans l'espace public. Les

nouvelles synagogues témoignent du changement liturgique dans le

contexte de la bourgeoisie urbaine. Le courant éclectique, et en

particulier l'historicisme, venaient à point nommé; ils aboutirent au déve-

loPpement et à l'adoption d'un «style mauresque» au XIXe siècle. Les

synagogues construites au début du XXe siècle manifestent en

revanche un regain de sobriété. Depuis les années 1920, un mode de vie

séculaire s'impose. La synagogue est reléguée au second plan,

supplantée par les nécessités sociales, éducatives et culturelles; cette

evolution se manifeste dans l'effort poursuivi pour édifier des centres

communautaires donnant une impression plus prosaïque et fonction-

ne,,e- Compte tenu de la destruction des édifices juifs en Europe
pendant l'Holocauste, la Suisse se voit aujourd'hui investie d'une mission

essentielle: celle de préserver cet héritage culturel européen.

Riassunto

el,e società europee in cui l'emancipazione degli ebrei ha avuto

"^cdo di imporsi, la religione ha conosciuto uno sviluppo borghese

alaterno di stati moderni. L'urbanizzazione del giudaismo ha reso

necessarie nuove forme di autorappresentazione nello spazio pubblico.
e nuove sinagoghe documentano il cambiamento liturgico nel conteso

di una borghesia urbana. Nel XIX secolo, il predominio dell'ecletti-
m° e dello storicismo ha favorito queste premesse, portando alla

torrione e all'adattamento di un cosiddetto "stile moresco". Le

sinagoghe costruite all'inizio del XX secolo, per contro, si distinguono per
a 'endenza inedita a una sobria funzionalità. A partire dagli anni Venti

1 afferma la propensione per uno stile di vita secolare. Il desiderio di

-ontatti interpersonali e le esigenze educative, sociali e culturali re-

egano in secondo piano la sinagoga; lo dimostra l'inclinazione a co-

ruire case comunitarie di tipo semplice e funzionale. Sullo sfondo
e distruzioni delle infrastrutture ebraiche perpetrate in Europa

ambito dell'olocausto, la Svizzera si vede oggi confrontata con

Portante compito di conservare questo patrimonio culturale
europeo.

ANMERKUNGEN

1 Jonathan Frankel, Steven J. Zipper-

stein (Hrsg.), Assimilation and

Community. The Jews in Nineteenth

Century Europe, Cambridge 1992;

Ezra Mendelssohn (Hrsg.), People of
the City, lews and Urban Challenge,

New York 1999 (Studies in Contemporary

Jewry 15).

2 Überblick zur Problematik und

ihrer Wirkungsaktualität bei: Friedrich

Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter.

Religion in der modernen Kultur,

München 2004.

3 Uri R. Kaufmann, «Swiss Jewry.

From the <Jewish Village to the City»

1780-1930», in: teo Baeck Year Book

30,1985,8.283-299.

4 KurtGuggenheim,/Wes/na/Vem,

Roman in vier Bänden, Zürich 1952-55

(Neuauflage: ders., Alles in Allem,

Werke III, hrsg. von Charles Linsmayer,

Frauenfeld 1996). Zu Guggenheim

siehe: Charles Linsmayer, «Juden und

Judentum im Schweizer Literatur- und

Theaterschaffen», in: Gabrielle Rosenstein

(Hrsg.),/üd/sche Lebenswelt

Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer

Israelitischer Gemeindebund, Zürich

2004, S. 188-189.

5 Carol Herselle Krinsky, Synagogues

of Europe. Architecture, History,

Meaning, Cambridge, MA/London

1985; Harold Hammer-Schenk,

Synagogen in Deutschland. Geschichte

einer Baugattung im 19. und 20.

Jahrhundert (1780-1933), 2 Bde., Hamburg

1981 (Hamburger Beiträge zur

Geschichte der deutschen Juden 8).

6 Richard I. Cohen, «Urban Visibility

and Biblical Visions. Jewish Culture

in Western and Central Europe in the

Modern Age», in: David Bilae (Hrsg.),

Cultures of the Jews. A New History,

New York 2002, S. 731-796.

7 Zur Frage der Bildproduktion

siehe: Vivian B. Mann, Jewish Texts

on the Visual Arts, Cambridge 2000.

8 Zur Geschichte der Juden in Basel

sind derzeit Forschungsvorhaben

im Gang (Susanne Bennewitz; Ruth

Heinrichs; Noemi Sibold); vgl. die

verschiedenen Beiträge in: Basler

Zeitschrift für Geschichte und

Altertumskunde 105, 2005, und Heiko

Haumann (Hrsg.), Acht Jahrhunderte

Juden in Basel. 200 jähre Israelitische

Gemeinde Basel, Basel 2005.

9 Siehe dazu: Nadja Guth, Synagoge

und Juden in Basel, Basel 1988,

S. 38-47-

10 Hannelore Künzl, Islamische

Stilelemente im Synagogenbau des

19. und frühen 20. Jahrhunderts.

Frankfurt a.M./Bern/New York/Nancy

1984 (Judentum und Umwelt 9).

11 Zu Deutschland siehe: Ismar

Schorsch, From Text to Context.

The Turn to History in Modern Judaism,

Hannover 1994. Zu Frankreich siehe:

Simon Schwarzfuchs, Du juifà l'israé-

lite. Histoire d'une mutation 1770-
1870, Paris 1989.

12 Joseph Gantner, «Die neue Synagoge

der Israelitischen

Religionsgesellschaft in Zürich», in: Dos Werk.

Architektur. Kunstgewerbe. Freie Kunst

12,1925, Heft 4, S. 107-133.

13 Siehe dazu: Hans Bernoulli,
«Die neue Synagoge in Frankfurt a. M.

Friedberger Anlage», in: Der Baumeister,

November 1907, S. 13-19.

14 Liaskowski emigrierte 1932 nach

Israel, wo er Bauten in Stil des Neuen

Bauens realisierte, in den i94oer-Jah-

ren wanderte er nach Argentinien aus.
Siehe dazu: Tel Aviv. Modem Architecture

1930-1939, New York 1996.

15 Jüdische Pressezentrale Zürich 13,

1930, Nr. 606.

16 Hinweise durch Noemi Sibold,

Institut für Jüdische Studien, Universität

Basel.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1, 2,6, 7,8: FotoarchivTachles, jüd.

Wochenmagazin.-3: Privatarchiv

A.Kahn,Zürich.-4: Privatarchiv
L. Levy, Villars s/Glâne. - 5: Foto

R. Epstein. -9: Aus: Silvia Siegenthaler,

Synagogen in Baden, in:

Badener Neujahrsblätter 73,1998,
S.63

ADRESSEN DERAUTOREN

Prof. Dr. Jacques Picard,

Ordinarius für Allgemeine und

ludische Geschichte und Kultur
der Moderne, Universität Basel,

Leimenstr. 48,4051 Basel

Ron Epstein-Mil, dipi. Arch. ETH/SIA,

Carmenstr. 51,8032 Zürich

2005 2 K'A A*A I3


	Synagogen : zwischen religiöser Funktion und räumlicher Inszenierung

