Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 2: Synagogen = Synagogues = Sinagoghe

Artikel: Synagogen : zwischen religioser Funktion und rdumlicher Inszenierung
Autor: Picard, Jacques / Epstein, Ron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jacques Picard / Ron Epstein

Synagogen — zwischen religioser Funktion
und raumlicher Inszenierung

Im Gegensatz zur Synagoge des Mittelalters, die sich—
der Kirche untergeordnet—an Bauformen ihrer

Zeit orientierte und als Zweckbau stark zuriickhielt,
hat der Synagogenbau der Neuzeit eigenwillige
Formen und Stilelemente geschaffen, die als Ausdruck
einersich integrierenden jiidischen Bevolkerung

zu verstehen sind. Im 19. Jahrhundert entstand in der
Schweiz ein neuer Bautypus, der parallel zur
Entwicklung des deutschen und franzésischen Syna-
gogenbaus eine biirgerliche jiidische Identitat

sucht, ohne dabei auf historisch gewachsene Formen
oderreligiose Traditionen zuriickgreifen zu konnen.

Im 19. Jahrhundert hatten die Juden in den Gesellschaften west-
europiischer Staaten im Grunde vier Optionen zur Partizipation:
eine Taufe zu nehmen, um durch eine der christlichen Konles-
sionen das «kEntrébillet in die Gesellschaft» (Heinrich Heine) zu
erwerben; oder aber eine Existenz ganz ohne und ausserhalb
aller Konfessionen zu fiihren, was allerdings schwierig war, weil
das gesellschaftliche Klima durch eine zwar verbiirgerlichte, aber
nicht weniger akzeptierte «Religiositit» mit christlicher Codie-
rung geprigt blieb; oder sich, wie ein strenger Teil der Ortho-
doxie, von der Gesellschaft abzuwenden, an einer strikten Befol-
gung tradierter Regeln und Gebriuche festzuhalten und damit
eine freiwillige Selbstausgrenzung zu leben; oder dann innovativ
ein liberales Judentum auszuformulieren, das, wie die christ-
lichen Kirchen, nunmehr «konfessionalisiert» war und sich dem
privaten Zweck des religiosen Kultus widmete, welcher refor-
miert und liturgisch «neuzeitlich» gestaltet wurde. In jenen euro-
piischen Staaten, in denen die Emanzipation der Juden und die
Homogenisierung divergierender gesellschaftlicher Kriifte zum
Tragen kam, setzte gleichzeitig auf einer politischen Ebene eine
Identifizierung der Juden mit den jeweiligen nationalstaatlichen
Orientierungshorizonten ein - sei dies in einer deutschen, franzo-
sischen, englischen, ungarischen, polnischen oder italienischen

Komponente der kulturellen Anpassung. Man war jetzt «deut-

6 K+*A A*A 20052

scher Staatsbiirger mosaischen Glaubens» oder «Schweizerbiir-

ger mit israelitischer Konfession».'

Die Entstehung von Konfessionsgemeinden
im19. Jahrhundert
Allein die Bezeichnung der jiidischen Gemeinden in der Schweiz
withrend des 19. Jahrhunderts macht diese neue Selbstverortung
klar: Israelitische Cultusgemeinde oder Religionsgesellschalt
nannten sich jetzt die jiidischen Gemeinschaften in Basel, Bern
und Ziirich. Was hingegen abgelegt wurde, war die vormoderne
Vorstellung, die Juden seien ein «Staatsvolk», eine politische «Na-
tion» (was erst wieder durch die zionistische Bewegung so ver-
standen werden sollte). Diese Konfessionalisierung von Religion
- katholisch, lutherisch, reformiert und nunmehr auch jiidisch -
innerhalb moderner Staaten war eine Strategie zur Befriedung
von Konflikten. Dies bedeutet: Der Begrifl Religion stellte im
19. Jahrhundert eine Praxis der Kontinuititsherstellung dar, die
dazu diente, in einer postrevolutioniren Zeit die wirren und ver-
lustbringenden Erfahrungen zu ordnen und mit modernen Sinn-
deutungen zu kanalisieren. Der Begriff Religion im Sinne einer ge-
sellschaftsrelevanten Selbst- und Weltdeutung basiert auf dieser
Genese sich ausdifferenzierender Lebenswelten. In der gewachse-
nen biirgerlichen Gesellschaft und ihrer modernen Kultur galt es,
zwischen politischen Uberzeugungen, gesellschaftlichen Ritualen
und konfessionellen Kultpraktiken unterscheiden zu kinnen.”
Das konfessionelle Judentum entsprach also einer Strategie
der selbstbewussten Vergesellschaltung, die in biirgerliche Inte-
gration miindete. Es beinhaltete kultische, soziale, geistige und
philanthropische Beziige zur tiberlieferten Tradition, nicht aber
eine nationale jiidische Definition. Dass sich die Juden dennoch
als moderne Nation zu begreifen suchten, war steter und teils hel
tiger antisemitischer Anfechtung geschuldet und sollte erst wie-
der am Ende des 19, Jahrhunderts durch zionistische Bewegun-
gen populir gemacht werden. Doch dies stand anfinglich im Ge-
gensatz zu den Synagogen- bezichungsweise Kultusgemeinden

des 19. und frithen 2o0. Jahrhunderts. Denn die zunehmende Off



ung der modernen siikularen Gesellschaften liess, so machte es
damals dop Anschein, eine wirtschaftliche, kulturelle und gesell-
schaltliche Areng zu, die ihren Ort in den sich rasch erweiternden
Stidten hatte.® Der schweizerisch-jiidische Schriftstelier Kurt
Guggenheim (1896-1983) beschreibt - aus der riickblickenden
Distanz, deg jiidischen Chronisten — in seinem Roman Alles in al-

> : .. i g, ZiE Das
lem diesen Prozess der Integration, der iibrigens seine I arallele

dll"(flmlls in der Ankunft lindlicher Bewohner verschiedener
christlichor Konfessionen in den neuen Stadtquartieren hat.
Der Zusammenschluss der jiidischen Gemeinschalften zu Kon-

l("SS“’“S?-IOnwin(l(\,n und die im deutschsprachigen Raum einset-

“ende Reform (e jiidischen Gottesdienstes verlangte im Zuge
der Urbanisierung des Judentums nach neuen Formen der Selbst-

(lurstullungr im ffentlichen Raum, also nach aussen hin. In den

Meisge
Sy

zunehmend von Juden besiedelten Orten entstanden neue
Nagogen: Genf 859), Avenches (1865), Basel (1868; Abb. 1, 2)

I’()l‘l‘t‘ntlwl)' (18745 Abb. 3), St. Gallen (1881), Biel (1882) und Zi-
x-i(:h(.ggﬂ_

1 Basel, Synagoge Israelitische Gemeinde
Basel (IGB), Innenansicht, 1868,

Architekt Herrmann Gauss, Vergrosserung
durch Architekt Paul Reber, 1892.

2 Basel, Synagoge IGB, Ansicht von Siidosten,
1868, Architekt Herrmann Gauss,
Vergrosserung durch Architekt Paul Reber, 1892,

3 Porrentruy, Synagoge,
Ansicht Eingangsfassade, 1874, Abbruch
1983, Architekt unbekannt.

Vergleicht man deren riumliches Konzept mit jenem der
schon zuvor bestehenden beiden Schweizer Synagogen in Leng-
nau (1847) und Endingen (1852), so unterscheidet sich dieser
neue Typus vor allem in der Anordnung der Bimah, dem Pult zur
Vorlesung aus der Thora, und dem Aron Hakodesch, dem Schrank
zur Aufbewahrung der Thorarollen. In den neuen Bauten wird
das Vorlesepult unmittelbar vor den Thoraschrank an die Ost-
wand gestellt, und die Priisenz des Thoraschrankes oft durch das
Ausbilden apsidenédhnlicher Anbauten betont. Der Innenraum er-
hiilt eine klare Mittelachse und wird zum nach Osten hin gerich-
teten Raum. Die Aufgabe der eigentlich bis dazumal zentralsym-
metrischen Mitte des Judentums, der Thora, das heisst des Wor-
tes, wird zugunsten einer raumlichen Inszenierung aufgegeben.
Die Westseite wird zur reprisentativen Schaufassade. analog dem
christlichen Vorbild nachempfunden, oft mit zwei kurzen Tirmen
bestiickt, die ohne entsprechende Funktion und Inhalt die Ge-
wichtung der Eingangsfassade im stidtischen Bezugsrahmen

unterstreichen.

20052 K+A A*A 7



An dieser Stelle kann gesagt werden, dass der jiidische Got-
tesdienst nicht versuchte, dem Betenden Gott néiher zu bringen
oder mit irgendwelchen Mitteln das Verhiiltnis Gott-Mensch zu
mystifizieren. Das direkte, unvermittelte und individuelle Anspre-
chen Gottes durch jeden Einzelnen war bedeutsam, und die Beten-
den bildeten eine enge Gemeinschaft, einen Minjan von mindesten
zehn Personen, die sich um das Wort beziehungsweise die Schrift,
die Thora, das Zentrale des jiidischen Gottesdienstes, versammel-
te. Daraus ist auch die Herkunft des Wortes Synagoge zu verste-
hen, das Versammlung, Zusammenkunft oder einfach zusammen
handeln bedeutet. Der Gottesdienst wurde von einem Vorbeter,
auch Chasan oder Kantor genannt, geleitet, der als primus inter
pares im Sprechgesang die Gebete intonierte. Der Rabbiner, von
einer Gemeinde als geistiges Oberhaupt gewihlt, hatte bei der
Durchfiithrung des Gottesdienstes keine speziellen Funktionen.

Im 19. Jahrhundert gewann der Gottesdienst jedoch eine neue
Qualitit in der liturgischen Ausgestaltung. Die Einschaltung von
Gebeten in deutscher respektive franzosischer Sprache, die Ein-
fithrung von geschlechtlich oft gemischten Choren in die Gestal-
tung des Gottesdienstes sowie der Einbau von Orgeln dienten
gleichsam der dramaturgischen Selbstinszenierung der nun vom
marginalisierten «Juden» zum emanzipierten «lsraeliten» gewor-
denen Synagogenbesucher. Die erwiihnte Trennung von Religion
und Nationalitiit fithrte zur Einfithrung von Gebeten fiir das Va-
terland (Abb. 4), die sich —im Gegensatz zu den Gibrigen Reformen
—auch bis in die Gegenwart erhalten haben. Kantoren und Rabbi-
ner traten jetzt, schon gesanglich oder visuell, mit dem dusseren

Ansehen hoher Wiirde auf.

Die Synagoge des Historismus als Arena
biirgerlicher Integration
Die eigentliche Arena der emanzipierten und konfessionalisierten
Juden in urbanen 6ffentlichen Riumen war somit die Synagoge.”
Ihre Architektur, ihre Kunst, ihre Portrits und ihre Zeremonien -
sie alle demonstrierten das neue Selbstverstindnis einer jiidi-
schen Konfession in der Moderne, ihre eigentliche Visibilitét."
Diese Inszenierungen entsprachen dem Lebensstil, der Religion
als einem Schauplatz des gesellschaftlichen Ereignisses und der
politischen Integration, kurz: der Priisentation eines biirgerlichen
Optimismus nach gelungener Emanzipation. Ein Charakteristi-
kum war unter anderem der Einsatz von Ornamentik bei gleich-
zeitigem Fehlen von Bildern, um dem Kultus den Anstrich einer
«Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums» (Her-
mann Cohen) zu geben; dabei stand dieser Verzicht durchaus
im Kontrast zur Bilderfreudigkeit fritherer Phasen der kiinstle-
rischen Ausgestaltung jiidischer Bauten, Betstuben und Biicher
(Abb. 5).7

Der Inszenierungscharakter wird am Synagogenbau erkenn-
bar. Da Juden im offentlichen Raum nicht vertreten waren wie die

Christen, die iiber Kirchen verfiigten, kam dem Bau von Syna-

8 KA A*A 2005.2

gogen auch eine eminent politische Bedeutung zu. Die Suche nach

einem Stil zeigt das neue Konstrukt «Religion» als Prisentation
eines Programms im offentlichen Raum. Dies manifestiert sich
vornehmlich in der damaligen Fragestellung des fiir den Syna-
gogenbau zu withlenden Baustils, gleichsam als dem Triger der
politischen Botschaft.

Geradezu als paradigmatisch ist hier die Entwicklung des Pro-

jekts der ersten Grossbasler Synagoge von Hermann Gauss anzu-

fithren, deren Planung bereits 1865, also ein Jahr vor der recht-
lichen Emanzipation, abgeschlossen war.” Thre vergleichsweise
klare Architektur symbolisiert eine opportune Anlehnung an die
reformierte Basler Gesellschaft. Sie gliedert sich einerseits in das
Stadtbild ein, aber in eigenstindiger Weise und mit vorsichtigen,
doch erkennbaren neumaurischen und neubyzantinischen Form-
zitaten. Das zeugt von einigem Selbstbewusstsein. Die noch erhal-
tenen unterschiedlichen Skizzen und Entwiirfe - entstanden nach
einer Orientierungsreise der damaligen Baukommission und des

Architekten nach Stiddeutschland und ins Elsass — dokumentieren



4 Avenches,Synagoge,Innenansicht,
Blick gegen den Thoraschrank, 1865, Abbruch
1957.~Neben dem Thoraschrank ist auf

fier Tafel rechts das Gebet fiir das Vaterland
Infranzosischer und links, nuram Rande
erkennbar, in hebriischer Sprache zu sehen.

5 Basel, «Kleine Synagoge» der IGB,
Ha”gelampe, 1909, Architekt Fritz Stehlin. -
T\_’Dische Verwendung religioser Symbole,
hier der Davidsterne; andere in diesem
ZUSammenhang verwendete Symbole sind

die Gesetzestafeln und der siebenarmige
Leuchter,

beispi e . = ; oo
iSpielhaft die Suche nach einem fiir die neue Synagoge adiqua-

ten Bayctil ¢ i . ; 431
N Baustil. Daboei ging es vornehmlich darum, einen Baustil zu

fir ; . .
den, der pich( nur von der eigenen Gemeinde angenommen,

SO N v opecas . p—— B
ndern yor allem auch vom christlichen bezichungsweise urba-
ney ]
1 Umfelq wahrgenommen und verstanden wurde.
Dieser Aufgabenstellung kam die herrschende architektur-

theoretic - : b el
Coretische Auffassung des Eklektizismus respektive Historis-

Mus deg ausgehenden 19. Jahrhunderts sowie die intensive Be-
S("h‘;“.“glln;.{.i(‘nur Zeitepoche mit dem, was als Orient bezeichnet
Und imaginjop wurde, entgegen. Die ersten im Zuge der jildischen
l"““"“'/.ipalinn erstellten Synagogen in den benachbarten Lindern

De
Utschlang und Frankreich bedienten sich noch vornehmlich

des g ; i
'®ugotischen oder neuromanischen Stils, aus welchem sich

der g o . P
50 genannte Rundbogenstil entwickelte, der wiederum in der
syllilgt)g,;

verh

von Lengnau (1847) Verwendung fand. Mit diesen Stilen
I andssich jedoch eine klare Anlehnung an die Formensprache
der Kipe !

frehe, weshalb man sich der historischen Wurzeln des Ju-

dentiume i
Ums besann: Die Koinzidenz des theoretischen Unterbaus des

Historismus und der Zeitpunkt der Aufgabenstellung sowie der
Drang nach Selbstdarstellung und Emanzipation fiithrte zur Ent-
wicklung und Adaption eines maurischen Stils fiir den Bautypus
der Synagoge. Dies sollte an die Bliitezeit des Judentums aufl
der iberischen Halbinsel vor der Zeit von 1492 erinnern, als dort
Juden, Christen und Muslime eine eigentiimliche Symbiose leb-
ten. Eine reiche Ornamentik der Innenriume in bunten Farben.
die Einfithrung des Hufeisenbogens und die fiir jene Synagogen so
typische, zweifarbig mit horizontalen Streifen gestaltete Fassade
assoziieren die Herkunft und Kultur der Erbauer der neuen Got-
teshiuser.

Diese Formensprache war fiir die nicht-jiidische Umwelt je-
doch eher gewohnungsbediirftig, stellten diese Bauten doch einen
neuen Typus vor, der nicht wie die Kirchenbauten wiithrend meh-
rerer Jahrhunderte gewachsen war, sondern sich durch das neue
Selbstverstiindnis und die damit verbundenen politischen Rechte
neu zu etablieren hatte. Der vorgeblich maurische Stil bediente
sich mit Ausnahme des Hufeisenbogens vor allem zweidimensio-
naler, dekorativer Zitate, die sich teilweise mit kirchlichen, neu-
romanischen, neugotischen und byzantinischen Stilelementen
und Volumina wie Gewdlbe, Kuppeln, Apsis, Emporen und der
Unterscheidung von Ost- und Westfront mit Fensterrosette ver-
mengten. Daraus ergab sich ein oft erheblicher Gegensatz zwi-
schen dusserer Gestaltung und den eigentlich zu erfiillenden re-
ligiosen Funktionen und Werten. Die Interpretation der hiufig
tippigen Verwendung dekorativer Stilelemente arabesker Orna-
mentik verweist wiederum auf das im 19. Jahrhundert kolpor-
tierte Islambild in West- und Mitteleuropa.' Zu bedenken ist. dass
diese neuen «mosaischen» oder jiidischen Motive mehrheitlich
von nicht-jiidischen, also christlichen Architekten von aussen her
in das neu zu bildende Identititsgefiige der jungen Gemeinden in
der Schweiz, im Elsass und in Stiddeutschland getragen wurden.
Eine von aussen her aufgesetzte Formensprache kontrastierte
somit mit den durchaus gehaltvollen, tiber Jahrhunderte gewach-
senen kulturellen Werten eines zumeist lindlich verankerten Ju-

dentums in Mitteleuropa.

Gegensdtze zwischen Stadt- und Dorfkultur

Die Vorbilder dieser Entwicklung lagen allerdings in den dama-
ligen kulturellen Zentren. In Berlin, wo sich die Bevilkerung
zwischen 1841 und 1871 aul 36 ooo Juden versechsfachte, baute
Eduard Knoblauch (1801-1865), ein Student Karl Friedrich
Schinkels, die Synagoge Oranienburgerstrasse. Sie konnte 1400
Minner und 8oo Frauen aufnehmen und entfaltete einen monu-
mentalen Innenraum. Vor allem jedoch fiel der neumaurische Sl
ins Auge, der einen sakralen Stil vorfiihrte, der zwar an die ver-
gangene spanische Bliitezeit der Juden erinnerte, aber eines
deutlich machte: Die deutschen Juden demonstrierten ihren Er-
folg, ihre Biirgerlichkeit und ihre Eigenstindigkeit. Nicht weniger

taten es die 25 000 Juden in Paris, als sie 1874 an der Rue de la

2005.2 K+A A+A 9



Victoire ihre Synagoge bauten. Sie gab sich nach innen wie nach
aussen ebenso prichtig wie die Berliner Synagoge, jedoch in
einem romanesk-byzantinischen und klassizistisch vermengten
Monumentalstil."

Fiir einen jiidischen Zuwanderer aus dem lindlichen Elsass
oder Lothringen, der aus einer kleinrdumigen und volksfrommen
Dorfkultur kam, war dieser nahezu 30 m hohe Innenraum ein
enormes Erlebnis oder auch schockierend. Gleiches gilt fiir die
aus dem Osten Europas stammenden Zuwanderer, die seit 1890
nach Deutschland, Frankreich und in die Schweiz kamen. Rabbi-
ner und Kantoren, eingekleidet wie christliche Priester, amteten
als Zeremonienmeister vor Bogen und Sédulen, um die Binder in
den Farben der neuartigen Nationalstaaten hingen. Die Synagoge
des 19.Jahrhunderts erschien als das Zentrum, durch welches
Judentum seinen biirgerlichen Konfessionscharakter verstromte.
Das allerdings war nicht jedermanns Geschmack, sprich: der Ort
seines oder ihres Heimatgefiihls, das mit der iiberall einsetzenden
Land-Stadt-Wanderung verloren gegangen war.

s ist deshalb bezeichnend, dass die neuen jiidischen Religi-
onsgemeinden den offentlichen Raum in Gestalt der Synagoge
auch zu verteidigen hatten. Thr Bauwille und Drang zur Selbst-
darstellung wurde nicht von allen Juden getragen. Unverstindnis
fir den reformierten Gottesdienst, die Aufgabe der tradierten
Riten und Gebriuche sowie der Verlust der heimathehafteten
Raum- und Liturgieerlebnisse zugunsten einer — aus deren Sicht -
iibersteigerten Anpassung an biirgerliche Stile fithrten teilweise
zu schismatischen Trennungen. Schweizer Beispiele sind die
Griindungen der beiden «Austrittsgemeinden», die Israelitische
Religionsgesellschaft Ziirich (1899) und Basel (1927). Andrerseits
standen zu den etablierten Synagogen die Minjanim, das heisst
kleine Gebetsstuben, in Konkurrenz, in denen sich die volksfrom-
men Juden nicht unweit ihrer Haustiiren versammelten, weil
ihnen die neuen Moden nicht immer geheuer vorkamen. Der Got-
tesdienst in den Minjanim war weit personlicher, ohne zeremo-
nielle Disziplin, entsprechend lauter, inniger, chaotisch. Denn hier

war die Austibung des Betens nicht an einen festen Ort oder Raum

10 K+A A*A 2005.2

gebunden, und das Beten in der Gemeinschalt war auch vorder-

griindiger, insofern seine Funktion gleichermassen der Zusam-
menkunft und damit der Tradierung sozialer und kultureller Ko-
hiision diente. Dieser private Raum der kleinen Versammlungen
stellte aus zeitgenossischer Sicht des Pariser Consistorium sogar
die «Dignitit der Religion und die Sicherheit des Staates» in Frage.
Auch in allen anderen Stidten verstanden sich die Synagogenge-
meinden als Garanten einer Emanzipation, die eine Regulierung
der Verhiltnisse verlangte. Das Beispiel zeigt, dass die Inszenie-
rung des Religiosen in den neuen Formen eine Angelegenheit des
Lebensstils in den postemanzipatorischen Gesellschaften war. Die
besagten Spaltungen entziindeten sich, wie die Fiille von Ziirich
und Basel dokumentieren, also zunichst an den Fragen, bei wel-
chen es um Stil, Verbiirgerlichung und Heimatgefiihl ging.

Auch die Synagogen in der Schweiz, zumeist zwischen 1860
und 1930 gebaut, beziehen ihre Aussagekralt aus diesem Kon-
text. Sie sind das Resultat von Migration, Spracherwerb, Reli-
gionswandel und Urbanisierung. Den ersten, noch sehr kleinen
Zuwanderungsgruppen gelang zwischen 1800 und 1850 trotz
starker rechtlicher Diskriminierung ein bemerkenswerter wirt-
schaftlicher Aufstieg in einzelnen Stidten. Auf diese nur gedul-
dete Kerngruppe trafen ab 1860 Neuzuwanderer aus den aargau-
ischen Dorfern Endingen und Lengnau sowie aus dem Elsass - die
zweite Zuwanderung. Teilweise entstammten sie den bereits biir-
gerlichen Gemeinden im stidlichen Elsass, zum Beispiel Colmar,
teilweise kamen sie aus dem nordlichen Elsass, wo die ruralen
korporativen Strukturen noch nachwirkten und ein vormodernes.
volksfrommes Leben gefithrt wurde. Kontinuierlich folgten dann
Personengruppen aus Baden, spiiter aus deutschen Stidten, dann
wiederum aus dem aargauischen Surbtal. Ab 1890 setzte die Zu-
wanderung aus osteuropiischen Landschaften ein, die dritte 70
wanderung. Die meisten dieser Migranten und Migrantinnen wa-
ren Pogromfliichtlinge, sie kamen jedoch auch als Studenten und
Studentinnen oder als Abenteurer, Anarchisten und Kommunis®
ten. Diese Migration nutzte Stadte wie Basel, Ziirich oder Bern

gewohnlich als Durchgangsorte, um nach Ubersee zu gelangen:



6 Delémont, Synagoge, Innenansicht,
1911, Architekt Arthur Roos.

7 Luzern, Synagoge, Innenansicht,
1912, Architekt Max Seckbach.

Ein Kleinerer Teil blieb indes dauernd in der Schweiz. Die unter-
schiedlichen Zuwanderungsgruppen brachten ein vielfiltiges Ver-
einsleben hervor und zwar gemiiss ihren jeweiligen heimatlichen
Wurzeln, ihren differierenden Normen und sozialen Zugehorig-
keiten.,

Abkehr vom maurischen Historismus

Zeigen die Synagogen in den urbanen Zentren wie Genf, Basel,
St-Gallen, Ziirich und Bern - mit Ausnahme der monumentalen,
Neuromanischen Synagoge von La Chaux-de-Fonds (1896) - eine
einheitliche Ausdrucksform im maurischen Historismus als dem
/\l‘(ihitukl,urslil der aufkommenden Bourgeoisie, so weisen die
librigen, in den ersten 25 Jahren des 20. Jahrhunderts erstellten
5)""1;{0;1(\[1 bereits eine neue Tendenz im Verstindnis der Aufga-
l)(\nst(\llung aufl. Der bis dato etablierte Bautypus besinnt sich
nicht mehy auf seinen durch die Geschichte des Judentums

besti ; . ;
Stimmten formalen Ausdruck, sondern er weicht den sich

Verbreitenden neuen Architekturauffassungen. Zu diesen Syn-
480gen ziihlen bereits jene von Lausanne (1910), Delémont (191 1;
Abb. ¢). Luzern (1912; Abb. 7) und Baden (1913; Abb. 8, 9) sowie
die Synagoge der Israclitischen Religionsgesellschaft Ziirich an
der Freigutstrasse (1924) in Ziirich, die auch bei der Architek-
,(u“‘““‘ in der damals fiihrenden Schweizerischen Architektur-
Zeitschrify pes Werk ihre Anerkennung fand.

Die B(‘vsinnung aul das einheimische Kunsthandwerk demons-
triepg der U
Walter

nterschied zwischen dem 1918 von den Architekten
Henauer und Frnst Witschi eingereichten Entwurf und
dem soepe . w

sechs Jahre spiiter tiberarbeiteten und realisierten Bau von
l()24

«

- Die Kritik wiirdigte diese neue Tendenz mit dem Hinweis,

-l dass die Architekten der Synagogenbauten das Judentum
\

f'“lwu(h"' orientalisch oder national auffassen, dass es aber einen
:“Sg"‘spl'w|l(!nvn jtidischen Stil nicht gibt. So hat sich die glick-
{oh Orientalisierende Haltung des Fassaden-Projektes beim aus-
esfis

Beliihrien gy, villig verloren zugunsten einer einheimischen,
:"(‘hr l’“('(‘nsléin(lig(-n und dass heisst eben viel mehr zuriickhal-
e .
ohden, einfacheren Form.»'" Gleichzeitig wurden die im 19. Jahr-

hundert tibernommenen Reformen des deutschen Ritus abgelegt,

Orgeln und Harmonium aus der Synagoge verbannt und die deut-
schen Synagogenkompositionen von reinen Minnerchéren in
hebriischer Sprache vorgetragen.

Dagegen setzte seit den 192oer-Jahren indes ein Trend zu
einem Lebensstil ein, der weitaus sikularer war, auch innerhalb
der Religionsgemeinden. Gesellige, erzieherische, sportliche, so-
ziale, kulturelle und geistige Bediirfnisse riickten die Synagoge
aus dem Mittelpunkt des Alltags. Diese neuen Aufgaben der eins-
tigen Cultusgemeinde entsprachen wihrend und zwischen den
Weltkriegen ganz einem sozial- und kulturpolitischen Erforder-
nis. Es zeigte sich im Bestreben, Gemeindehiuser zu errichten. In
Ziirich, Basel, Bern, Lausanne oder Genf zeugen neu gebaute Ge-
meindehiuser oder zugekaufte Liegenschaften von dieser Ent-

wicklung. Immer mehr geriet neben der politischen Wahrung der

judischen Interessen die Betonung eigenstiindiger, kultureller

Werte und die Wahrnehmung fiirsorgerischer Aufgaben in den

Mittelpunkt der Gemeinden.

Neue Aufgaben, neue Sachlichkeit

Der 1930 Offentlich ausgeschriebene Wetthewerb fiir ein neues

judisches Gemeindezentrum in Ziirich zeigt das neue Selbstver-

stindnis der allmihlich von der Umwelt akzeptierten judischen
Gemeinden. Dem Preisgericht gehérten neben den Vertretern der
Bauherrschaft der Berliner Architekt Erich Mendelsohn, Prof.
Hans Bernoulli" sowie der damalige, fiir Ziirich bedeutende Ar-
chitekt und Stadtbaumeister Hermann Herter an. Das Projekt
umfasste neben der Synagoge auch einen Verwaltungs- und Schul-
haustrakt, eine Bibliothek sowie einen Fest- und Vortragssaal. Der
Architekt Salomon Liaskowski (geb. 1903)," Gewinner des Wett-

bewerbs, kommentierte in der Jiidischen Pressezentrale sein Pro-

jekt wie folgt: «Durch das bewusste Weglassen von Dekorationen.

Bildwerk usw. an den Fassaden, entsteht ein Bauwerk, das ohne
kunstgeschichtliche Voreingenommenheit Synagogenbauten ge-
geniiber den inhaltlichen Anforderungen gerecht werden will.

das architektonisch sachlich bleibt und den Anspriichen der mo-

20052 K*A A*A 11



dernen Zeit entspricht. Nicht fiir uns allein bauen wir eine Syna-
goge, wir bauen sie fiir die kommenden Generationen. Gleichwohl
wird man bei Betreten des Gotteshauses das Alte, das traditionell
Jiiddische empfinden, das Vertraute wieder finden. Der Geist der
judischen Lehre, der Kern, bleibt, die Schale ist neu.»'

Die Projekte fiir das Ziircher Gemeindehaus an der Lavater-
strasse standen in starkem Kontrast zu den bis anhin in der
Schweiz realisierten Synagogenbauten. Trotz ihrer Monumenta-
litit vermitteln sie Sachlichkeit und Funktionalitit. Der Bezug
zum Judentum nach aussen hin erfolgt bei fast allen eingegange-
nen Projekten tiber die plakativ wirkende Verwendung des David-
sterns an der Eingangsfassade, quasi als pars pro toto und allge-
mein-verstiindliches Zeichen jiidischer Identitit. Dass der Wandel
der geistigen Selbstverortung im Gange war, zeigt auch das Bei-
spiel Basel. Parallel zur erwiihnten schismatischen Spaltung
(r927) wurde in den 192o0er- und 30er-Jahren die Schaffung eines
Jugendzentrums gefordert und debattiort. Diese Forderung wurde

nach den bedringenden Jahren zwischen 1933 und 1945, in der

12 K+A A*+A 2005.2

/ L\

e S I;A——.L—LJ—L—_I -

JEnEE L]

8 Baden, Synagoge, Innenansicht, 1913.

9 Baden, Synagoge, Aufriss der
Ostfassade, 1913, Architekten Otto Dorer &
Adolf Fiichslin.

Fiirsorge und Fliichtlingshilfe im Vordergrund gestanden hatten,
von neuem durch die Jugendbiinde aufgenommen. der Kaul einer
ilteren Villa als Gemeindezentrum jedoch abgelehnt, so dass es
1955 zu einem Neubau durch die Architekten Markus Diener und
Georges Olstein kam; das 1957 erdffnete Haus bildet heute mit sei-
ner Sachlichkeit einen Kontrast zur gegeniiberliegenden Syna-
goge mit ihren Doppelkuppeln aus dem 19. Jahrhundert.'
Innovative Synagogenarchitektur ist heute vorab in Nordame-
rika und neuerdings wieder in Deutschland zu finden. Fiir die
Schweiz sind die Abwanderung der Judischen Bevilkerung aus
den lindlich und kleinstidtisch gepriglen Gemeinden in die stark
gewachsenen schweizerischen Ballungszentren, eine ideelle Um-
orientierung nach dem Holocaust, die Entstehung des Staates
Israel und die Auswanderung von Schweizer Juden dorthin als
Vektoren im Kontext der letzten sechzig Jahre festzuhalten. In
diesem Zeitraum kam es zuniichst zu dem aus heutiger Sicht
schwer verstindlichen Abbruch der beiden Synagogen in Aven-

ches (1957) und Porrentruy (1983), wo sich die jiidischen Klein-




gemeinden aufgelost hatten. Demgegentiber stehen in den letzen
zwanzig Jahren die nunmehr erfolgten Renovationen und Um-
bauten der mehrheitlich noch bestehenden Synagogenbauten
sowie deren Bewahrung durch die Gemeinden und die schweize-
rischen bezichungsweise kantonalen Institutionen im Vorder-
grund. Vor dem Hintergrund eines in den Nachbarlindern durch
den Holocaust mehrheitlich zerstorten Bautypus kommt hier der
Schweiz eine wichtige und allgemeine Aufgabe der Erhaltung

dieses curopiischen Kulturerbes zu.

Résume

Dans les sociétés européennes ol les juifs purent s’émanciper, on as-
sista & I'émergence d’une forme bourgeoise de judaisme au sein des
Etats modernes. Cette «urbanisation de la religion» nécessitait de
Nouvelles formes d’autoreprésentation dans 'espace public. Les nou-
velles synagogues témoignent du changement liturgique dans le
Contexte de la bourgeoisie urbaine. Le courant éclectique, et en par-
ticulier Phistoricisme, venaient a point nommeé; ils aboutirent au déve-
loppement et 4 I'adoption d’un «style mauresque» au XIX® siecle. Les
Synagogues construites au début du XX* siécle manifestent en re-
vanche un regain de sobriété. Depuis les années 1920, un mode de vie
séculaire s'impose. La synagogue est reléguée au second plan, sup-
plantée par les nécessités sociales, éducatives et culturelles; cette
evolution se manifeste dans Ieffort poursuivi pour édifier des centres
fOmmunautaires donnant une impression plus prosaique et fonction-
nelle. Compte tenu de la destruction des édifices juifs en Europe pen-
dant IHolocauste, la Suisse se voit aujourd’huiinvestie d’une mission

essent; 4 ar é
sentielle: celle de préserver cet héritage culturel européen.

Riassunto

Nelle societa europee in cui I'emancipazione degli ebrei ha avuto
”TOdO diimporsi, la religione ha conosciuto uno sviluppo borghese al-
Uinterno di stati moderni. L'urbanizzazione del giudaismo ha reso ne-
céssarie nuove forme di autorappresentazione nello spazio pubblico.
Le nuove sinagoghe documentano il cambiamento liturgico nel conte-
Stodiuna borghesia urbana. Nel XIX secolo, il predominio dell’ecletti-
SMo e dello storicismo ha favorito queste premesse, portando alla for-
Mazione e all'adattamento di un cosiddetto “stile moresco”. Le sina-
80ghe costruite all’inizio del XX secolo, per contro, si distinguono per
‘E" tendenza inedita a una sobria funzionalita. A partire dagli anni Venti
Slafferma |5 propensione per uno stile di vita secolare. Il desiderio di
lc::;::i. interpersonali e le esigenze educative, sociali e culturali re-

) In'secondo piano la sinagoga; lo dimostra l'inclinazione a co-
Z::;r::i% fon?unitarie di tipo semplice e funzionale. Sul.lo sfondo

\ fuzioni delle infrastrutture ebraiche perpetrate in Europa
Nellambito dell’olocausto, la Svizzera si vede oggi confrontata con

lim

0 . Lo

r Portante compito di conservare questo patrimonio culturale eu-
Opeo.

ANMERKUNGEN

1 Jonathan Frankel, Steven J. Zipper-

stein (Hrsg.), Assimilation and
Community. The Jews in Nineteenth
Century Europe, Cambridge 1992;
Ezra Mendelssohn (Hrsg.), People of
the City. Jews and Urban Challenge,
New York 1999 (Studies in Contempo-
rary Jewry 15).

2 Uberblick zur Problematik und
ihrer Wirkungsaktualitdt bei: Friedrich
Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Got-
ter. Religion in der modernen Kultur,
Miinchen 2004.

3 UriR. Kaufmann, «Swiss Jewry.
From the ¢Jewish Village to the City»
1780-1930», in: Leo Baeck Year Book
30, 1985, S. 283-299.

4 Kurt Guggenheim, Alles in allem,
Roman in vier Banden, Ziirich 1952-55
(Neuauflage: ders., Alles in Allem,
Werke 11, hrsg. von Charles Linsmayer,
Frauenfeld 1996). Zu Guggenheim
siehe: Charles Linsmayer, «Juden und
Judentum im Schweizer Literatur- und
Theaterschaffen», in: Gabrielle Rosen-
stein (Hrsg.), Jiidische Lebenswelt
Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer
Israelitischer Gemeindebund, Ziirich
2004, S.188-189.

5 Carol Herselle Krinsky, Synago-
ques of Europe. Architecture, History,
Meaning, Cambridge, MA/London
1985; Harold Hammer-Schenk, Syna-
gogen in Deutschland. Geschichte
einer Baugattung im 19. und 20. Jahr-
hundert (1780-1933), 2 Bde., Ham-
burg 1981 (Hamburger Beitrdge zur
Geschichte der deutschen Juden 8).

6  Richard I. Cohen, «Urban Visibility
and Biblical Visions. Jewish Culture

in Western and Central Europe in the
Modern Age», in: David Bilae (Hrsg.),
Cultures of the Jews. A New History,
New York 2002, S. 731-796.

7 ZurFrage der Bildproduktion
siehe: Vivian B. Mann, Jewish Texts
on the Visual Arts, Cambridge 2000.

8  ZurGeschichte derJuden in Basel
sind derzeit Forschungsvorhaben

im Gang (Susanne Bennewitz; Ruth
Heinrichs; Noémi Sibold); vgl. die
verschiedenen Beitrage in: Basler
Zeitschrift fiir Geschichte und Alter-
tumskunde 105, 2005, und Heiko
Haumann (Hrsg.), Acht Jahrhunderte
Juden in Basel. 200 Jahre Israelitische
Gemeinde Basel, Basel 2005.

9 Siehe dazu: Nadja Guth, Syna-
goge und Juden in Basel, Basel 1988,
S.38-47.

10 Hannelore Kiinzl, /slamische
Stilelemente im Synagogenbau des
19. und friihen 20. Jahrhunderts,
Frankfurta.M./Bern/New York/Nancy
1984 (Judentum und Umwelt 9).

11 Zu Deutschland siehe: Ismar
Schorsch, From Text to Context.

The Turn to History in Modern Judaism,
Hannover 1994. Zu Frankreich siehe:
Simon Schwarzfuchs, Du juifa l’israé-
lite. Histoire d’une mutation 1770~
1870, Paris 1989.

12 Joseph Gantner, «Die neue Syna-
goge der Israelitischen Religions-
gesellschaft in Ziirich», in: Das Werk.
Architektur. Kunstgewerbe. Freie Kunst
12,1925, Heft 4,S.107-133.

13 Siehe dazu: Hans Bernoulli,

«Die neue Synagoge in Frankfurt a. M.
Friedberger Anlage», in: Der Baumeis-
ter, November 1907, S. 13-19.

14 Liaskowski emigrierte 1932 nach
Israel, wo er Bauten in Stil des Neuen
Bauens realisierte, in den 1940er-Jah-
ren wanderte er nach Argentinien aus.
Siehe dazu: Tel Aviv. Modern Architec-
ture 1930-1939, New York 1996.

15 Judische Pressezentrale Ziirich 13,
1930, Nr. 606.

16 Hinweise durch Noémi Sibold,
Institut fiir Judische Studien, Univer-
sitat Basel.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1,2, 6,7, 8: Fotoarchiv Tachles, jiid.
Wochenmagazin. - 3: Privatarchiv
A.Kahn, Ziirich. - 4: Privatarchiv

L. Lévy, Villars s/Glane. - 5: Foto

R. Epstein. - 9: Aus: Silvia Siegen-
thaler, Synagogen in Baden, in:
Badener Neujahrsblitter 73, 1998,
S.63

ADRESSEN DER AUTOREN

Prof. Dr. Jacques Picard,
Ordinarius fur Allgemeine und
Jiidische Geschichte und Kultur

der Moderne, Universitt Basel,
Leimenstr. 48, 4051 Basel

Ron Epstein-Mil, dipl. Arch. ETH/SIA,
Carmenstr. 51, 8032 Ziirich

20052 K+A A*A 13



	Synagogen : zwischen religiöser Funktion und räumlicher Inszenierung

