
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 1: Kunst und Liturgie im Mittelalter = Art et liturgie au Moyen Age = Arte
et liturgia nel Medioevo

Artikel: Art et liturgie au Moyen Age. Réflexions méthodologiques

Autor: Palazzo, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eric Palazzo

Art et liturgie au Moyen Age.
Réflexions méthodologiques

Les études sur les rapports entre art et liturgie

au Moyen Age ont considérablement évolué depuis une

vingtaine d'années grâce au décloisonnement des

disciplines. Cet article se propose de brosser un panorama

large de la recherche sur ce thème en insistant sur

les apports nouveaux des publications les plus récentes.

La liturgie, c'est-à-dire le rituel de l'Eglise chrétienne dans l'Antiquité

et le Moyen Age, constitue l'un des domaines d'investigatiem

de la médiévistique qui a sans doute le plus bénéficié ces

dernières années du renouvellement des méthodes de recherches

ainsi que des problématiques. Longtemps considérée, notamment

en France, comme un domaine de recherche réservé au monde

ecclésiastique» où la double approche théologique et textuelle était

prédominante, la liturgie a depuis peu largement réintégré le

champ spécifique) des études médiévales. Suivant les traditions

historiographiques différentes selon les pays, ce phénomène de

réintégration do la liturgie au sein des études médiévales a été

pour une» large part rendu possible par l'influence de l'anthropologie

historique. Dans cette perspective, l'étude des rites et, plus

généralement des phénomènes rituels, occupe» une» place centrale.

Appliquée à l'étude de la civilisation médiévale, elle a progressivement

fait plus clairement apparaître que par le passé le rôle

crucial joué par la liturgie» clans la société médiévale. D'autres

raisons inhérentes cette fois à l'évolution de la discipline» «histoire de

la liturgie» ont également créé les conditions d'un renouvellement

généralisé do la lecture «historique» de» la liturgie». Je no mentionnerai

qu'un seul trait relatif à cette évolution. Pendant une large

part du XX1' siècle, les historiens de la liturgie - essentiellement

des ecclésiastiques - se sont attachés à l'édition clos grands tcxte»s

de la liturgie occidentale avec comme objectif prioritaire la

recherche d'archétypes et la mise» e»n évidence de l'histoire de chacun

des grands livres liturgiques. Do nos jours, les médiévistes

se servent do ces travaux érudits et incontournables pour tout

chercheur s'intéressant à l'histoire» du rituel de l'Eglise au Moye»n

Age, mais procèdent à une ouverture de ces documents dans la

direction de problématiques relevant pour beaucoup do l'anthropologie

historique». A cela, j'ajouterai le» fait que la ne>tion de

«source liturgique» n'est plus aujourd'hui limitée aux seuls te»xte»s

liturgiques, mais qu'elle se trouve considérablement enrichie

par le prise en considération de) documents divers tels que le»s

récits hagiographiques, les chroniques, les chartes ou bien encore

les images et les sources archéologiques, pour n'en citer que

quelques-uns1.

Les historiens de l'ari du Moyen Age» onl toujours porté un

intérêt pour l'étude des fonctions liturgiques des édifices médiévaux

et des images monumentales ou autres. Selon les pays et les traditions

historiographiques, de grandes différences d'approches et

de points de vue existent cependant. Je me limiterai ici à orienter

le lecteur vers la remarquable bibliographie publiée voici cinq ans

par Clemens Kosch2. Réunissant 2 156 titres parus dans plusieurs

langues, celle-ci constitue aujourd'hui l'instrument de travail

indispensable pour tout médiéviste souhaitant aborder des questions

relatives aux relations entre art et liturgie» au Moyen Age.

Bien plus qu'une simple succession de titres, elle offre un

véritable panorama historiographique. Los références bibliographiques

retenues par Kosch sont classées en huit catégories, elles-

mêmes subdivisées en un nombre variable de sous-catégories.

Parmi ces huit catégories, retenons principalement collo relative à

l'espace liturgique et aux bâtiments du culte, celle regroupant les

références concernant les objets liturgiques, celle traitant de la

musique» sacrée, ou bien encore celle citant dos ouvrages touchant

à l'iconographie de la liturgie. A y regarder do près, on s'aperçoit

rapidement des grandes tendances historiographiques propres à

chaque catégorie du classement bibliographique de Clemens

Kosch. Avant les années 1980, les publications relatives aux

rapports entre art et liturgie au Moyen Age sont essentiellement

marquées par dos prises de position méthodologiques confinant

parfois aux partis pris idéologiques. Dans le domaine» de l'architecture

religieuse par exemple, nombreux soni les auteurs,

essentiellement en France, qui ont considéré l'église médiévale uniquement

du point de vue de son évolution formelle voire technique,

46 K+A A+A 2005.1



i Eve, linteau de la porte de l'ancien portail
du bras nord du transept, cathédrale

Saint-Lazare, Autun, v. 1130, Musée Rolin,

Autun.

nf W fe >

:>.

";

---

r
\

rejetant catégoriquement l'existence de rituels et, du même coup,

la possibilité d'envisager une influence de la liturgie sur les

formes architecturales. Ln Allemagne cependant, depuis le début

du XX' siècle», un ce»rtain nombre d'auteurs avaient développé dos

théories visant à interpréter l'évolution des formes architecturales

à partir de l'histoire» des pratiques liturgiques. Cette façon de

voir s'est largement diffusée en France), et au-delà, à partir du

livre pionnier de» Carol Ileitz publié en [963'. Malgré le succès

considérable, e-t légitime, rencontré par cet ouvrage», on ne peut

s'empêcher aujourd'hui de le considérer de façon critique,

comme» evia avait été l'ait par certains auteurs, pe-u nombreux il

est vrai, dès la parution de l'ouvrage4. Sur le fond, le livre de Heitz

peistule ajuste titre on faveur de l'existence de) lions étroits entre

architecture et liturgie au Moyen Age. Sur la méthode, on note des

erreurs deint on connaît bien les enjeux de nos jours. Par exemple»,

si I leitz preiposait avec raison d'appréhender le déreiuloment de la

liturgie» dans certaines églises du haut Moyen Age, aujourd'hui

disparues, à partir des seiurce)s liturgiques, mais aussi d'après des

sources historiques diverses où il est question do liturgie, il aurait

lallu cependant procéder à une critique interne de ces mêmes

sources. D'autre part, son ouvrage - et em ne» peut à nouveau

qu'être critique sur ce point - proposait une vision relativement

systématique des rapports entre l'architecture et la liturgie. Pour

cet auteur, la démonstration faite à partir d'un cas, par exemple

ce'lui d'une église et de sa liturgie, permettait de prope>se»r l'existence

d'une sorte de système applicable à bien d'autres cas. Or, on

le sait, les recherches historiques de façon générale ne font pas

vraiment «bon ménage» avec l'esprit de système. Fn ce sens,

l'importance de la contextualisation historique me paraît essentielle

car elle» demeure sans doute» le principal garde-fou contre

a construction d'un système» élaboré à partir d'un seul exemple)

étudié.

Avant les années 1980, pe»u de» publications ont donné lieu à

une» approche méthodologique renouvelée de» l'étude) des relations

entre art et liturgie au Moye-n Age-. Exemplaire à ce»t égard est à

mes yeux la contribution d'Otto-Karl Werckmeister à l'interpréta¬

tion iconographique du célèbre» linteau sculpté représentant Eve

à Autun (fig. 1 )¦"'. Rompant avec l'approche' traditionnelle de cette

sculpture» et accordant une» place» privilégiée à la «leii du cadre», si

chère à I lenri Focillein et d'autres auteurs après lui, Werckmeister

a parfaitement mis en évidence les lions entre la forme de) la ligure
d'Eve sur ce fragment de» linteau, où elle faisait face à Adam (au-

jourd'hui disparu), et la liturgie» péniti'iitielle de la cathédrale

d'Autun au XII" siècle» dont la localisation topo-graphique était

précisément le portail nord de l'édifice, là où se trouvait le

programme sculpté auquel appartenait la figure d'Eve. Appliquant
une méthode remarquable à tous égards1', l'auteur a su tirer parti
des sources liturgiques locales comme de»s textes théologiques
relatifs à la pénitence et à la place des figures d'Adam et Eve dans ce

contexte, ou bii'n encore- de la documentation archéologique
concernant le portail aujourd'hui en grande partie disparu.
Autrement dit, il a d'une certaine manière mis au point dans cet
article une méthode rigoureuse permettant une approche sérieuse
des relations entre art et liturgie. L'une des clés de cette méthode
réside dans la bonne connaissance des différentes sources utilisées

à l'appui de l'enquête ainsi que dans le souci permanent de la
bonne contextualisatiein historique. Au-delà du cas particulier
traité, le fragment de linteau d'Eve et plus largement l'étude
iconographique et liturgique de l'ancien portail nord de la cathédrale

d'Autun, les conclusions de l'auteur ont suggéré un certain
nombre de pistes nouvelles pour des recherches à venir, comme
par exemple celle de l'existence d'une topographie liturgique à

l'intérieur et à l'extérieur de l'église médiévale, topographie dont
la définition dépend pour une large part de l'emplacement des

images monumentales sur les parois de l'édifice. Cette idée a permis

quelques années après la publication de Werckmeister sur le
portail d'Autun de développer et de» théoriser le» concept de «lieu
rituel».

Lieu rituel
Dans une église- médiévale», le décor monumental contribue largement

à la création d'un espace liturgique» spécifique» que» certains

2005 1 K+A A+A 47



ont appelé lo «lieu rituel». Sans que la paternité de cette notion lui

appartienne en propre, Jérôme Baschet a sans doute été l'un de

ceux qui l'a le mieux définie ces dernières années, notamment à

partir de la lecture du décor peint7. Le livre qu'il a ceinsacré voici

plus de dix ans aux fresques d'Italie centrale de l'église de Bomi-

naco a fait date dans l'historiographie non seulement du point de

vue de la qualité de la recherche mais également de celui de la

définition du «lieu rituel». D'autres après lui ont dédié de

nombreuses et belles études d'iconographie monumentale à partir de

décors peints et pour lesquels la notion de «lieu rituel» a beaucoup

apporté à leur compréhensiem. Une précision cependant: l'apport

majeur de Jérôme Baschet à ce sujet a principalement consisté

d'une) part on uno approche théorique de la notion et d'autre» part

en la recherche de sa systématisation appliquée à un ou des

exemples précis. La définition du «lieu rituel» tient on premier

lieu à la valeur structurante de l'image. Un cycle do peintures

murales, ou même un ensemble sculpté, rythment l'espace do l'(')glise),

à l'intérieur comme à l'extérieur (lig. 3). De cette façon, le décor

monumental détermine des zones particulières dans le lieu rituel

par excellence qu'est l'église et, dans l'abside par exemple, on

rencontre majoritairement des thèmes relatifs à la célébration de

l'eucharistie. Le décor des voûtes obéit do son côté à une

iconographie souvent bien différente de celle observée dans les absides.

Dans cette zone de l'église, ce sont principalement les thèmes de

l'Ancien et du Nouveau Testament qui eiccupont et structurent

l'espace rituel, offrant ainsi une narration synthétique de l'histoire

du Salut.

Autre espace de l'église, autre «lieu rituel»: le revers des

façades dont l'iconographie était généralement consacrée à la

représentation du Jugememt dernier et de l'Enfer". Cette thématique

eschatologique se justifie par la fonction do la façade, fortement

connotée comme lieu de passage, à cause do la présence des

portes. Ainsi, à l'intérieur comme à l'extérieur, le mur de façade a

reçu dos programmes où dominent l'eschatologie et la vision des

lins dernières. Dans certains cas, ces programmes sont également

marqués par la théologie de la liturgie.

Dans ces différents «lieux rituels» que je viens rapidement de

passer en revue, les images hagiographiques peuvent également

contribuer aussi fortement que les thèmes iconographiques

bibliques à la définition du «lieu rituel» et établissent un rapport

parfois très étroit avec la liturgie de l'église considérée. D'autres

espaces encore ont reçu des décors spécifiques tels les cryptes e>ù

alternent des images où l'accent est mis sur l'iconographie dévo-

tionnelle, comme dans la crypte de S. Geeirg à Oberzell (Reichenau)

interprétée récemment par Matthias Exner (lig. 2)'', ou bien

encore sur l'iconographie oxégétique et liturgique comme cela

pourrait être le cas dans la célèbre crypte de l'église de l'avant

pour laquelle un vaste programme de recherche est développé au

sein de l'équipe «Peintures murales» du CESCM à Poitiers'". Les

Interprétations iconographiques du programme do la crypto de

-••JT-çjpç?^
«r *».:¦•

/J <*\
?¦"¦»

aUte

ìì\
¦y i

W

Saint-Germain d'Auxerre ont mis en évidence l'existence d'une

multiplicité de program mes au service là encore de l'espace

liturgique". Dans les années à venir devreint se développer les

recherches sur l'iconographie des peintures murales dans leurs

relations avec la typologie de's édifices, comme cola a cle'ijà été fait

pour le Centre de la France par Mania Kupfer dont l'étude portait

majoritairement sur les églises paroissiales12. D'autres recherches

en cours permettront d'affiner notre connaissance du rôle des

peintures murales clans des espaces jusque-là relativement peu

étudiés par les historiens de l'art.

Architecture

Revenons à présont vers l'architecture à proprement parler afin

d'explorer la façon dont ses formes sont également marquées palla

liturgie et son déroulement. Dès l'Antiquité, les rites chrétiens

se déroulent dans des lieux spécialement aménagés pour
accueillir la liturgie. D'emblée, je souhaite rectifier l'impression qui

se dégage) majoritairement à la lecture de nombreux ouvrages ou

48 K+A A+A 2005.1



*¦*
*->

ra 'ir-*

-ir**

' ^

¦¦¦A

-k

•ä
-:

MI

*lJk *.\'
» .7

1 N¦ m Ma14}
ï** ; iü. «.a1

!<
'

9
- \ <

ufi'wk.vi«

-
MV-*«r ;."'vi,

ìm

VA2«

^ ;^iar

¦

2 Crypte Saint-George, Oberzell-Reichenau,
mur est, fin IX" siècle.

3 Chapelle Saint-Gall, Oberstammheim (ZH),

mur nord, début XIV siècle.

articles consacrés à «l'espace liturgique» antique» et médiéval. En

effet, le lieu de la liturgie n'est à ces époques pas exclusivement

celui de l'espace» particulier de» l'église, c'est-à-dire de l'édifice

construit pour permettre- le- déploiement de la liturgie. Certes, les

théeilogiens et les liturgistes de l'Antiquité et du Moyen Age emt eu

sans cesse à cœur de» rappeler que le lieu privilégié de» la célébration

liturgique, voire le» seul lieu véritablement autorisé pour sa

tenue, était l'église-bâtiment. Derrière cette affirmation, il faut

voir la volonté fortement présente chez ceux-ci d'associer l'image
de l'église-bâtiment au puissant concept ecclésiologique» de la

construction de l'licclesia faite à partir de»s fidèles qui constituent
les pierre-s de l'édifice». Ainsi, pondant eeis périodes domine très

largement l'idée» selon laquelle la célébration cle»s rites chrétiens

doit se tenir dans l'église, là où sont installés les autels fixe»s contenant

le»s reliques eles saints. Malgré cela, il faut insister sur un l'ait

Important dans la définition îles lieux de la liturgie»: depuis les

origines du christianisme et tout au long du Moye>n Age, la pratique

liturgique a parfaitement connu et intégré îles célébrations se

déroulant à l'extérieur de l'église et parfois même en plein air
(fig. 4)". De très nombreuses circonstances particulières qu'il est
inutile de» détailler ici ont conditionné le» déroulement de
célébrations liturgiques de plein air notamment et nécessitant
l'utilisation d'autels portatifs et, de temps à autre», d'aménagements
liturgiques spécifiques, telles que» dos teintes. A maintes reprises,
les théologiens et les liturgistes expliquent d'ailleurs que ces
célébrations de plein air rendent vivante et perceptible l'idée seleni
laquelle l'Eglise est présente partout dans le monde et qu'elle ne se
limite pas à l'espace de l'église-bâtiment. Malgré tout, les autorités

ecclésiastiques adopteront face» à e-e-s célébrations une» position
généralement réservée, parfaitement résumée» dans cet extrait
d'un des capitulaires épiscopaux de Théodulf d'Orléans, de la
première moitié du IX' siècle: «Les solennités de» la messe» ne deii-
vent en aucun ras être célébrées ailleurs que elans une église, el
nein dans n'importe quelle maison, „i elans „„ endroit profane,
mais à l'endroit que le Seigneur aura choisi, conformément à ce
qui a été écrit: <V,-ill,- à ne pas offrir tes holocaustes en tout lieu

20051 K+A A+A 49



que tu auras vu, mais à l'endroit que le Seigneur aura choisi pour

y placer son nom>. Exception faite de ceux qui, continuant de

célébrer à l'armée, ont pour cela bese>in des tontes et des autels avec

lesquels ils accomplissent le»s solennités de la uii»sse»».

Dans l'Antiquité et au Moyen Age, l'église-bâtiment demeure

donc le principal lieu du déroulement de la liturgie. Tout au long

des siècles, l'espace de l'église a connu de nombreuses évolutions

qu'il serait fastidieux de décrire précisément ici. Retenons

simplement que ces transformations ont sans cesse tendu à la

recherche d'une meilleure adéquation entre le type» de célébration

(monastique, presbytéral, episcopal, papal...) et la forme

architecturale. Autrement dit, comme de» nombreux auteurs l'ont montré,

l'architecture» religieuse de» c-os épe>que)s tient le plus souvent

compte de) la typologie des célébrations liturgiques et varie» seleni

les régions de» l'Occident médiéval. En e-e» qui concerne la définition

du lieu liturgique que constitue l'espace de l'église, il faut

souligner un nouveau point relatif à la spécialisation des (»space's

rituels à l'intérieur même de l'église. En effet, l'Antiquité et le

Moyen Age ont connu des déploiements liturgiques à l'intérieur

des église's qui onl rendu incontournable l'émergence d'espaces

liturgiques spécifiques: le lie»u de la consécration, le lieu de la

parole, le lieu de la pénitence, le lieu du baptême, par exemple, sans

compter le»s parcours rituels à l'intérieur de l'espace e»t décrits par

les processions. Tout ceci nous amène à postuler que le déroulement

de»s célébrations liturgiques à l'intérieur de l'église crée au

final la détermination de zones rituelles spécifiques dont le

«marquage» visuel est considérablement amplifié par la présence du

décor monumental permanent em temporaire».

Aménagement liturgique

Dans l'église, ces zones liturgiques particulières sont véritablement

marquées d'un point de vue spatial par les aménagements

liturgiques. A titre d'exemple, citons ce passage extrait de la Vie

de saint Benoît d'Anione composée au IX' siècle) par Ardon et dans

laquelle il est amplement question des aménagements liturgiques

voulus par Benoît pour la construction do l'église» du monastère et

fortement connotes du point de vue symbolique: «Le Vénérable-

Père Beneiît, poussé par une pieuse considération, ne) voulut pas

prendre des saints penir titulaires, mais c'est em l'honneur de la

divine Trinité [...] qu'il consacra cette église. Pour que ce que je

vie»ns de dire» soit plus clairement reconnu, dans l'autel qui est

comme le premier de tous les autres, il fit placer trois autels, pour

qu'ils paraissent figurer les personnes de la frinite»; et la disposition

en est merveilleuse, montrant en trois autels la Trinité» indivise

et en un seul autel la divinité par essence»'4. S'ensuit une»

longue et précise description des aménagements liturgiques prévus

par Benoît pour ces différents autels e>t de' leur signification

symbolique». A plusie»urs égards, ces descriptions extraites d'un

genre littéraire non strictement liturgique, la littérature

hagiographique, sont relativement proches de) colles faites par le moine

Garsias dans la première moitié du XI" siècle à propos des importants

remaniements architecturaux de» l'église' de Saint-Michel de»

Cuxa et entrepris à l'initiative de l'abbé du lieu, Oliba. Dans un

poème faisant l'éloge de' ce dernier, Garsias décrit avec une relative

précision les remaniements architecturaux, ainsi que leur

symbolisme, et les aménagements liturgiques prévus dans cette

«nouvelle» église de» Cuxa. Comme» à Aniane», une» grandi' part du

symbolisme de l'église de Cuxa au milieu du XI" siècle est fondé

sur la «figure» de» la friniti». A côté de cela, le meline Garsias no

manque cependant pas de rattacher la typologie architecturale du

nouvel éclifie-e e»t la plupart des aménagements liturgiques

nouveaux, comme par exemple le baldaquin installé au-dessus de

l'autel majeur, au symbolisme de» l'église interprétée comme une

vision, voire» une représentation, de la Jérusalem céleste et surtout

du Temple de Salomon.

Sculpture
Dans le domaine de» la sculpture» e»t en particulier dans celui de»s

chapiteaux sculptés de l'époque romane, le» colloque consacré aux

avant-nefs et gaulées a permis de mieux connaître les éventuelles

destinations liturgiques de»s programmes qui ornent ces espaces'"'.

Les travaux de Marcello Anghebe»n, entre- autres, soulignent la

très grande richesse dos cycles sculptés des églises romanes,

notamment celui de» l'avant-nef de» l'église» de Vézelay (fig. n)"'. Ils

sont le plus souvent axés sur une conception théologique globale

de l'église et de l'Ecclesia, nécessitant l'installation dans les

espaces d'accueil de l'édifice de»s programmes accordant une place

importante aux signes et aux symboles de la défense de l'Eglise.

Dans le même esprit que» les actes consacrés à l'étude avant-nefs

et des galilées, il faut mentionner le très riche volume, résultant

lui aussi d'un colloque organisé à Tübingen en 1999, sur le dentri»

médiéval, son décor et ses fonctions liturgiques'7. Dans ce beau

volumi', de haute tenue' scientifique, plusieurs contributions portent

un regard neuf sur le décor du cloître médiéval <»t sa fonction

liturgique. Ainsi l'important article- de Peter Klein l'ait admirablement

avancer la recherche sur la fonction liturgique du décor du

cloître, appliquant une méthode» très rigoureuse e)ù s'entrecroisent

le»s considérations liturgiques, théologiques, archéologiques

et historiques'8. La contribution de» Heidrun Stein Kecks sur le

dée-eir de» la salle capitulaire et de son rôle» potentiel dans

l'interprétation liturgique de cet espace va clans le même sens1". Ce lieu

pouvait à l'occasion recevoir un programme peint ou sculpte'»

reflétant dos thèmes iconographiques en rapport avec les actes

liturgiques qui s'y tenaient ponctuellement. En temps normal, la

salle» capitulaire n'est pas le lieu habituel pour le déroulement

d'une action liturgique puisque c'est là qu'on y discute des affaires

de l'abbaye». En relation avec la salle capitulaire», j'ai tenté dans ce

même volume d'expliquer le sens de l'iconographie des peintures

et des sculptures de la fenêtre nord conservée dans le cloître de

Saint-Aubin d'Angers à partir de sa triple signification exégé-

50 K-A A+A 20051



¦ ' 'i' rKVCT^IWrt I tcpJPTO c<

* 1 V WM SSss^i. - r\> lirrtmrJi/- ^1 /Li ¦« i¦'>:, V* I-*~~ //'LL ; »*.
LI

¦Î4Iv 4M

"•' ->•*- J"a
«#-

: iS-fe'
f.- K:

4 Vue de l'extérieur de l'abbaye de Centula/

Saint-Riquier, gravure de Petau d'après
Hariulf, 1612, Bibliothèque nationale, Paris.

5 Saint-Aubin d'Angers, salle capitulaire,
arcade jumelée nord, XII'' siècle.

6 Isaac bénissant Jacob, chapiteau
de la nef, église Sainte-Madeleine, Vézelay,

après 1120.

tique, liturgique et politique (fig. r,) '• L'iconographie fort

complexe développée sur cette fenêtre, où se mêlent peinture et sculpture,

met notamment l'accent sur le rapprochement visuel établi

e»ntre> la figure» mariale et l'architecture du temple d'Ezéchiel. Or,

ce» rapprochement repose essentiellement sur la mise em image de

l'exégèse sur le temple d'Ivéchiel et île» sa porte clause assimilée à

la figure de» la Vierge. Etant donné la valeur apeitropaïque de la

porte et de la fenêtre au Moyen Age, on ne petit s'empêcher de

penser elans le» cas de Saint-Aubin d'Angers que le concepteur de

cette iconographie a décidé à dessein de- placer cette image exé-

gétique sur une fenêtre de la salle» capitulaire, lieu de passage,

zone de transition, qui donne sur la galerie du cloître.

Ces deux ouvrages thématiques ont ('»te» précédé par la

publication de trois importants volumes d'actes de colloques et d'une

synthèse où de très riches contributions abordent les relations

entre art et liturgie à partir d'une méthodologie renouvelée',

largement fondée» sur une meilleure' connaissance des textes

liturgiques et de leur contextualisation théologique et historique-'. Je»

ne peux dans le cadre» de ce»t article» entrer dans le» détail de»s différents

articles, mais je» considère que ces volumes constituent un
tournant majeur dans l'historiographie des recherches sur les

rapports entre art et liturgie au Moyen Age. A cela, j'ajouterai les
réflexions stimulantes de la médiéviste américaine, Mary Carru-
thers, et exposées dans son dernier ouvrage: Machina memorialise.

Dans ce beau livre, l'auteur développe notamment l'idée
selon laquelle les images matérielles, visuelles, refléteraient les
constructions mentales de la pensée médiévale et essentiellement
basée sur la notion de mémoire. Ainsi, les images seraient amenées

à fonctionner comme de» véritables ri'pères mnémeiteeh-
niques participant à l'expression d'une pensée. Cette» idée me
paraît fort intéressante car elle écarte» la lecture trop fonctionnaliste
des images médiévales par les médiévistes et contre laquelle j'ai
pris à diverses reprises position. Afin d'illustrer le» propos de» Mary
Carruthers et la façon dont on peut appréhe»nde»r le» rôle» de» l'image

dans la liturgie, j'ai plaisir à reprendre ici un passage» extrait
d'un texte du théologien carolingien Raban Maur: «Vous velici

2005 1 K-A A+A 5I



tous réunis, mes chers frères, afin que nous puissions consacrer

cette maison à Dieu [...]. Mais nous ne pouvons le faire que si nous

nous appliquons à devenir nous-mêmes un temple de Dieu, et

nous employons à correspondre' au rituel que nous cultivons en

notre âme en sorte que, à l'instar des murs décorés de cette église,

des bougies allumées, de»s voix qui s'élèvent dans la litanie e»t

dans la prière, des lectures et des chants, nous puissions mieux

rendre grâce à Dieu: c'est pourquoi nous devrions toujours décorer

les recoins secrets de notre âme des ornements essentiels des

bonnes œuvres, toujours laisser croître côte à côte) la (lamme de» la

charité divine et celle de la charité fraternelle, toujours laisser

résonner à l'intérieur de notre cœur et la douceur sainte des

préceptes divins et la gloire de l'Evangile. Ce sont là les fruits de

l'arbre prospère, là le trésor d'un ceeur bon, là les fondations d'un

sage architecte, que notre lecture de l'Evangile sainte a

recommandés à notre' âme» aujeiurd'hui»2'.

Conclusion

Depuis une vingtaine d'années les recherches sur les relations

entre art et liturgie au Moyen Ago ont considérablement évolué,

faisant intervenir de façon croissante les données relatives à l'histoire

de la liturgie. Nombreux sont les auteurs qui ont réalisé des

travaux novateurs où l'étude la plus approfondie de l'architecture

ou de l'iconographie s'accompagne d'une mise en perspective

iconographique concernant la compréhensiem des décors en relation

avec les pratiques liturgiques ou, plus largement, le rituel de

l'Eglise médiévale. Pourtant, depuis longtemps les historiens de

l'art cherchent à percer les mystères des fonctions liturgiques du

déceir monumental peint des église»s médiévales ou bien de

l'organisation spatiale des édifices. Tout au long du XX" siècle,

différentes études ont tenté d'élucider le rôle et la fonction de' ces

imagos en relation avec les «lieux» du culte» chrétien ou clans tout

autre espace concerné de près ou de» loin par la liturgie de» l'Eglise.

Dans plusieurs de ces publications, les interprétations, voiré les

méthodes adoptées, paraissent pour une large part erronées, et

ceci tient, je crois, essentiellement à la méconnaissance souvent

importante par les historiens de l'art de la typologie des sources

liturgiques. Sans m'attardor ici sur cette question, j'insisterai

simplement sur le» changement relativement récent de cette situation

par l'approche de plus en plus précise aujourd'hui des sources

liturgiques et de leur capacité à expliquer un motif iconographique

ou l'ensemble d'un programme monumental. Je terminerai ces

quelques réllexions par le» souhait de voir dos recherches nou-

ve-lles sur les relations entre' art et liturgie au Moyen Age se

développer suivant les méthodes décrites précédemment à partir des

publications mentionnées, mais sans jamais perdre de vue la

dimension historique» de» ce»s études. En effet, raffinement dos

méthodes d'investigation vise non seulement à rendre plus fructueuse

l'interdisciplinarité, mêlant plus étroitement théologie, liturgie,

histoire <»t histoire de l'art, mais aussi à intégrer de façon plus

forte ces recherches dans le vaste domaine' de l'histoire médiévale.

A partir de ce que' j'ai tenté de faire apparaître dans cette)

contribution synthétique, je considère comme largement réunies

les conditions universitaires et méthodologiques pour assister

dans les années à venir à une augmentation d'excellentes

publications à travers le monde consacrées aux relations entre» art et

liturgie au Moyen Age"4.

Riassunto

Nel corso dell'ultimo ventennio, gli studi sui rapporti tra arte e liturgia

nel Medioevo hanno conosciuto importanti sviluppi, grazie all'apertura

e agli interscambi fra le varie discipline (storia della liturgia, storia

dell'arte, storia medievale). L'analisi sempre più rigorosa dei testi e

un'esatta contestualizzazione storica consentono una migliore

comprensione e identificazione dei programmi iconografici dei cicli dipinti

e scolpiti che ornano non solo l'interno e l'esterno delle chiese, ma

anche i chiostri, i portici e qualsiasi altro ambiente rituale. Allo stesso

modo, alcune forme architettoniche sembrano essere riconducibili a

determinate esigenze liturgiche. Il testo intende tracciare un panorama

ad ampio raggio sulle ricerche dedicate a questo tema, insistendo

in particolare sui contributi inediti forniti dalle pubblicazioni più

recenti.

Zusammenfassung

Dankder Aufhebung der Abgrenzungen zwischen Liturgiegeschichte,

Kunstgeschichte und Geschichte des Mittelalters konnte die

Erforschung der Beziehungen zwischen Kunst und Liturgie im Mittelalter in

den vergangenen zwanzig Jahren beträchtliche Fortschritte verzeichnen.

Die immer präzisere Analyse von Texten parallel zu einer genauen

Einbindung in ihren historischen Kontext ermöglicht ein besseres

Verständnis der ikonografischen Programme von Bilder- und Skulpturenzyklen,

welche die Innenräume und das Äussere von Kirchen,

Kreuzgänge, Portalvorhallen oder andere Kulträume schmücken. Zudem

scheinen gewisse architektonische Formen auch von liturgischen

Notwendigkeiten beeinflusst worden zu sein. Der vorliegende Artikel

stützt sich hauptsächlich auf Erkenntnisse aus neusten Publikationen

und bietet einen umfassenden Überblick über die Forschung auf

diesem Gebiet.

52 K+A A+A 2005 1



NOTES

i Sur toutes ces questions,

je me permets de renvoyer à mon livre

Liturgie et société au Moyen Age,
Paris 2000.

2 Clemens Kosch, «Auswahlbibliographie

zur Liturgie und bildenden

Kunst/Architektur im Mittelalter», in:

Heiliger Raum. Architektur, Kunst und

Liturgie in mittelalterlichen Kathedralen

und Stiftskirchen, Münster 1998

(Liturgiewissenschaftliche Quellen

und Forschungen 82), pp. 243-377.
3 Caro\Heilz, Recherches sur les

rapports entre architecture et liturgie
à l'époque carolingienne, Paris 1963.

4 Voir notamment le compte rendu

de Paul-Albert Février, «Architecture et

liturgie. A propos d'un livre récent», in:

Bibliothèque de l'Ecole des Chartes,

122,1964, pp. 267-273. Pour un panorama

d'ensemble relatif à ces questions

et intégrant une critique de

l'ouvrage de Heitz, Sible de Blaauw,

«Architecture and Liturgy in Late

Antiquity and the Middle Ages. Traditions

Trends in Modern Scholarship», in:

Archiv für Liturgie wissenschaft, 33,

1991. PP-1-34-

5 Otto-Karl Werckmeister, «The

Lintel fragment representing Eve from

S.Lazare, Autun», \n-. The tournai of
the Warburg and Courtauld Institutes,

35.1972, pp. 1-30.
6 Moins convaincante est en

revanche la tentative faite par
Werckmeister d'interpréter le programme
iconographique du portail occidental
d'Autun à partir de la liturgie des
défunts, «Die Auferstehung der Toten am

Westportal von S. Lazare in Autun», in:

Frühmittelalterliche Studien, 16,1982,

pp. 208-236.

7 Jérôme Baschet, Lieu sacré, lieu

d'images. Les fresques de Bominaco

(Abruzzes, 1263). Thèmes, parcours,
fonctions, Paris/Rome 1991. La notion
de «lieu rituel» a été quelque peu
précisée dans un article traitant de la

topographie visuelle élaborée dans l'église
de San Pietro al Monte de Civate à partir

de son décor peint. Paolo Piva, «San

Pietro al Monte de Civate (Lecco):

lecture iconographique en <contexte>»,

in: Cahiers archéologiques, 49, 2001,

pp. 69-84 et «Tipologie e dinamiche

delle immagini. Il (programma»
perduto di Civate», in: Medioevo: immagine

e racconto, Parme 2003 (Atti
del convegno internazionale di studi,
Parma, settembre 2000), pp. 185-201.
8 Jérôme Baschet, «L'enfer en son

lieu: rôle fonctionnel des fresques et

dynamisation de l'espace cultuel», in:

Luoghi sacri e spazi della santità, Turin

1990, pp. 551-563; Peter K. Klein,

«L'emplacement du jugement dernier

et de la seconde parousie dans l'art

monumental du haut Moyen Age»,

i n : L'emplacement et la fonction des

images dans la peinture murale

du Moyen Age, Saint-Savin 1993,

pp. 89-101.

9 Matthias Exner, «Die Wandmalereien

der Krypta von S. Georg in Ober-

zeli auf der Reichenau», in: Zeitschrift

für Kunstgeschichte, 58,1995,

pp. 153-180.

10 Eric Palazzo, «Les peintures de

la crypte de Tavant. Etat des questions

et perspectives de recherches», sous

presse, actes du colloque international

d'Utrecht, Reading Medieval

Images.

11 Christian Sapin (dir.), Peindre

à Auxerre au Moyen Age, IX'-XIV
siècles. Dix ans de recherches à

l'abbaye Saint-Germain d'Auxerre et à

la cathédrale Saint-Etienne d'Auxerre,

Paris 1999.

12 Marcia Kupfer, Romanesque Wall

Painting in Central France, New Haven/

Londres 1983. Ce même auteur vient

de publier un remarquable ouvrage

sur le décor peint de la crypte de Saint-

Aignan-sur-Cher qui est mis en relation

avec la fonction hospitalière du lieu

et la liturgie pénitentielle, The Art of
Healing, Pennsylvania 2003.

13 Sur ce qui suit, Eric Palazzo, «L'espace

et le sacré dans l'Antiquité et le

haut Moyen Age. Les autels portatifs»,

in: Cristianità d'Occidente e cristianità

d'Oriente (secoli VI-XI). Spolète 2004

(LI Settimana di studio del Centro

italiano di studi sull'alto medioevo,

Spoleto 2003), pp. 1117-1160.

14 Ardon, Vie de Benoît d'Aniane,

tr. F. Baumes, Abbaye de Bellefontaine

2001, pp. 70-71.

15 Christian Sapin (dir.). Avant-nefs

et espaces d'accueil dans l'église entre

le IV et le XII' siècle, Paris 2002.

16 Marcello Angheben, «Le programme

iconographique du rez-de-chaussée

de l'avant-nef de Vézelay: chapiteaux

et portails», in: Sapin 2002

(cf. note 15), pp. 450-463. Du même

auteur voir aussi, Les chapiteaux

romans de Bourgogne. Thèmes et

programmes, Turnhout 2003 (Culture et

société médiévales - CESCM, Poitiers).

17 Peter K. Klein (éd.), Der mittelalterliche

Kreuzgang. Architektur, Funk¬

tion und Programm, Ratisbonne 2004.

Sur le décor des cloîtres et ses

relations avec la liturgie voir aussi, Imma-

culada Lores i Otzet, «La vida en el

claustre: iconografia monastica als

capitells de Sant Cugat del Vallès i el

costumari del monestir», in: Bulletidel

Museu Nacional d'Art de Catalunya, 6,

2002, pp. 35-46 et Caries Mancho,

«La peinture dans le cloître. L'exemple

de Sant Pere de Rodes», in: Les Cahiers

de Saint-Michel de Cuxa, 34, 2003,

pp. 115-133.

18 Peter K.Klein, «Topographie,

fonctions et programmes iconographiques

des cloîtres: la galerie

attenante à l'église», in: Klein 2004
(cf. note 17), pp. 105-156.

19 Heidrun Stein-Kecks, «Claustrum

and Capitulum. Some Remarks on the

Façadeand interior of the Chapter

House», in: Klein 2004 (cf. note 17),

pp. 157-189.

20 Eric Palazzo, «Exégèse, liturgie

et politique dans l'iconographie du

cloître de Saint-Aubin d'Angers», in:

Klein 2004 (cf. note 17), pp. 220-240.
21 Heiliger Raum 1998 (cf. note 2);

Kunst und Liturgie im Mittelalter,
Munich 2000 (Akten des internationalen

Kongresses der Bibliotheca
Hertziana und des Nederlands Instituut te

Rome. Rome, 28-30 septembre 1997);

Art, cérémonial et liturgie au Moyen

Age, Rome 2002 (Actes du colloque
de 30 cycle Romand de Lettres Lausan-

ne/Fribourg, 24-25 mars, 14-15 avril,

12-13 mai 2000): The White Mantle

of Churches. Architecture, Liturgy and
Art around the Millenium, Turnhout

2003.

22 Mary Carruthers./Wacb/ra memoriate.

Méditation, rhétorique et

fabrication des images au Moyen Age,
Paris 2002.

23 Ibidem, p. 342, d'après la traduction

française extraite du livre de Car-

ruthers, le texte latin de Raban Maur

se trouve dans la Patrologie latine, 110,

col. 73-74.

24 Voirtout récemment le magnifique

regroupement d'articles issus

des Journées romanes de Saint-Michel
de Cuxa 2002, Liturgie, arts et
architecture à l'époque romane, Les Cahiers
de Saint-Michel de Cuxa, 34, 2003,
avec en particulier une remarquable
contribution de Nicolas Reveyron,

«Architecture et liturgie et organisation

de l'espace ecclésial. Essai sur
la notion d'espace dans l'architecture
religieuse du Moyen Age», pp. 161-175.

Dans le domaine de l'étude des

rapports entre architecture et liturgie,
je renverrai à l'ensemble des contributions

réunies dans le volume Heiliger
Raum 1998 (cf. note 2).

SOURCES DES ILLUSTRATIONS

1,4,6: Département d'histoire de l'art
de l'Université de Genève (Mme Sif-

fert). - 2: Tiré de: Dörthe Jakobs, Sankt

Georg in Reichenau-Oberzell, Textbd.

Teil 2, Stuttgart 1999, p. 502. - 3: Tiré

de: Christoph et Dorothée

Eggenberger, La Peinture du Moyen Age,

Disentis 1988 (Ars Helvetica V),

fig. 169. - 5: Tiré de: Eric Palazzo,

«Exégèse, liturgie et politique
dans l'iconographie du cloître de

Saint-Aubin d'Angers», in: Der

mittelalterliche Kreuzgang, Ratisbonne

2004, fig. 3

ADRESSE DE L'AUTEUR

Eric Palazzo, professeur à l'université
de Poitiers, directeur du Centre

d'Etudes Supérieures de Civilisation

Médiévale, Rue de la Chaîne 24,

BP603, F-86022 Poitiers

2005 1 K+A A+A 53


	Art et liturgie au Moyen Age. Réflexions méthodologiques

