
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 1: Kunst und Liturgie im Mittelalter = Art et liturgie au Moyen Age = Arte
et liturgia nel Medioevo

Artikel: Fede e canto : tesori d'arte liturgico-musicale nella Svizzera italiana

Autor: Conti, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni Conti

Fede e canto
Tesori d'arte liturgico-musicale nella Svizzera italiana

La Svizzera italiana conserva numerose tracce di

quello che nei secoli passati fu il suo profondo rapporto

con la fede cristiana e la sua celebrazione pubblica

attraverso la liturgia. I territori svizzeroitaliani svilupparono

una loro coerenza rituale ora aderendo alle

consuetudini liturgiche della vicina diocesi di Como,

ora appropriandosi della liturgia ambrosiana.

In entrambi i casi, il canto andò ad occupare un posto

primario: da un lato arricchì la liturgia, dall'altro

sviluppò la produzione di capolavori anche sotto il profilo

artistico.

Tra le realtà che adorironei al messaggio evangelico, l'importan/a

della liturgia fu immediatamente recepita anche dalle piccole

comunità sparse» su quel territorio che» va dallo Alpi alla Pianura

Padana, oggi compreso entro i confini di ciò che eomuneme>nte viene»

definita Svizzera italiana'. Provata è una penetrazione dell'attività

missieinaria da parto di Como e» Milano - dove il cristianesimo si

affermò nei primissimi soe:oli della nuova era - tale da determinare

l'appartenenza giurisdizionale», ma pure rituale» e» liturgica.

Caso emblematico sono gruppi di parrocchie che, oggi, mantengono

l'antico legame» con la chiesa madre che portò loro la nuova

fedo, nella fattispecie le comunità di rito ambrosiano che nella

diocesi di Lugano sussisterne) nella Capriasca, nelle Tre Valli cem

Biasca come centro e nel Locarnese: ultimi testimoni - in ordine

temporale» - di quel processo di evangelizzazione avviate) noi IV

secolo, ancora in epoca romana, da Ambrogio, vescovo di Milano.

Un processo che» si irradiava da Milano praticamente su tutto il

nord della penisola italiana, linei appunto allo Alpi; ancora molto

tempo dopo la morte di Ambrogie), la giurisdizione» dell'arcivescovo

di Milano si estendeva a numerose diocesi. Quindi, anche) i

primi apostoli della nuova fede raggiunsero il Locarnese e» l'altra

parte de»l Sopraceneri probabilmente da Milano".

Diverso sarebbe state) il processo di evangelizzazione dei

territori a sud del Monte Ceneri, il quale, pur presentando in alcuni

casi evidenti legami con il mondo ambrosiano, trova conferme di

un'azione mossa in atte) da Como, i cui segni rimangono indelebili

nelle comunità di Balerna, Itiva San Vitale» e» Lugano. Balerna, la

più a sud, ha da subito raccolto intorno a se) i primi cristiani
dell'area e)ggi definita Mendrisiotto e» la chiesa, cem la sua titolazioni'

a San Vittore, segnalerebbe il legame, seppur indiretto, con il
contosto milanese. Riva San Vitale» e» testimone di un'attiva comunità

cristiana alla fine del IV secolo, mentre Lugano segnala l'adesioni)

al messaggio evangelico all'inizio del Vsecolo'.

Si diceva sopra dell'importanza della liturgia avvertita da

subito in queste comunità, un passo testimoniato dalla comprensione

che l'ufficialità della preghiera liturgica, che passa
necessariamente anche attraverso il canto, e» limpido riflesso della fede

cristiana, una fede vissuta con entusiasmo soprattutto noi primi
secoli e che si innesta sull'esperienza di preghiera e di culto della

chiesa milanese e comasca, assumendone i modelli e», rafforzando

gli aspetti di una ricerca di identità religiosa, inserendone di propri

valorizzando nel tempe) usi e devozioni dal sapore tipicamente
localo.

Nei primi anni seguiti alla cristianizzazione della Svizzera

italiana, le comunità a sud e a nord del Ticino hanno semplicemente

assunto i quadri rituali importati dagli evangelizzatori, collocandoli

in un contesto cultuale che valorizzasse» ed esaltasse» l'essen-

za della nuova fede in Gesù morto e risorto. La celebrazione liturgica

ha assunto quindi in questi territori una valenza spirituale»,

radicandosi nella storia umana e traendo dal tessuto culturale

quegli elementi e quelle espressioni che servirono a costruire e a

gestire celebrazioni che rispondessero ai canoni dettati dall'autorità

episcopale, e che ne»l contempo mutuassero elementi tipici di

una espressione orante legata ad un preciso modo di essere di una

comunità, dando vita ad una sorta di identificazione. In questo

senso il canto ha svolto da sempre un ruolo fondamentale, nella

vita civile come in quella religiosa. Noi contesto liturgico si è

rafforzato il concetto dell'identità vista non tante) come desiderio

di emancipazione da una tradizione) più ampia, quanto come» in-

conscio adattamento e stratificazione eli usanze locali. Possono

infatti essere» spiegate» anche in quest'ottica la presenza di non

40 K+A A+A 2005 1



poche varianti nolle» melodie de'lla liturgia rispetto al repertorio

uflìcialc i» della chiesa di Milano e della chiesa di omo. le cui

autorità centrali, i vescovi, erano be»n coscienti del fatto e-he celebrare

l'itinerario di lede contestualmente allo scorrere dei mesi

nell'arce) annuale non ora un'operazione' di facile» realizzazioni», e» che

in particolare i grandi eventi andavano collocati in contesti entro

e'ui il cantei liturgico ha dato un notevole contributo nel sottolinearne

la dimensione di solennità.

Canto e tradizione orale

Da sempre, dal suo nascere, la tradizione cristiana - come già

quella ebraica - ha l'alto della Bibbia uno dei suoi pilastri, propo¬

nendone un'articolata lettura attraverso la celebrazione liturgica.

Una lettura e-he» non si e» limitala alla semplice declamazione dei

testi, ma è» passata anche attraverso il canto. La dimensione liturgica

del canto, infatti, per tradizione utilizza testi biblici nel

desiderio -vissuto in un'ottica di lede»-di attualizzare la Parola di Dio

perche'» divenga strumento di preghiera, lesti che» colgono l'umanità

del narrato biblico per lasciare affiorare dal profondo del

cuore ciò che eigni essere umano vive nell'abisso della propria
esistenza, là deive» e) possibile l'incontro tra il naturalo e il soprannaturale.

«Il canto liturgico è» l'eco di tale incontro che» lascia senza

parole»4. Per questei la Chiesa, orante, ha ripreso le espressioni

contenute nella Bibbia, rivivendolo nell'esperienza delle stagioni

: »v*
¦ ¦ ifc^^fatire qucddifcipulue illcnonmon

f
s

M *? ¦ a

i
unutnon dinuefuG non mamim u v

:. ^Jyv *j*=^ï
fed fie aim uolonun c re con ce ucm 5.

-#—?—»-W ¦fitter
hai fimtqm cùnuilicpio incccab^l^

¦A W=£ ¦ ¦ ¦&
nbiie non finirconi quin.m umjmco e

w < > *. - <*%\

jijnJwcrJcainnmagiiiy quoamcpienr.
*T* - - ,y.l)ntilwn-JMi«nilirii'UhM¦ ¦ ^ ¦ J (mera) |iil\-ri.'livwii»ci.-cnu/ 'C &ÌG

Wm
*M

6\>o\\ìc.
__J;,ln.-iiic.unit.liiWli»rio:uui
mnocctjnimniuut.ymm.

nplxmc (jtAltm.ctufl
atlidicuncue

^ occoinmmiiy»lu
nmommm.u-

irm.

<)
?> ¦.r\

ä
\h

Kû

M
m
j

f
%

m
wf

'3

2d2d TT ?»

f lupnnapio frac «%

i mi i »

3=^
wtetx Itjmcrrxr
V ¦ v«> :
bo imncmTten

-¦ ^ *—¦—f 'S :%v
militudmcra fu I^'..jinSL

i Antifonario del XIV secolo, Biblioteca del

Convento Cappuccino della Madonna

del Sasso, Orselina, sopra Locamo. -Antifone

proprie della celebrazione della

Festa di San Giovanni apostolo ed evangelista

(27 dicembre), cui seguono quelle per
la memoria dei Ss. Innocenti martirizzati nella

strage compiuta da Erode (28 dicembre).

2 Antifonario del XIV secolo, Biblioteca del
Convento Cappuccino della Madonna del Sasso,
Orselina, sopra Locamo. - Particolare
di uno dei numerosi capilettera miniati
presenti nei quattro codici locarnesi. Particolare
della Ietterai.

20051 K+A A+A 4I



umane alla luce di una nuova speranza. Va sottolineato che vi

sono tutti i segnali che dimostrano corno anche le primo comunità

cristiane nate nei territori della Svizzera italiana abbiano colte) da

subite) l'importanza del canto all'interno dell'azione) liturgica, là

dove testi biblie;i ed eucologici, prosa e poesia, musica e silenzio si

intrecciavano e raggiungevano la pienezza di significate) nel

momento in cui le singole parti si fondevano per lasciare» spazio alla

fede. Una prospettiva, quella appena indicata, che spiega perche')

anche nei territori oggi ticinesi e grigionosi vi sia stato per secoli

un impegno assiduo nel curare la liturgia e celebrarla con dignità,

riservando un posto primario al canto, il cui processo di creazione

e di rielaborazione redazionale è certamente stato lungo e laborioso

ed è necessariamente passato anche attraverso la tradizione

orale. Naturalmente le vestigia pergamenaceo che) e)ggi rimangono

sono solo un punto di arrivo di un ampio procosso che non

ha interessato unicamente la musica e il canto. Ma per musica e

canto possiamo affermare che proprio i momenti che hanno visto

l'arrivo del messaggio cristiano nei territori svizzeroitaliani

corrispondono a quella fase di creatività - quindi suscettibile di

modifiche-che solo qualche secolo più tardi troverà una fissazione che»

progressivamente escluderà ogni intervente) di libera rielaborazione.

Appartengono a questa fase le più antiche e interessanti

testimonianze che la Svizzera italiana, e il Ticino in particolare,

conserva, e che ci mostrano come alla grande fluidità stilistica

originaria subentri la fissazione per iscritto del repertorio e quindi la

cessazione di qualunque tipo di canto caratterizzato da elementi

diversi da quelli messi sulla pergamena di sacramentari e antifonari.

La presenza di queste vestigia tuttavia non deve ingannarci.

11 loro utilizzo infatti non fu quello di essere letti per il cante)

nell'atte) esecutivo, quindi durante la celebrazione, ma quello di co¬

stituire un sussidio là dove la memoria non sempre risultava

affidabile e, soprattutto, in fase di apprendimento per nuovi cantori,

quindi a scopo didattico. Questo significa e'he nonostante il

supporto scritto - scarso per la verità - la ritualità, il culto e l'azione

liturgica dovettero confrontarsi ancora per molto con una

trasmissione» ed una pratica di tipo eirale, ane:ho perche» senza una

pratica orale» il sistema eli scrittura musicale) altomedievale risultava

totalmente» incomprensibile. Quella scrittura supportava

unicamente la memoria indicando con approssimazione il movimento

melodico: questo ora ciò che i cantori altomedievali si

attendevano dai manoscritti, istruiti com'erano, per inserirsi in una

tradizione eirale viva e in quanto tale in piena diffusione.

Testimonianze di canto liturgico nella Svizzera italiana
Le comunità cristiane nate nei primi seceili del primo millennio

nella Svizzera italiana furono confrontate con repertori di canto

liturgico ancora alla ricerca di una sistematizzazione. Solo la

Chiesa ambrosiana si era dotata di un ordinamento vero e

proprio, mentre la Chiesa di Roma dovette attendere la fine del V e

l'inizio del VI secolo por elaborare un primo vero repertorio liturgico.

Sulla base di questi repertori nacque l'esigenza di istituire

ministri deputati al canto, il che comportò necessariamente la

creazione di centri d'addestramento vocale. Che così l'osse non

vi è dubbio, soprattutto alla luce del lattei che progressivamente»,

in seguito all'elaborazione dei linguaggi musicali, si ebbe una

sempre maggioro distinzione tra canti destinati all'assemblea e

canti da destinare) al solista o alla schalet, il gruppo di cantori

specializzati. Se per i grandi centri si hanno notizie precise circa

l'organizzazione del canto, più frammentari sono gli elementi di

informazione per territori come quello prese) in (»sanie. Suppo-

I

/ '

:ix .Uttit de :lf im-. ¦
-

- ';.: .- ;¦
_-r n mu e t-tmr vï ¦

¦

-7 / :
: ¦ - ¦¦

lUtfo {e rin Itf'MAUA. ' '-.Un, U0'<*r>i' ' Vi '. ' 1 ¦

¦Jtt-urnr ni/, Uf .d Lf luti
•¦,*' ' '-I ..;'. :,"'/,..; '7
tluu < ai U lu u.7 ¦

- /
Uu*:a- io-i-^rÇcAcwM^ ruf qyntrir

n- »jwufn-cvi'iuir rr-A cntil

;:—Âr. me J .il ¦'..- ili '-1nzT? ET e

ov'auj/iurrt- 4 U \:u Tfit-e

:a. .11 le-

T.1,¥,'jì" f ' 7 l-i
• »-J ice l,umilir^rt or&jrlrif* me

a\X left LU£ rifu oll.at- NVri-

i i'ì-t Ul '-¦• -""^ UUKUfCJ.
J *r » '

li» -ri
'

ti » t rrruf

>ÌU-

1 •'

*¦'"¦ u - ' -±UI.I UitT.I

fr-iil
'

j-rr-O I I

\a 'riBfj ' i'1 J t Ii - -lu)., i rviiim ¦¦^'¦¦ij;'' ì

<" .¦> .-J',¦-'¦':'r
.).'-W.im iLfUm 1W, lu IT M

• .-1 ilU im.!. J

i j J ¦ j. -'
.¦ <¦" .-

,-n tu,„a fi:t m
¦

- •''' ' 7' %.»' ¦'
-,

'
;•¦ • ' li'^-U

ii/ - ,.,'A:
/¦'.1';\

¦
¦ 1 wF- i'f--iif -(7ii' .ijit-f 4c J M

¦;i '¦ tu JjLÀ tf '** ¦'

M

3 Frammento di Antifonario romano

dell'Ufficio, metà XI sec, folio i recto. - Il testo
iniziale è la continuazione del Responsorio
«Si oblitus fuero tui» redatto sul foglio.

4 Frammento di Antifonario romano
dell'Ufficio, metà XI sec, folio i verso. - È la

continuazione del testo precedente che

terminava con «introibimus» e qui prosegue con
«in tabernaculum eius». Si tratta
del repertorio dell'Ufficio proprio delTempo
di Pasqua.

5 Antifonale ambrosiano, fine XIVsec,
Chiesa dei Santi Pietro e Paolo, Biasca. -
Antifone per la celebrazione della memoria

di santi della Chiesa ambrosiana.

42 K+A A+A 2005.1



sizioni sono peraltrei supportate dal fatto che l'esecuzione di

un certo tipo di repertorio neo<»ssitasso di abili cantori sia sotto

l'aspetto solistico sia come schola specializzata5.

Con la redazione definitiva del repertorio liturgico latine)1', tra
i secoli VII e IX si assisterà ane'he alla nascita del sistema di

notazione musicale neumatica adiastematica7, caratterizzate) da

differenziazioni non tante) nei contenuti, quanto nelle grafie legate»

all'espressione di ciascuna area geografica, determinata dall'area

di influenza di importanti centri di fede», siano e»ssi monastici,

quali abbazie e monasteri, siano essi legati al clero secolare e) a

forme di vita canoricale regolare come cattedrali e chiese oeille»-

giate. Le situa/ioni appena descritte furono tra gli elementi

determinanti la fioritura di maestri e testi dedicati alla pratica del

canto liturgico, il cui contenuto ci è difficile pensare non sia venuto

in contatto, direttamente o indirettamente, con il pur piccolo

mondo musicale» religioso de»lla Svizze»ra italiana altomedievale.

A questo période) appartiene il re-conte ritrovamento di alcune

pagine» di un codice liturgico occasionalmente reperito come

materiale di rinforzo della legatura e della copertura di un volume a

stampa seicentesco collettaneo di omelie (ili. 3, 4). Il volume era

appartenente a un l'ondo librario avviato a (.olino, nel Locarnese»,

durante il XVI seceilo". Si tratta di fogli appartenuti ad un

Antifonario di rito reimano databile a metà del secolo XI e recanto le

parti in canto per l'Ufficio, ovvero la celebrazione della preghiera

oraria che scandisce la giornata di chi ha abbracciato lo state)

monastico e) clericale. Pur nella loro "classicità", le pagine ritrovate»

svelano una caratteristica dell'Antifonario cui appartennero che

appare "unica" relativamente all'età. Infatti, intercala ai brani

cantati testi di preghiere che spettane) a chi presiede la Liturgia

lloraruni: gli Oremus propri del tempo liturgico o della festa. Il

mi- camsj&idmr cum xoiiiuuw loua utftmç «;
"»•'flî,dlafsìS

- '•'"'S.-r.witti riuv.iHihs.HbamitoiLilieul.clAmnxv-rafi nu ¦ffl«_J.n tieni

H'i if* i^jTTri-fiPrf' '

/
limo cum map« fituc jroouuimu« m lo co ubi

medio
J~ au+ln0v©«tmiir iiifb |*J 3 fimi., rf&rtm
X>Jlra:tc tutti .-^ï^uoi» <nrf -t- imU'Whw »& »»«tfjC

i^um «jbit mieta fciuuo licur colninlv cr uoLilv ce

;.^i, t *.,., nìm » a *, v <-

romic Cam cicca cionjnui filaient) crnunfi une

fclTD cctrcnl>im>..Mui .-,,...„..1,1 e.

che introduce» una variante "tipologica" rara e normalmente soe>-

noscìuta. La lettura di queste) materiale» rivola dunque» elementi eli

quella stratificazione» accennata prima, la cui storia esatta non è)

facilmente ricostruibile). La notazione» neumatica è adiastematica,

del tipo "comasco", molto simile a quella del famoso Antifonario di

Chiavenna. La redazione di queste pagine è attribuibile» allo
Scriptorium del monastero benedettino di Sant'Abbondio in Como".

Non vi è dubbio che si tratti di un libro liturgico della diocesi oe>-

masca, e tutti gli indizi sembrerebbero confermare l'ipotesi di una

residenza, fin dalla sua redazione, nei territori oggi compresi nei

confini ticinesi: soprattutto per questo i frammenti risultano
preziosi per la storia locale.

Proseguendo in ordine temporale nel passare in rassegna le»

testimeinianze più autorevoli di canto liturgico cristiano nella Svizzera

italiana, meritevoli di attenzione sono i libri corali trecenteschi

oggi conservati nella Biblioteca del Convento Cappuccino
della Madonna del Sasso ad Orselina, sopra Locamo (ill. i, 2).

Originariamente appartenuti al Convento di San Francesco a Locarno,

sono oggi di proprietà dello Stato del Cantone ricino e, insieme)

a pochissimi altri casi, costituiscono una testimeinianza di rilevante»

importanza documentaria. A questa si aggiunge la preziosità
delle miniature che ornano numerosi capilettera e l'importanza
che la notazione musicale» quadrata, tipica del canto gregoriano
a partire dal XII secolo, riveste per una ricostruzieme dell'uso
liturgico e musicalo in territorio ticinese, in particolare nel borge)
di Locarno"'. Si tratta di tre antifonari ed un graduale», quest'ultimo

portato a termine nel 1315".
Sotto il profilo del canto le antifone contenute in questi codici

si fanno notare per una serie di varianti melodiche rispetto al
repertorio romano. Varianti significate dall'eliminazione 0 dall'aggiunta

di note e di gruppi interi di melismi, dallo spostamento
delle melodie su gradi melodici diversi da quelli più largamente
diffusi. Testimoni quindi delle mutazioni del repertorio di canto
liturgico in periodo trecentesco che confermano, una volta di più,
l'avviato processo che porterà alla decadenza del canto gregoriane)

intese) in senso classico.

Dal contesto romano a quello milanese», con l'Antifonale
ambrosiano conservato nella splendida cornice della chiesa capitolare»

dei Santi Pietro e Paolo di Biasca, chiesa madre delle Tre Valli
ambrosiane» (ili. 5)". Contiene una parte - quella che» l'ordinamento

ambrosiane, definisce estiva - della liturgia temporalmente
fissata dal Sabato Santo all'inizio dell'Avvento. Diversamente da
quanto accade nei libri romani, l'Antifonale biaschese non solo
reca l'Ufficiatura delle ore canoniche, ma pure» le antifone della
Messa (svolgendo la funzione del graduale) e la parte» relativa al
Processionale». Vi troviamo pure» le commemorazioni dei Santi e le
orazioni dei defunti". Databili alla line del XIV secolo, i 95 fogli di
cui si compone» il codice senio testimoni di una tradizione di canto
ambrosiano in cui pochi sono gli elementi originari ed arcaici
sopravvissuti. Nonostante la tipologia e l'estetica siano sostanziai-

2005 1 K+A A+A 43



mi»nti» di gusto milanese, la commistione» ce>n le melodie gregoriane,

di ampissima diffusione, appare chiaramente. Tutto questo

non ne diminuisce assolutamente il valore, ma testimonia con

precisione una pratica di canto sostenuta da una scrittura che ha in

parte rinunciato al supporto mnemonico. Lo si deduce» dalla pre-

senza sul manoscritto di alcune linee» che indicano l'altezza dei

suoni fissandone' alinone) due», quella del do e» quella del fa, ed in

alcuni casi anche quella del si bemolle'.

Legata giuridicamente alla diocesi di Como, parte della terra

ticinese si vide sottoposta all'autorità del Patriarcato di Aquileia

a partire» dal VI se»ceilo, quando i vescovi comaschi vollero emanciparsi

dalla suffraganeità di Milano. L'emancipazione, originata

dalle» vicende le'gate) allo Scisma dei tre Capitoli, diede il via all'utilizzo

delle consuetudini rituali in uso presset il Patriarcato, con-

suetudini e'he» gli studiosi, i quali da vie-ino si sono occupati della

realtà liturgico-musicale aquile»iese, sono concordi nel dividere in

due situazioni rituali: quella precedente l'epoca carolingia, ovvero

il "rito aquileiese", e quella post-carolingia, definita "rito patriar-

chino". Il primo non interessò i territori svizzeroitaliani ancora

sotto l'influsso di Milano'4. Del secondo periodei si conservano

alcuni' testimonianze di canto. I più interessanti sonei presso la

chiesa di Santa Maria degli Angioli a Lugano e si tratta di quattro

codici pergamenacei manoscritti di grandi dimensioni. Isidoro

Marcio-notti, che fu parroco in quella chiosa fino alla sua

scomparsa, tentò un'attribuzione di matrice patriarchina al canto,

un'attenta analisi ci rende tuttavia edotti del fatto che siamo di

fronte ad un gregoriano convenzionale che non presenta particolarità,

limitate a varianti melodiche', se non in alcune- .sequenze1"'.

Con questa consapevolezza, elitre ai codici conservati nella

chiesa mariana di matrice- francescana a Lugano, si deve affron¬

tare il confronto con un'importanti' opera a stampa realizzata nel

1557 a cura di Lorenzo Maggi, arcipreti' di Itiva San Vitale (ili. 6,7).

fu lui a sentiri' la necessità di far produrre un Sacramentario pa-

triarchino cein il quale intendeva preservare ciò che ancora sussisteva

di quell'antico rito che, in ogni caso, era già decaduto

dall'uso comune. Il Sacramentario, progenitore» degli attuali messali,

non era certo un libro di canto, ma era di supporto al celebrante

per tutte le parti liturgiche e'he erano di sua competenza. Se» i

formulari legati al rito mostrano una tipologia che si distanzia dalla

ritualità romana, presentando concordanze» e'he» geograficamente

vanno verso la sede de'l Patriarcato aquileiese, dal punto di vista

dei canti in essi contenuti non possiamo che» ravvisare melodie

che, pur ceni tutte le varianti del caso e i localismi, non si discostano

più di tanto dalla matrice) gregoriana'".

Ali re testimonianze attendono di essere valorizzate nella Svizzera

italiana, un passo importante per comprendere il contesto

all'interno del quale si colloca la millenaria esperienza di fedo

vissuta attraverso la pratica liturgico-musicale. Fede e canto che

insieme hanno generato libri e-he» consideriamo capolavori, e che ci

svelano l'autentico sensus di un'età in rapporto alla quale l'oggi

non è» più in grado di rivestire nulla eli simile.

Résumé

La Suisse italienne conserve d'innombrables traces de son attachement

profond à la foi chrétienne et à sa célébration publique au travers

de la liturgie au cours des siècles. Au Moyen Age, la situation culturelle

et religieuse se présentait fort différemment. Il s'agissait, tout

d'abord, d'accueillir le nouveau message évangélique venu du sud,

puis de trouver une identité propre, comme cela se produisit dans

AdPafch.")

SACRAMENTA
RIVM*

PATIUAR.CHALE SECVNDVM
i\ lorcm f-uiAc Comenfis Fcclcfix, nunc

pnmum jtnpicfsionc rcpix*
Immaturi].

Cum gratia flCprmiIegîo.

i H C-7T16»* M t_

7

k e*rAjo* < «i
'"'-si

n

o>

MEDIOLANI.
M. D. LVII.

¦:
^ ''è^tjti

Kyrl c Icifon. Kyrie

SEîS^iSÄ5 ï:
le 1 fun

.1 3±é**^ Lo ti a in ex ce I lis de o. Et m nié

ì- »"¦_—¦ s •
¦ - ¦—Hi ~

ÖEJt;
rapaxhomi nibusbonçvolunta ris. Lauda muste.

Bcnedicimusrc. Ado ta mus te. Glorifica

mus te. Grarias a^imujtibî propter ma^nam gio ti am

6 Frontespizio del Sacramentario

patriarchino secondo l'uso della Chiesa comasca.

- Fu fatto stampare su iniziativa del

prevosto di Balerna Lorenzo Maggi nel 1557.

7 Sacramentario patriarchino secondo

l'uso della Chiesa comasca, 1557. -
Al centro l'incipit del «Gloria in excelsis Deo»

proprio del Tempo di Pasqua.

44 K+A A+A 2005 1



maintes régions d'Europe. Ce n'est qu'ensuite, que les Tessinois

purent, eux aussi, développer leurs propres rituels. Certains reprirent les

traditions liturgiques du proche diocèse de Corne, tandis que d'autres

adoptaient la liturgie ambrosienne, désormais érigée en système,
premier témoignage de l'esprit missionnaire du message évangélique

qui transforma la vie et la destinée de nombreuses communautés.

Dans les deux cas, le chant occupa bientôt une place essentielle,

enrichissant d'une part la liturgie, et encourageant d'autre part la

réalisation d'authentiques chefs-d'œuvre, y compris dans le domaine

artistique.

Zusammenfassung

Die italienische Schweiz bewahrte zahlreiche Spuren seiner in früheren

Jahrhunderten tiefen Verbundenheit mit dem christlichen Glauben

und dessen öffentliche Zelebrierung in der Liturgie. Das kulturelle

und religiöse Panorama des Mittelalters unterscheidet sich beträchtlich

vom heutigen. Man war zunächst bestrebt, das von Süden

kommende neue Evangelium aufzunehmen, um danach eine eigene Identität

zu finden, so wie es in vielen anderen Gegenden ganz Europas

geschehen war. Erst nach diesen ersten Phasen konnten auch die

Tessiner ihnen entsprechende Rituale entwickeln. Einige knüpften an die

liturgischen Gepflogenheiten der benachbarten Diözese von Como an,

andere hingegen nahmen die nun systematisierte ambrosianische

Liturgie an - erstes Zeugnis für den missionarischen Geist im Evangelium

-, die das Leben und das Schicksal vieler Gemeinden veränderte.
In beiden Fällen nahm der Gesang eine wichtige Stelle ein und

bereicherte einerseits die Liturgie, andererseits förderte er die Entstehung

von echten künstlerischen Meisterwerken.

NOTE

1 La questione relativa all'opera di

evangelizzazione dei territori ticinesi è

ancora oggi un problema aperto, con
numerose ipotesi alle quali si cerca
conferma. Per lungo tempo gli storici
sono stati propensi a vedere nella
predicazione cristiana avviata a Roma
dopo la morte dell'imperatore Tiberio
l'occasione per la diffusione del
cristianesimo nel nord Italia e quindi anche
nelle terre oggi ticinesi. Ritrovamenti
archeologici ed ulteriori studi hanno
accreditato l'ipotesi che i centri di
diffusione della nuova fede siano state
le città di Como e Milano. Cfr. Isidoro
Marcionetti, Cristianesimo nel Ticino,
vol. ì, Locamo 1990. Per una panoramica

completa della problematica cfr.

Giuseppe Chiesi, «Il Cristianesimo
nelle terre ticinesi dalle origini al
Medioevo», in Terre del Ticino - Diocesi
di Lugano, Collana storia religiosa
della Lombardia - Complementi,
Brescia 2003.

2 Cfr. Gottardo Wielich, // Locarnese

preromano e romano, Bellinzona 1947.

A rafforzare la tesi dell'evangelizzazione

di questi territori da parte di missionari

inviati da Milano, per alcuni

studiosi vi sarebbe la questione delle

dedicazioni delle chiese che, spesso,

onorano santi e martiri il cui culto

è tipicamente ambrosiano.

3 Per un'ampia, interessante e

attuale riflessione sui problemi ancora

in parte aperti circa la cristianizzazione

delle terre ticinesi si veda Marcio-

netti 1990 (cfr. notai).

4 Cfr. Bonifacio Baroffio, «Il Canto

gregoriano: culto e cultura», in jubilate

Deo, Trento 2000.

5 Nonostante non si abbiano precise

informazioni, è fuor di dubbio che

almeno in alcune occasioni, ad esempio

la Settimana Santa, la liturgia
venisse celebrata comprendendo tutte le

parti cantate. L'ampiezza del repertorio

e le evidenti necessarie doti vocali

fanno pensare alla presenza di cantori

formati che certo erano residenti almeno

nelle chiese capitolari. Da rifiutare

è l'ipotesi che per l'occasione venissero

invitati da fuori chierici cantori.

6 Con questa accezione si intende

il repertorio facente capo alla Chiesa

di Roma, repertorio che in epoca

carolingia fece da base per l'unificazione

liturgica portata a termine da Carlo

Magno.

7 La notazione adiastematica si

differenzia da quella diastematica per

la presenza 0 meno di indicazioni

mirate a determinare l'altezza dei suoni.

Tale altezza non potrà in ogni caso

essere determinata con precisione

sino all'avvento della forma arcaica

di rigo che, grazie anche al posizionamento

della chiave, chiarirà la natura

melodica del suono. Tutto questo va

però ricondotto alle reali esigenze

dei cantori medievali che, come detto,

si dovevano confrontare con un uso

mnemonico della melodia liturgica.

8 Per una dettagliata descrizione

del ritrovamento cfr. Giovanni Conti,

«Frammenti di un antifonario romano»,

in La musica nella Svizzera italiana,

Bloc Notes 48, Bellinzona 2003.

9 Diversi sono i codici che testimoniano

l'attività redazionale di libri liturgici

neumati già nel secolo XI dai

benedettini comaschi. Tra questi è

certamente da segnalare il sacramentario

Ut cunctam congregationem S. Abun-

diiservare dignerìs, custodito alla

Biblioteca Nazionale di Roma con

la segnatura Sess. 136.

10 Per un'ampia descrizione dei

codici locarnesi cfr. AA.W., / Libri

Corali trecenteschi di Locamo. Guida

pratica alla loro lettura nel contesto

storico, liturgico e musicale, Locamo

1999.

11 Cfr. Margherita Hudig-Frey,

«I codici corali trecenteschi dell'antica

chiesa di S. Francesco dei Conventuali

di Locamo», Archivio Storico Ticinese,

12,1971.

12 Cfr. Isidoro Marcionetti, L'antica

Pieve di Biasca. Lugano 1979.

13 Dopoanniditrascuratezza.il

primo a sottolinearne l'importanza

documentaria fu il frate cappuccino
P. Callisto Calderari; di lui cfr. «L'Antifonale

estivo di Biasca», Archivio

Storico Ticinese, 3, Bellinzona i960.

14 Cfr. Como e Aquileia. Per una

storia religiosa della società comasca.

Atti del convegno, 15-17 ottobre 1987,

Como 1991.

15 Nessuna prova ha sino ad oggi

confermato l'esistenza di un canto

proprio della liturgia aquileiese
caratterizzato da forme e da un repertorio

tali da consentirne un riconoscimento

quale tradizione locale di canto, come

invece molti hanno tentato di

affermare. Se un repertorio proprio fosse

esistito, per quale motivo i Patriarchi

aquileiesi non ne avrebbero difeso

la pratica come invece è accaduto per
il Rito? Non si spiega diversamente

la tranquilla immissione del repertorio
di canto gregoriano durante il Patriarcato

di Paolino II, consigliere di Carlo

Magno. In proposito, interessanti sono

le conclusioni di Giulio Cattin nel suo

contributo «La tradizione liturgica

aquileiese e le polifonie primitive di

Cividale» in Le Polifonie primitive in

Friuli e in Europa, a cura di Cesare

Corsi e Pierluigi Petrobelli, Roma 1989.

16 Per prendere coscienza della

portata delle problematiche tra rito e

canto cfr. Michel Huglo, «Liturgia e

musica sacra aquileiese», in Storia

della cultura veneta, I: dalle origini
al Trecento, Udine 1973.

REFERENZE FOTOGRAFICHE

1-7: Giovanni Conti, Lugano

INDIRIZZO DELL'AUTORE

Giovanni Conti, musicologo-gregoria-
nista. Via Bertoni 15,6900 Lugano,

e-mail: gconti@gregoriano.org

2005 1 K+A A+A 45


	Fede e canto : tesori d'arte liturgico-musicale nella Svizzera italiana

