
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 1: Kunst und Liturgie im Mittelalter = Art et liturgie au Moyen Age = Arte
et liturgia nel Medioevo

Artikel: Die Lebendigkeit des Gottesdienstes im Kloster Rheinau : die
Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 14 und 29, aus dem
13. Jahrhundert

Autor: Eggenberger, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Eggenberger

Die Lebendigkeit des Gottesdienstes
im Kloster Rheinau
Die Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 14 und 29, aus dem 13. Jahrhundert

Die Bibliothek der Benediktinerabtei Rheinau war bisher

nurden Spezialisten bekannt. In der Ausstellung

Die Bibliothek Rheinau. Handschriften aus dem Mittelalter

der Zentralbibliothek Zürich im Predigerchor vom

1. Dezember 2003 bis 10. Juli 2004 war es erstmals möglich,

Schätze dieser Bibliothek auszubreiten, miteinander

zu vergleichen und sich ein Bild zu machen von der Bedeu-

tungdes Klosters Rheinau im Mittelalter.

Viele cler Spitzenwerke, so allen voran der Rheinauer Psalter Ms.

Rh. 167, aus der Zeit um 1250 wurden allerdings erst im 19.

Jahrhundert, wonige Jahrzehnte vor der - späten - Auflösung des

Klosters im Jahre 1862 vom damaligen Bibliothekaren Pater Bla-

sius llauntinger, dem Bruder des berühmteren St. Galler

Stiftsbibliothekars P. Johann Nepomuk Hauntinger gekauft.' Als umso

bedeutender tritt Ms. Rh. 14 in Erscheinung als die erste/«»- Rheinau

geschaffene Handschrift. Die besondere» Stellung der

Handschrift wird zudem deutlich im Vergleich mit Ms. Rh. 29; sie scheint

zum einen eine spätere, kreative Weiterentwicklung zu sein, was

die Bilder und die sklavische Kopie cler Bildinitialen angeht, zum

anderen scheinen Teile der Handschrift im Schriftbild früher

als Ms. Rh. 14 zu sein. Der Bedarf an repräsentativen liturgischen

Büchern war seit dem Neubau der Rheinauer Klosterkirche von

1114 mit den vielen Altären gewachsen und machte die Kopie

notwendig.2

Zur Frage von Original und Kopie

Die beispielhafte Konstellation von «Original» und «Kopie» soll

hie»r nicht im Vordergrund ste>he»n, führt aber doch zu einigen

grundsätzlichen Feststellungen und Fragen. Man muss nach dem

heutigen, noe'h rudimentären Stand der Forschung davon

ausgehen, class das Kloster Rheinau im Unterschied zu den grossen

Nachbarn Reichenau oder St. Gallen keine hauseigene Schreibund

Malschule unterhalten hat und entsprechend keine» Mönche»

im Skriptorium damit beschäftigt waren, Bücher zu schreiben

und auszumalen. Wo also wäre die» Handschrift Ms. Rh. 29 nach

der Vorlage Ms. Rh. 14 kopiert worden, wenn in Rheinau die Ka-

pazitäte»n dazu gar nicht vorhanden waren? Wo die Vorlage, Ms.

Rh. 14, geschrieben und gemalt wurde, lässt sich aus cler

Handschrift heraus (noe-h) nicht sagen, sicherlich in einem nahen

süddeutschen Kloster.3 Sie ist für Rheinau neu geschaffen worden,

was das Widinungsbild deutlich macht, während die Bildinitialen

auf einer Drittvorlage' basieren. Diese mag später, als die»

Rheinauer ein zweites Exemplar des Graduâtes bestellte»!!, wiederum

als Vorlage» ge'die'nt haben. Der Qualitätsunterse:hie>d zwischen

Ms. Rh. 14 und 29 verbietet es jedoch anzunehmen, class die»s

im gleichen Skriptorium ge»se-h<»he'n sein könnte». Entweder hat

man Schreiber und Maler nae'h Rheinau geholt, um Ms. Rh. 14 zu

kopieren, eider aber die Mönche gaben Ms. Rh. 14 in ein auswärtiges

Ate»licr, wo die» Keipie hergestellt wurde.

Graduale, Sakramentar und Lektionar

Auffallend ist, class bi'icle» Handschriften den gleichen Aulbau

zeigen: zuerst das Graduale,4 danach das Sakramentar5 und schliesslich

das Lektionar.'' Damit sind die beiden liturgischen
Handschriften in der Zeit ihrer Entstehung Auslaufineidclle», begann

man doch im [3. Jahrhundert die drei Bücher im Missale, im bis

heute gültigen Messbuch zusammenzufassen, in cler Meinung,

dem Zelebranten alle in clor Feier vorzutragenden Texte zuzuweisen.7

Dies hängt damit zusammen, dass die l>rie<ste'rmönche> ihre

tägliche) Messe an den verschiedenen Altären der Klosterkirche

lesen und dazu alle» liturgischen Texte» zur Hand haben mussten.

Das Graduale umfasst die Texte und Noten - in Ms. Rh. 14 und 29

die Neumen - der nicht vom Priestor auszuführenden Gesänge

zusammen mit don Sequenzen", den Gesängen der Festliturgie. Das

Sakramentar umfasst die vom Priester in der Messe vorgetragenen

'texte; es ist cle-r zentrale Teil der Handschriften. Das Lektionar

bildet den Schluss mit den in der Messe» vorgetragenen

Lesungen aus de»m Alten und Neuen Testament. De)r Bilclschmuck

konz.entrie>rt sich auf das Graduale und das Sakramentar; das

Lektionar wird in Ms. Rh. 14 mit vie»r Bildern und Initialen zu

Weihnachten, Ostern und Pfingsten ausgezeichnet.

34 K'A A+A 2005.1



/ tu -Am* ?*fw -

1

\- f _1

¦

tpT A**1,

r -J.
-ffi *

n
S3 Wc

niH).

fit

w

^
i ;

tii'iiiiiiic.i l'nuu .vtiicm'llui.

aVAX) TE

i*«S ^iJVUU» M
11 V5 M tV5

N-

sh "Aki

¦pommt. l'-Vufwfwnwnr
ffft tmtafn* ' affdwt* mr

*¦-** " niifrrtcordutn w vu trGibiarmi

IT nmfiJo «on fful'cTwtd '«q. irTttrjni **«.-

mnnittti tmtufrfi quitr iwtftf* *r

-i. ïvitfuiulmiur V frujr-w«muu K -.
»plu (TlrmnifTiuu ¦¦4>«rnif.R V "tao*

fi Uniw tr-pcä-an* "v

iwraffc, m chi

\7>iri!>. ob«

*j--*'
" niiff-ncordum m vn (rtthmr« itmw) w'W

41 * n^
yiJtr Twii tv li tutu « ninum inummif mni-ftuir cvnfrlo net rrutufr*r tn~-

,v» I * "J -f I -,' 'J/ / J' / .)' .- |
¦<* .:¦ .1 I

n»B|. intpf t»m mn ratlKI nm nxnim îtmurrii ojui xr tXftàim i u -mifin i
tœ^vlJ,^ mr miir-rraiT nu t *cr mr quu ftir<".!"*fc anfmrcc
(tu fwlhnui rom OU" '¦'(N rh>cr m nie t mufamr ine p, mfltt wfloW <k»uu*ii

lvAffannar -pjbrr bmignnn imt ermia tHniM \>v •'• arbitri ïkum IFo
H c ¦ opiilui li-ini ecce Ac -ïniml dmttt ad iMiumMi'.ynm£ I1U1ÏUWH.

»I^^^ftaudiçim&eut iwmitmf -glorimi lu-aTCirtn -nrucord iwftn j
fcrf^tfi^uiB^a^.biducifuèta m tn uiiVy). R VfiVmt if,k u

wmCfiuC wu€ mamfr ftr or n* 0|Pnftmp

_t Ol! Ctidof eiufoui wchnjutrum tritar iraum

i Graduale, Zentralbibliothek Zürich,
Ms. Rh. 14, f. 9v, Widmungsbild,

um 1200, Masse der Pergamentseite

34,7 x26,0 cm.

Die Aufteilung de'r für die Messe» notwendigen Texte und

Gesänge sowie» deren Bebilderung und Akzentuierung in Ms. Rh. 14

und 29 vi»niiitt(»lii ein anschauliches Bild: Wir erleben den

klösterlichen Ge>tte»sdie»nst durch das Kirchenjahr hindurch vom ersten

Adventssonntag bis zu Allerheiligen.

Bedeutung des Widmungsbilds
Es ist das Widmungsbild, die Dedicatio, welche Ms. Rh. 14 zur he-

rausragenden Handschrift der mittelalterlichen Biblie>the»k des

Kleisters Rheinau macht (Abb. 1); es fehlt in Ms. Rh. 29. Das Bild

auff. 9v folgt dem Kalender und bildet mit der A-lnitiale zum ersten

Adventssonntag auf f. ior eine» Deippelseite. Die» thronende

Maria, Maria Regina, wird über der neu gebauten Kirche

dargestellt, mächtig, mit der roten Blume» in der Hand - eine» Nelke»,

Symbol für die Passion Christi («negelin», Nägel, Näge'lblume») -,
der Abt und der hl. Fintan zu ihren Seiten. Maria ist hier nicht nur
die Gottesmutter, die Königin, die Maria Regina, sie steht hier

auch für die» Kirche» als Institution, sie ist die Ecclesia, deren klei¬

nes Glied Rheinau eben auch dazugehört. Am 1 5. November 1114.
dem Tag des hl. Fintan, erfolgte» die Weihe der romanischen
Klosterkirche von Rheinau unter dem Zeichen der Hirsauer Reform.

Maria stützt ihre Fusse auf eben diesen romanischen Kir-
chenbau, korrekt noch ohne die späteren Türme wiedergegeben,
als wollte die Patronin des Klosters mit Nachdruck auf die

Errungenschaften der Reform hinweisen.'1 Zu diesen Errungenschaften
zählt die freie Abtwahl; im Widmungsbild setzt sich denn auch der

Abt in Szene, er sonnt sich in der Herrlichkeit der Madonna. Übrigens,

es überrascht, wie sich die Form der romanischen Rund- und

Rundbogenfenster im Pfingslbild im anfangs erwähnten «Rheinauer

Psalter» Ms. Rh. 167 von ca. 1250, vierzig Jahre» später,
wiederholt (Abb. 2).

Die fordernde Haltung Marias wird potenziert durch die Form
ihrer Krone»; trotz, de»r Fehlstelle - es ist nur noch die» grünliche)

Grundierung zu sehen mit wenigen roten und grünen Farbresten

- ist ihre Form mit den drei hochaufgerichteten, rundbogigen
Tafeln erkennbar. Die präzise Vorzeichnung lässt keinen Zweifel auf-

2005 1 K+A A+A 35



kommen, was damit gemeint ist, auch wenn der Bügel fehlt, nämlich

das Abbild der Kaiserkrone des Heiligen Römischen Reiches

aus der Zeit um 962, wie sie in der Schatzkammer in der Wiener

Hofburg zu sehen ist."' Damit wird Maria zur Kaiserin und das

Kloster Rheinau zum selbstverständlichen Partner dos Papstes,

dem es als reichsfreies Reformkloster direkt unterstellt ist.

Es ist kein Zufall, dass der Maler diese Form der Krone

gewählt hatte, auch bei einem anderen wichtigen Marienbild

erscheint sie wieder: im Sakramentarteil in cler Bildinitiale zum

Marientod auf f. 95V (Abb. 3). Hier könnte man meinen, eine Bü-

gelkreine zu erkennen, doch die weisse Linie gehört zum Rand der

imago clipeata," klar ist aber, dass die Seele Mariens eine goldene

Krone trägt und das königlich-kaiserliche Lilienszepter.

Unterstrichen wird diese Feststellung durch einen Blick auf die «Kopie»

in Ms. Rh. 29, wo in der gleichen Bildinitiale auf p. 252 Maria eine

«normale» perlengeschmückte Krone aufhat (Abb. 4).

Das Bild des Marientodes war von der Tradition eigentlich

festgelegt, und doch bringen die Maler diese eigene), neue Note

hinein und stellen die sonst als kleine weisse Figur gemalte Seele

Mariens stolz, als Maria Regina - oder eben in Ms. Rh. 14 als

Kaiserin - dar. Dies hat etwas mit dem Anspruch des Auftraggebers,

des Abtes von Rheinau, und mit der Hirsauer Reform zu tun. Die

Bildinitiale markiert die Festtagsliturgie von Maria Himmelfahrt

am 15. August; es steht also nicht der Tod cler Maria im Vordergrund,

sondern ihre Aufnahme mit Leib und Seele in den Himmel.

Zur Legitimation des Rheinauer Abtes

Zurück zum Widmungsbild; es ist farbig gerahmt; die Madonna

erhält einen zusätzlichen Rahmem, wie es ihr gebührt; dieser ist

mit Gold aufgelegt. Der Goldrahmen ist Teil ihres Thrones oder

vielmehr des Baldachins, in dem der Thron steht - die Bildebenen

zu durchmischen, ist ein wichtiges Gestaltungselement der

mittelalterlichen Kunst. Die Tiefe des Baldachins und des Thrones wird

aufgehoben, was die majestätische Figur der Maria mit dem Kind

aus dem Bild hervortreten lässt; der Maler bringt sie in engste

Verbindung mit dem Betrachter, sie blickt in ihrer hieratischen

Frontalansicht den Betrachter an; es ist das Jesuskind, das sich

dem knienden Abt links mit Blick und einer segnenden und einer

zeigenden Hand zuwendet; das Geflecht der vier Hände clor Maria

und des Kindes wirkt wie ein dekoratives Muster, und es wird in

Beziehung gesetzt zu den ausgestreckten Händen des Abtes und

des Heiligen rechts.

Der Maler verlässt sich nicht allein auf'die bildliche Suggestion;

er unterstreicht die Bildaussage im Schriftband, das er dem

Heiligen in die Hand gibt; darin wird gesagt, dass Abt Heinrich,

die kniende Figur in Möne:hshabit und mit Abtstab, das Buch in

goldenem Einband der Maria als der Patronin des Kleisters feierlich

überreicht. Der Heilige rechts ist clor Rheinauer Heilige und

Patron Fintan,'2 «S[AN]C[TU]S FINDANUS» steht über ihm

geschrieben und «HENR1CUS ABBAS» links über dem Abt."

il5*

m o

# G

"t:

Su

• m

2 Rheinauer Psalter, Zentralbibliothek

Zürich, Ms. Rh. 167, f. i28v, Pfingsten,

um 1250, Masse der Seite 26,7 x 18,5 cm.

3 Ms. Rh. 14, f. 95V, Marientod.

4 Graduale, Zentralbibliothek Zürich,

Ms. Rh. 29, p. 252, Marientod, 13. Jh., Masse

der Pergamentseite 28,9 x 20,0 cm.

Dor Hintergrund dos Baldachins ist mit einem kostbaren Stoff

behängt; der Thron ruht auf zwei Blättermotiven, Akanthen. Sie

erinnern an das römische Motiv des Bildnisses im Blätterkelch

und werden uns auf der Zierseito zum Canon Missae wieder

beschäftigen.'4 Es ist ein sprechendes Bild, das die Legitimation des

Rheinauer Abte)s unter Beweis stellt; er steht unter dem Schutz

der Madonna durch die) Vermittlung dos I [eiligen Fintan. Er trägt
ein kostbares liturgisches Gewand im Gegensatz zur weltlichen

Krone dor Maria. Die Tonsuren Fintans wie des Abtes charakterisieren

die beiden als Mitglieder dor klösterlichen Gemeinschaft.

F'intan ist wesentlich kleiner dargestellt, in einer deutlich tieferen

hierarchischen Position. Der Abt sah sich im Dilemma, class er

sich als Auftraggebor zwar als dio wichtigste Figur im Bild

verstand, trotzdem aber hinte)r den Patronen zurücktreten musste;

der in seinem Auftrag tätige Maler löste die Aufgabe geschickt,

indem er ihn knien lässt, wie es sie-h gehört, aber nie:ht ebenerdig,

auf der gleichen Ebene, auf der Fintan steht, sondern höher. Es

macht don Eindruck, als würde er schweben, was auch mit der

36 K+A A»A 2005.1



w

oV

ri pu
rtrhVnri

nnnnfftlutui
fjctìumrCiltic
^ulmcitiarcfi
di cennraifo«
^.cotidraoïicc-
frcoçcHofcni!.
ajiTr .jmob'ow

> fnu* ite. <

dtlampnoticb
JJVt ciifr cylrlhr tumnpd'dftrii .iniyloram clcm

<ts nï"/uT qftthi dì enitmctj"colimVatnaüf ïr
TWillotiUriibm tn.'JMn tufc. Ai

\_y cnrcivÜTOa ils wart dçavm mattyrri
fragiif/anvn'Vc-b'glbfif •îônwrai>»ianMr./e
flar.¥.Sc<tf>- S uihK' «faeuiiineta «jnrtn
rtcftniii'.Viii'nofeonftdini'ti.niwininlthfi'îii

qiu idat-co defiant feto nmifh/Wh-ur ppeccn

nnf *»ft ridiiculjf inttedJT.-R. ii(> Co'. i^O!
cede mifrnanf di' ftacqtlttitì nre ptidmm.\_>n
qui ftr dn Grntmnf rtqttut térbmm /intreflioml
cuif dK^atOTftnidwfffrt^iiffl^G^ig''

xrnmnc e

'
igruilnr.

iqm pliccrt et

acribuf ttlïf :

tu Intuii', acni
¦ &
?ai blu nu d
di nnmtcril
ne t:iluirm!4

(m ubi» Si
'Il nur dî'u-

plebi me rie

IHTV4o AIffi

'X-

«̂«•w

mittelalterlichen Durchdringung der Bildebenen zu tun hat.

Und dann lässt der Abt seine Bedeutung betonen, indem er das

Graduale in einem goldenen Einband der Maria überreicht. Dies

wirft auch ein Licht auf die Handschrift selbst, die sich vielleicht

ursprünglich in einem Goldeinband präsentierte. Die Frage ist

deshalb von Interesso, weil die verschiedenen Foliicrungen in der

Handschrift ein Hinweis darauf sein könnten, die drei 'feile der

Handschriften seien ursprünglich separate liturgische Bücher

gewesen. Sie wären zusammengebunden wordein im Bestreben dorn

Zelebranten alle Texte zur Verfügung zu stellen, wie dies das

Ziel des Missales war. Doch die meisten Foliiorungon und Paginierungen

stammen aus späterer Zeit, und auch der Lagenverbund

spricht nicht für e»in späteres Zusammenfügen. Der im Wid-

mungsbild dargestellte Band ist von beträchtlicher Dicke und soll

sicherlich nicht nur ein schmales Graduale darstellen.

Herausragende Bildinitialen

Es ist hier nicht der Ort, auf alle Bildinitialen eingehen zu können;

dies geschieht bei anderer Gelegenheit.'5 Einige wenige

Bemerkungen sollen jedoch auf beistimmte Eigenarten verweisen.

Im Vergleich der Handschriften ist es besonders interessant zu

sehen, welche Szenen fehlen: Sei veir allem dio Drei Könige, die

Praesentatio und das Abendmahl, wie sie etwa im Graduale von

Seligenthal zu sehen sind."' Auch ein Pfingstbild fehlt in be»idon

Handschriften. Die» Bildinitialen markieren wichtige l-'este, es sind

Bild- und Lesezeichen, we>be»i diu F'este de)r Hauptpatronin dos

Kleisters Rheinau. Maria, besonders häufig auftreten. Im Vordergrund

steht aber die eindrückliche Bildersequenz zum Mittelpunkt

der Messliturgie, dem Canon missae. Auch wenn Ms. Rh. 14

und 29 noch nie-hl als Missale» aufgebaut sind, nehmen sie die»

Zentrumsfunktion dos Canon missae im M'issalo in der Bildersequenz

veiraus (Abb. 5-7).

In Ms. Rh. 29 stehen Kreuzigung und Gnadenstuhl im geöffneten

Buch einander gegenüber, bilden also ein Diptychon. Es ist

ja das aufgeschlagene Buch, es ist die» Doppolseite, die) das Woson

clor Buchkunst ausmacht. Ein Bild ist ein Bild, me'ist gorahmt, und

steht für sich. Abe)r ein Bild in einer Handschrift, eine Miniatur,
eine Illumination steht im Zusammenhang mit dem Text auf den

vorangehenden und folgenden Seilern; das Bild kann auch

Bestandteil eines Textes sein, wie oben hier des zentralen Textes der

Liturgie.

Der Maler von Ms. Rh. 29 entdockte, wie reizvoll es ist,

Kreuzigung und Gnadenstuhl in einer Doppelseite unmittelbar
miteinander wirken zu lassen. Der Gnadenstuhl ist in beiden

Handschriften eingebunden in das Te igitur, in einen Text, der oft mit
einem Kreuz oder einer Kreuzigung verziert wird. Das «T», die

Initiale», der Anfangsbuchstabe «T» des Te igitur dominiert, krönt
und teilt das Bild. «To igitur, c.lemcntissime Pater, per Jesum

Christum, Filium tuum. Dominum nostrum» lesen wir im Hintergrund:

«Dich, gütiger Vater, bitten wir demütig und flohen zu Dir
durch Jesus Christus, Deinen Sohn, unserem Herrn». Zu späterer
Zeit hat man den Text oben wiederholt. Die I Iandschrift wurde
gebraucht, und es ging nicht an, den Text aus der Zierseite erst
zusammenzusetzen, bevor man ihn vortragen konnte. Und es folgt
die Empfehlung und Segnung der Opfergaben, in Rheinau 29 auf
der Rückseite, auf Seite 164: «nimm wohlgefällig an und segne
diese Gaben...».

Was wir nun auf dem Bild sehen, ist nicht nur der Buchstabe
«T», es ist auch ein Kreuz, ein verziertes Kreuz, ein Kreuz auch,
das mit seinen vegetabilen Formen an den Enden den Lebensbaum

darstellt. Das Kreuz des Leidens und Todes ist gleichzeitig
auch das Symbol des Lebens, der Auferstehung und des Weiterlebens

nach dem Tod. Dies sind die Grundgedanken, die damals
noch so geläufig waren, wie sie heute» in eleu Hintergrund gerückt
sind. Dabei ist auch zu bedenken, dass sich das Leben auf Erden
damals wesentlich kürzer und risikoreicher gestaltete; heute gilt

20051 K+A A+A 37



m

at*

i». V i

m-
Il MAVf ffi'A

« <to*ilm-.ifâ-iàtà*&^é.

m
k

I»
'//
1as&'l/Jv.

.-.:rus.

V* I

m '

w* >

W^V

p

».

JF
'

fiï untiti- cletncimilìinf V'irci- ij«- i«iim vpi
tUiumtitum tiDiniHiiiii M'ltvum

ejnn

s*

¦«i2&

-,?.

-^
M I

«u

5 Ms. Rh. 29, p. 162/163, Kreuzigung
und Gnadenstuhl.

6 Ms. Rh. 14, f. 65r, Kreuzigung.

7 Ms. Rh. 14, f. 65V, Te igitur als Gnadenstuhl.

das Augenmerk vieler dem Bestreben, wie das Leben noch mehr

verlängert werden kann.

Der Kreuzfuss verschwindet unter einem wertvollen Teppich,

einen Perserteppich würden wir heute sagen; es ist nicht irgendwer,

der seine Füsse auf dem Teppich ruhen lässt, os sind diejenigen

Gottvaters. Das macht das Bild so aussergewöhnlich; wir sind

uns gewohnt Jesus Christus dargestellt zu sehen, weniger aber

Gottvater. Der Scheu, Gott selbst darzustellen, wird hier Rechnung

getragen; man kann in ihm auch Christus erkennen, was clor

Kreuznimbus nahe legt. Gott wird als Christus-Logos dargestellt,

als Gottvater zwar, aber in der Gestalt Christi, obweihl dieser

nochmals gezeigt wird, nun aber in der Gestalt des Menschen, am

Kreuz; die in der Liturgie in cler Wandlung gefeiorte

Vergegenwärtigung von Gottes Sohn wird so veranschaulicht. Die Verbindung

zwischen den beiden schafft die» Laube» des I [eiligen Geistes.

Fis ist also nichts anderes als das Bild der Trinität, de'r

Dreieinigkeit. Die Darstellung der Trinität ist, und dies seit es die

christliche Kunst gibt, ein Problem, wie sie» ja auch als Idee ein

Problem darstellt, das sich nur im Glauben auflösen lässt. Kunst

ist ein Mittel, um Unsichtbares sichtbar zu machen. Die Trinität

darstellen, heisst Unsichtbares sichtbar machon.

Der Thronsockel ist als Akanthusfrios gegeben - wir kennen

das Motiv schon vom Thron der Maria - und erinnert an die

Bildformel der Figur im Blätterkelch, seit der römischen Antike eine

Metapher für das Ewige Leben. Die» Trinität ist das göttliche»

Zeichen für die Oberwindung dos Todes. Und deshalb erhielt das Bild

im späteren Mittelalter denn auch die Bezeichnung «Gnadenstuhl».

Die unterschiedliche Gestaltung clor beiden Handschriften wirft
ein Schlaglicht auf den Begriff «Kopie». Kaum eine» Bildkomposition

wird im Mitte»lalte»r frei - d. h. ohne jegliche Vorstufen - neu

erfunden; stets sind Vorlagen oder einzelne Bildkomponenten da,

welche als Vorlagen dienen und künstlerisch weiterentwickelt

werden. Die Bilder und Bildinitialen in Ms. Rh. 14 und 29 begleiten

die» Liturgie» im Kloster Rheinau in der Zeit nae:h 1200.

38 K+A A+A 2005.1



Résumé

Pour autant que l'on puisse en juger aujourd'hui compte tenu du stade

encore rudimentaire de la recherche, le monastère de Rheinau ne

possédait ni école de scribes ni atelier d'enluminure. L'image de dédicace

du ms. Rh. 14, représentant la Vierge, saint Fintan et l'abbé Henri II

(1207-1213), a été conçue pour Rheinau. Les initiales ornées signalent

les principales fêtes liturgiques. Le ms. Rh. 29 a été réalisé à la même

époque. Depuis la construction de l'abbatiale en 1114, avec ses

nombreux autels, les besoins en matière d'ouvrages liturgiques d'apparat

avaient considérablement augmenté, nécessitant des copies. Dans

ces deux manuscrits, l'impressionnante séquence d'images illustrant

le Canon missae revêt une importance centrale. Même si l'ouvrage

n'était pas encore conçu comme un missel, il annonçait le rôle clé

qu'allait jouer le Canon missae. Le ms. Rh. 14 met en lumière la valeur,

jusqu'à présent méconnue, des manuscrits liturgiques de Rheinau.

Riassunto

Stando ai risultati delle ricerche odierne, ancora rudimentali, l'abbazia

di Rheinau non disponeva di una scuola propria di scrittura e pittura.

La dedica figurata del ms. Rh. 14 con la raffigurazione di Maria, di san

Fintan e dell'abate Enrico II (1207-1213) fu concepita per Rheinau. I ca-

pilettera contrassegnano le principali feste liturgiche. Il ms. Rh. 29

rappresenta un manoscritto parallelo: la costruzione della nuova chiesa

conventuale del 1114 con i suoi numerosi altari aveva portato a un

notevole aumento della richiesta di libri liturgici di carattere

rappresentativo e quindi all'esigenza di copie. Entrambi i manoscritti vertono

principalmente sulla suggestiva sequenza di immagini del Canon missae.

Sebbene non siano ancora strutturati come il messale, ne anticipano

tuttavia il ruolo centrale. Il ms. Rh. 14 pone in risalto l'alto valore,

finora sottovalutato, dei codici liturgici di Rheinau.

ANMERKUNGEN

1 Der Rheinauer Psalter:

Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 167; Ellen

J. Beer, «Der (Rheinauer Psalter». Ein

Werk des Zackenstils in Bayern vor der

Mitte des 13. Jahrhunderts», in: Frieda

Dettweiler, Herbert Köllner, Peter An-

selm Riedl (Hrsg.), Studien zur
Buchmalerei und Goldschmiedekunst des

Mittelalters. Festschrift für Karl

Hermann Usenet zum 60. Geburtstag am

19. August 1965, Marburg an der Lahn

1967, S. 251-266; Ellen J. Beer, «Das

13. Jahrhundert. Regensburger liturgische

Handschriften zwischen 1220 und

1260», in: Regensburger Buchmalerei.

Von frühkarolingischer Zeit bis zum

Ausgang des Mittelalters,

Ausstellungskat. Bayerische Staatsbibliothek

München und Museen der Stadt

Regensburg, München 1987, S. 59-68,
Kat. Nrn. 48-53. - Bei der Klosterauf-

hebungwurden die Büchergemäss

Beschluss des Zürcher Regierungsrates

indie Kantonsbibliothek transportiert;

diese wurde 1914 mit der

Stadtbibliothek zur ZB vereint; siehe:

Jean-Pierre Bodmer, Martin Germann

(Hrsg.), Kantonsbibliothek Zürich

1835-1915. Zwischen Bibliothek des

Chorherrenstifts Grossmünster und

der Zentralbibliothek, Zürich 1985,

S. 83-88.
2 Die vielen offenen Fragen sollen

2005 im Rahmen eines interdisziplinä

ren Kolloquiums mit Kodikologen,

Paläografen, Theologen, Liturgie-,

Musik- und Kunstwissenschaftlern

geklärt werden. Die Akten werden

publiziert.

3 Siehe dazu die verschiedenen

Handschriftenkataloge sowie: Hanns

Swarzenski, Die lateinischen

illuminierten Handschriften des XIII. Jahr¬

hunderts in den Ländern am Rhein,

Main und Donau, Berlin 1936.-
Die Handschriften Ms. Rh. 14 und

29 stehen nicht allein, sie gehören zu

einer ganzen Gruppe; Kuno Stöckli

zog sie das letzte Mal vor knapp dreis-

sig Jahren in seinen Forschungen zur

Engelberger Buchmalerei, insbesondere

dem Augustinus-Codex 14 der

Stiftsbibliothek Engelberg bei. Die

Gruppe umfasst acht Handschriften.

Mss. Rh. 5,13,14,18, 28, 29,39 und

59; Kuno Stöckli, Codex Engelbergen-

sis 14 und das Engelberger Skriptorium

um 1200, in: Aachener Kunstblätter

47,1976/77. S. 15-80.

4 Lexikon des Mittelalters,

München/Zürich 1977-1999, Bd. 4,

Sp. 1633. - In Ms. Rh. 14: f. 1-66,

in Ms. Rh. 29, p. 1-160.

5 Lexikon des Mittelalters

1977-1999 (wie Anm. 4), Bd. 7,

Sp. 1273-1275. - Ms. Rh. 14, f. 67-119;

Ms. Rh. 29, p. 167-304.

6 Lexikon des Mittelalters

1977-1999 (wie Anm. 4), Bd. 5,

Sp. 1866 f. - Ms. Rh. 14, f. 120-266;

Ms. Rh. 29, p. 305-665.

7 Lexikon des Mittelalters

1977-1999 (wie Anm. 4), Bd. 4,

Sp.1633.

8 Die Sequenzen sind theologische

Kommentare in dichterischer Form.

Vgl. Ebd., Bd. 7, Sp. 1772.

9 Helvetia Sacra, Bd. III. 1.2;

Lexikon des Mittelalters 1977-1999
(wie Anm. 4), Bd. 5, Sp. 35t.

10 Hermann Fillitz, Die österreichische

Kaiserkrone und die Insignien
des Kaisertums Österreich, Wien 1959;

ders., Die Schatzkammer in Wien.

Symbole des abendländischen Kaisertums,

Wien 1986.

11 Für die wertvolle Anregung danke

ich Anton von Euw, Köln.

12 Der Feiertag des Fintan ist im

Kalender am 15. November in Ms. Rh. 14

und 29 besonders ausgezeichnet.

13 Die Tradition des 18. Jahrhunderts

erkannte in dieser Figur Abt Heinrich IL

(ca. 1207 bis 1213). Der gelehrte Pater

Moritz Hohenbaum van der Meer

schreibt 1778 in seiner Geschichte des

Klosters Rheinau von Abt Heinrich IL,

dem 24. Abt von Rheinau: «dessen

Bildniss in den alten damals geschriebenen

Büchern annoch zu sehen.»

(Pater Moritz Hohenbaum van der

Meer, Kurze Geschichte der tausendjährigen

Stiftung des freyexlmierten

Gotteshauses Rheinau nebst einem

treuen Verzeichnisse derÄbte und der

merkwürdigen Begebenheiten, die

sich unter ihnen zugetragen haben,

Donaueschingen 1778.)-Zwischen

1187 und 1233 sollen drei Äbte namens

Heinricus regiert haben. Bei unserem

niedrigen Kenntnisstand folgen wir

gerne dieser Auffassung, die auch

Pater Basilius Germann in seinem

Handschriftenkatalog wenig später

aufnimmt. (Der zweibändige

Handschriftenkatalog von P. Basilius

Germann [1727-1794]: Zentralbibliothek

Zürich, Ms. Rh. hist. 112 und 113.)

14 Hans Jucker, Das Bildnis im

Blätterkelch. Geschichte und Bedeutung

einer römischen Porträtform,

Ölten 1961 (Bibliotheca Helvetica

Romana III).

15 S. oben Anm. 2.

16 London, British Library, Ms. Add.

16950 von 1260; Swarzenski 1936

(wie Anm. 3) Kat. Nr. 31, S. 114,

Tafel 69 f.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1-7: Zentralbibliothek Zürich

ADRESSE DES AUTORS

Prof. Dr. Christoph Eggenberger,

Leiter der Handschriftenabteilung,

Zentralbibliothek Zürich,

Zähringerplatz 6,8001 Zürich

20051 K+A A+A 39


	Die Lebendigkeit des Gottesdienstes im Kloster Rheinau : die Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 14 und 29, aus dem 13. Jahrhundert

