Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte
Band: 56 (2005)
Heft: 1: Kunst und Liturgie im Mittelalter = Art et liturgie au Moyen Age = Arte

et liturgia nel Medioevo

Artikel: Curiositas et curiosités naturelles au Moyen Age : quelgues remarques
sur les naturalia au service de la liturgie

Autor: Mariaux, Pierre Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pierre Alain Mariaux

Curiositas et curiosités naturelles

au Moyen Age

Quelques remarques sur les naturalia au service de la liturgie

Quels sont les fonctions et les éventuels usages
liturgiques des curiosités naturelles conservées dans
les trésors d’églises, longtemps percus comme

les ancétres des cabinets de curiosités? Telles sont
quelques-unes des questions qui parcourent

cet article oti les transformations subies par les natu-
ralia sont également examinées.

Le trésor d’église médiéval conserve le rare, la merveille ou le
monstrueux, tous objets souvent fagonnés, susceptibles de figurer
en bonne place dans les cabinets d’amateurs. Dans deux études
pionnieres, David Murray et Julius von Schlosser s’accordaient a
reconnaitre, non seulement dans les demeures royales du Moyen
Age mais aussi dans le trésor des églises, les premieres traces de
la collection d’art et de merveilles, puisqu’on y trouvait rassem-
blées les ceuvres de la nature et celles de 'art'. L'église, lieu ou le
miracle est quotidien, conserve les mirabilia pour les «mettre en
sconey et attirer ainsi les fideles en son sein. Le phénomeéne est at-
testé ala fin du XIII° siecle, comme en témoigne Durand de Mende
a propos de 'ceuf d’autruche: «Dans certaines églises, on a coutu-
me de suspendre des ceufs d’autruche, et autres choses de ce
genre, qui excitent admiration et que I'on voit rarement, afin que
par-1a le peuple soit attiré a I'église et touché davantage»®. Les
inventaires de trésor mentionnent en effet des curiosités natu-
relles — outre les ceufs d’autruche, on y retrouve nautiles, défenses
d’ivoire, cornes d’antilope ou de licorne, pierres de feu, météorites,
griffes de griffon, sans oublier les dents et les ossements gigan-
tesques® — et précisent parfois leur fonction, plus rarement leur
usage liturgique. Quelques-unes de ces curiosités ont par ailleurs
été préservées. On peut mentionner pour mémoire un olifant-reli-
quaire autrefois dans le trésor de I'abbaye de Muri (fig. 1)*, deux
ceufs d’autruche montés en pyxide a la cathédrale d’Halberstadt®
oul'ongle de griffon transformé en coupe a boire du trésor de I'ab-
baye de Saint-Denis (fig. 2)°. Il est souvent difficile d’établir les rai-
sons qui motiverent la réunion de ces objets, car les sources, tres

dispersées, n'ont pas été exploitées par la critique, tandis que le

6 K+A A*A 2005.1

témoignage de Durand prenait valeur de paradigme. A la suite de
I'étude magistrale de Julius von Schlosser, on suppose ainsi que la
plupart de ces mirabilia étaient placées en position haute dans
I"église, exposées bien en vue comme elles le seront plus tard dans
les musées encyclopédiques, ou qu’elles prenaient place dans les
armoires du trésor. Le trésor médiéval ouvrirait ainsi la voie a la
Wunderkammer, présupposé sur lequel se fonde toujours une

grande partie de la recherche actuelle’.

Du trésor médiéval au cabinet de curiosités

En concevant le trésor d’église comme I'antécédent médidval du
cabinet de curiosités, on manque un élément essentiel qui motive
toute impulsion de collecte a cette époque. On constate en effet
que le désir de rassembler au Moyen Age concerne a la fois les
maticres, et il s’agit le plus souvent de matieres miraculeuses

comme les reliques, et les personnes®. Car ce ne sont pas des ob-

jets qui forment la collection ou le trésor médiéval, méme si, de

toute évidence, ils les composent matériellement, mais plutot la
famille mythique et légendaire des ancétres, des héros ou des
saints bienveillants qui prennent soin de la communauté possé-
dante, et les matieres symboliques qui permettent d’entrer en
contact avec elle. En d’autres termes, il semble que ce soit des
noms et des matieres que 'on rassemble au Moyen Age, rendus
présents a travers les objets. Il en est peut-étre de méme avec les
curiosités naturelles, encore qu'il faille établir précisément les
circonstances et les lieux dans lesquels elles sont conservées,
I'usage qui en est fait dans la liturgie ou dans la pastorale, la fagon
dont on justifie leur présence au sein du thesaurus ecclesiae. Un
important travail de récolte et de synthese doit étre accompli, et
"ambition de mon propos se limitera a rassembler des indices et
indiquer quelques perspectives de recherche.

Dans le fait de rassembler les naturalia et les «monstruosi-
tés», on reconnait parfois une intention archéologique qui puise
ausubstrat biblique: conserver une cote de baleine signale ainsi le
souhait d’exhiber un os du cétacé qui avala Jonas (Jon 2, 1). Si

'intérét pour 'étrange et le merveilleux est constant de " Antiqui-



y 'M-‘sx‘w(;,—r.

7 ‘0( oOME

20

SRN VST VO SE

AL BEITALS

s
e N 3 € S

TIE SIS ENC G "
N\"

OR
vfbamrsxsp- m%aw’w‘sc s

té au Moyen Age, les conditions changent au cours du temps: des
la fin du XII" siecle, le gotit pour les curiosités naturelles se fait en
effet plus fort’. La présence des naturalia dans les trésors médié-
vaux signifie assurément la sagesse et la puissance divines ren-
dues manifestes a travers la création'’. Mais une fois posée la dis-
tinction ontologique entre miracula et mirabilia, autour de 1200
comme I'a montré Caroline W. Bynum, ces curiosités naturelles
fonctionnent comme des exempla, pergus désormais a travers le
filtre moralisé des lapidaires ou des bestiaires. L'eeuf d’autruche,
désigné tantdot comme struthio, tantdt comme ovum struthionis
dans les inventaires, est exemplaire. Dans la plupart des cas
semble-t-il, ce sont des récipients (pyxides ou reliquaires), mais
les sources ne sont pas assez explicites pour pouvoir affirmer, i la
suite de Durand de Mende, qu'ils étaient systématiquement sus-
pendus dans les églises. Il convient donc de remettre 'incise du
liturgiste dans son contexte. Dans sa présentation des ornements
de I'église, Durand précise les raisons pour lesquelles, a certaines

[Btes, le trésor est exposé au peuple: pour la sécurité, en raison de

1 Olifant-reliquaire, XI° siecle,

ivoire, Kunstkammer, Kunsthistorisches
Museum, Vienne. - Cor de chasse

donné par Albert |1l de Habsbourg transformé
enreliquaire appartenant autrefois a
’abbaye de Muri.

la solennité de la circonstance, et surtout a des fins de mémoire,
pour se remémorer les donations passées et célébrer la memoria
des donateurs. Les ceufs d’autruche - et autres choses de ce genre:
huiusmodi - sont des raretés qui exercent une forte attractivité
sur les fideles et suscitent 'émerveillement, dans un dessein pré-
cis. Par nature oublicuse, 'autruche est rappelée i son devoir
lorsqu’une certaine étoile apparait dans le ciel et revient couver
ses eufs au moment de I'éclosion; de méme ’homme, éclairé par
la grace de I'Esprit Saint, se rappelle au souvenir de Dieu par la
pratique des bona opera. Ces eufs servent ainsi a fixer I'esprit qui
vagabonde, a la maniere d'une image - qua imago - et matériali-
sent en définitive les bonnes euvres'

Il est vrai que les sacristies médiévales conservent toutes
sortes d’objets «curieux» dans leurs armoires: fétus de paille,
mottes de terre, pierres, couteaux, pieces de vétement divers, ete."
Considérés comme des picces a conviction, ces objets possedent
une fonction juridique évidente: ils matérialisent une donation, et

sont donc conservés comme des justificatifs ou des testimonia; de

20051 K*A A*A 7



dépot, le trésor devient en conséquence un lieu de mémoire. Cela
ne surprend guere, puisque ces différents objets sont apparentés,
en tant qu'ils sont des gages, aux reliques des saints, les pignora
par excellence. Certains autres témoignent d’un miracle et fonc-
tionnent comme des mémoriaux, publiquement exposés en tant
que tels. Hincmar de Reims rapporte ainsi qu’une poire et une
corne de bélier étaient suspendues a la porte de 'abbaye de Saint-
Denis, tandis que des gerbes d’avoine étaient accrochées dans le
narthex'. Ces trois pieces, dont I'une au moins pourrait passer,
par le jeu des transformations du temps, pour une curiosité natu-
relle, attestent 'authenticité d’un miracle. Seule I'occasion peut
détourner leur fonction premiere et les faire éventuellement en-
trer dans le sanctuaire. Tel semble étre le cas de 'ongle de griffon
que préservait le trésor de la Collégiale de Saint-Imier'. La
légende rapporte que saint Himier, lors de son voyage en Terre
sainte, convertit des insulaires en chassant un horrible griffon
(inmanissima grifis) de leur ile. Sa priere faite, Himier «comman-
da au griffon d’6ter avec son propre bec le plus petit ongle de son
pied et de le lui remettre en mémoire de la chose accomplie»'?;
le griffon obéit a la sainte injonction. I’ongle, que ramene le saint
rempli des reliques offertes par le patriarche de Jérusalem, no-
tamment le bras de saint Syméon, n’est jamais mentionné comme
reliquaire dans les inventaires, mais ces derniers sont, il est vrai,
tardifs. La multiplication d’objets de ce genre a pu transformer
I'église en étal, et 'on comprend que Bernard de Clairvaux oppo-
se le curiosus spectator au moine, devotus habitator', puisque le
premier satisfait a la «concupiscence des yeux». C’est encore le
sens que donne Eudes de Deuil a la curiositas lorsqu’il décrit, en
1148, le comportement des croisés entrant dans les églises de
Constantinople et précise, paraphrasant une péricope du livre
des Nombres (Nb 4, 20): «alii curiositate videndi, alii veneratione
fideli»'". Eudes distingue les voyeurs des fideles qui s’approchent
du sanctuaire dans un but de vénération: les premiers ne sont
peut-étre pas nécessairement des «curieux» au sens ot on 'en-
tend depuis le XVIII* siecle, mais c’est déja le signe d’une appré-
ciation positive, qui annonce les changements de la période go-

thique.

Visibilité et manipulation des objets

1l est difficile d’estimer, au sein de cet amas que forme encore le
trésor au XII° siecle, 'importance accordée aux «reliques impro-
hables», aux reliques profanes, aux curiosités ou aux naturalia.
Les curiosités naturelles sont certes présentes depuis fort long-
temps dans les sacristies, mais il semble que ce soit seulement & la
fin du XII° siecle (et de fagon plus systématique, dans le courant du
siocle suivant) que I'on songe a les mettre en sceéne au sein de
I'église. La plupart d’entre elles subissent une transformation
apres leur arrivée dans le trésor ecclésial et peuvent étre adap-
tées aux besoins de la pratique cultuelle. La corne de licorne de

Saint-Denis était conservée dans I'abbatiale, fichée sur une colon-

8 K+A A+A 2005.1

ne de cuivre doré pres du grand crucifix de Suger, mais aucun do-

cument antérieur au XVI°siecle ne le confirme™. La serre de grif-
fon suspendue a la votte de la Sainte-Chapelle de Paris au XVI*
sivcle n’est pas mentionnée avant 1433". C’est une source du XV*
sivcle qui renseigne sur la présence de trois cornes de licorne au
trésor de Sainte-Marie d’Utrecht. Elles auraient été offertes au XI1°
siecle par I'empereur Henri IV a I'évéque Conrad et placées de-
vant 'autel majeur, fichées sur des tétes d’animal pour servir de
pied & des candélabres™. Les ceufs d’autruche du trésor de Saint-
Servais de Maastricht sont montés en reliquaires a suspendre au
XIV® siecle seulement (fig. 4)**. Quant aux deux cornes de beeuf
conservées a I'abbaye de Saint-Gall, réputées provenir du butin
de Bourgogne (fig. 5, 6)**, rien n’indique qu’elles étaient des reli-
quaires; leur pied de cuivre doré laisse néanmoins penser qu’on
les «exposait», mais affirmer qu'un autel leur servait de vitrine
releve de I'hypothese®®. Lolifant offert par son abbé Nortpert
(1034-1072) au monastere de Saint-Gall (fig. 3) n’est transformé

en reliquaire qu’au XV* siecle™, & un moment ot la curiositas est



2 Ongle de griffon provenant

duTrésor de Saint-Denis, 1° moitié du X!
siécle, Cabinet des médailles, Biblio-
théque nationale, Paris.

3 Olifant-reliquaire, XI° siécle, ivoire,

Musée national suisse, Zurich.

4 &ufs d’autruche montés en
reliquaires, XIV° siacle, Trésor de Saint-
Servais, Maastricht.

anouveay appréciée positivement et ot le mot prend également le
sens de «chose curieuse».

Ces quelques exem ples permettent de dégager une constante.
Les naturalia servent avant tout de récipient, que I'on rangera
dans deux catégories distinctes (qui concernent également tout
objet du trésor ecclésial). La premiere regroupe les instruments
nécessaires ay cérémonial de la messe et a 'administration des
sacrements; la seconde rassemble les objets propres au culte des
reliques. Ainsi I'olifant et I'ongle de griffon deviennent des reli-
Quaires, le nautile une navette a encens, I'ceuf d’autruche une
Pyxide ou un reliquaire, la corne un récipient pour les saintes
huiles*s, On constate que I'adaptation des curiosités pour ré-
pondre aux pratiques liturgiques n’est pas systématique, qu’elle
intervient rarement au moment ot 'objet entre dans le patrimoi-
ne ecclésial et qu’elle tient plutot du remploi d’un matériau consi-
déré comme précieux. 'exemple de I'olifant, remarquable par sa
double nature d’'instrument et de récipient®, appelle en quelque

Sorte cette «conversiony». A I'origine instrument merveilleux ou

non, il est offert pour servir a I'ornementation de I'édifice comme

le rappelle fort a propos Bernard d’Angers; a Conques, il retrouve
cependant sa fonction premiere lors des processions de la statue
de sainte Foy*. Seuls des personnages de haut rang peuvent offrir
de tels objets, ce qui explique sans doute que la plupart des exem-
plaires conservés soient associés a un nom prestigieux: on trouve
ainsi le «cor de Roland» a Saint-Seurin de Bordeaux comme 2
Saint-Sernin de Toulouse et a Saint-Denis entre autres, tandis

28

qu'un cor de Charlemagne figure au trésor d’Aix-la-Chapelle®®. En
tant que reliques «profanes», ces instruments ne subissent pas de
transformation et sont préservés comme des memorabilia. A sup-
poser qu’elles soient toutefois transformées (ou converties), les
curiosités naturelles sont des lors traitées comme des utensilia. 11
n’est donc pas surprenant de les retrouver sur les autels les jours
de féte, offertes au regard lors des ostensions, puis rangées dans
quelque armoire de la sacristie ou du cheeur, ou tout simplement
suspendues au-dessus ou dans la proximité de I'autel majeur ou

de 'autel a reliques, hors de portée des fideles. En attirant le re-

2005.1 K+A A*A O



6

5,6 Cornesde beeuf, vers 1500,
Abbaye de Saint-Gall.

gard, elles marquent ainsi I'espace le plus sacré de I'édifice, au
méme titre qu'une chdsse ou un phylactere®. Entrées dans le tré-
sor ecclésial a la suite d’un don, pour signifier une transaction ou
servir a 'ornementation de I'édifice, les curiosités naturelles su-
bissent une transformation postérieure qui les convertit en ins-
truments liturgiques ou en pieces du mobilier ecclésial. Il semble
que cette transformation intervienne le plus souvent dés le tour-
nant du XIII"si¢cle, & un moment ot les trésors ecclésiastiques su-

bissent une profonde réorganisation®.

Riassunto
Alla fine del XIll secolo, il liturgista Durand de Mende menziona il fatto

che in precise occasioni certe «curiosita naturali», conservate nei te-
sori delle chiese, venivano esposte ai fedeli. A partire da questa testi-
monianza paradigmatica, gli studiosi hanno interpretato il tesoro ec-
clesiastico come un precursore del gabinetto di curiosita. Queste os-

servazioni preliminari fungono da spunto per chiarire il destino, la

10 K+A A+A 2005.1

funzione e 'eventuale uso liturgico dei naturalia conservati nei tesori
delle chiese medievali. Per quanto nella fattispecie sia difficile parlare
diregola generale, sembra perd che nel corso del Xlll secolo le curiosi-
ta naturali abbiano subito una conversione e che da allorain poi siano

state considerate oggetti preziosi.

Zusammenfassung

Am Ende des 13.Jahrhunderts erwihnt der Liturgiker Durand de
Mende, dass den Glaubigern zu bestimmten Anldssen gewisse «na-
tirliche Kuriositdten» aus den Kirchenschitzen zugénglich gemacht
wurden. Von diesem paradigmatischen Zeugnis ausgehend versteht
die Forschung den Kirchenschatz als Vorgénger des Kuriositidtenkabi-
netts. Diese einleitenden Bemerkungen bieten Gelegenheit, das
Schicksal dieser Naturalia in den Kirchenschétzen des Mittelalters,
ihre Funktion und ihre allféllige liturgische Verwendung zu erhellen.
Wenn es auch schwer féllt, in diesem Fall eine allgemein giiltige Regel
aufzustellen, ist dennoch anzunehmen, dass die natiirlichen Kurio-

sitdten im Verlauf des 13. Jahrhunderts eine Umwandlung zu wertvol-

len Schaustiicken (Kabinettstiicken) erfahren haben.

NOTES

1 David Murray, Museums. Their
History and Their Use, 3 vols, Glasgow
1904 et Julius von Schlosser, Die Kunst-
und Wunderkammern der Spétrenais-
sance, Vienne 1908.

2 Durand de Mende, Rationale divi-
norum officiorum 1,111, 43: «In nonnul-
lis ecclesiis ova structionum et huius-
modi, quee admirationem inducunt

et quee raro videntur, consueverunt
suspendi, ut per hoc populus ad eccle-
siam trahatur et magis afficiatur»;
Anselme Davril et Timothy M. Thibo-
deau (éd.), Guillelmi Duranti Rationale
divinorum officiorum, Turnhout 1995
(CCCL150), p. 49.

3 Exemples chez Bernhard Bischoff,
Mittelalterliche Schatzverzeichnisse,

I: Von der Zeit Karls des Grossen bis
zur Mitte des 13. Jahrhunderts, Munich
1967.

4 lls’agitd’un cor de chasse donné
parAlbert Il de Habsbourg en 1199,
rempli de reliques sil’on se fie a l'ins-
cription commémorative gravée sur
son flanc. L'inscription, qui semble
toutefois postérieure au XI1° siécle,
précise: «<notum sit o(mn)ib(us) cornu
istud aspicientibus quod comes
albert(us) alsatie(n)sis lantgravi(us)
de habisp(urc) nat(us) sac(ri)s
re(li)qui(i)s cornuistud ditavit hec
acta su(n)t anno mexcviiii» (Qu'il soit
porté a la connaissance de tous ceux
quiregardent cette corne [donnée] par
le comte d’Alsace Albert, landgrave de

Habsbourg. Il enrichit cette corne de
reliques sacrées. Ces choses ont été
accomplies 'an 1199). En 1702, il est
offert en guise de remerciement par
I’abbé Placide Zurlauben a la maison
impériale d’Autriche (Georg Germann,
Die Kunstdenkmidiler des Kantons Aar-
gau, V: Der Bezirk Muri, Bale 1967,

PP. 299, 414 et 448). Si les défenses
d’éléphant transformées en reli-
quaires sont assez répandues, plus
rare en revanche la mention du don
d’un tel objet rempli de reliques,
comme c'est le cas entre 1014 et 1024
a Saint-Vincent de Verdun: «Dedit et
Heinricus imperator|...] cornua 2 ebur-
neal..]reliquiis conferta» ("'empereur
Henri remit deux cornes d’ivoire gor-
gées de reliques), in: Chronicon
Hugonis, 11, 8 (Monumenta Germaniae
Historica, Scriptores, VIII: p. 375).

5 Johanna Fleming, Edgar Lehmann
et Ernst Schubert, Dom und Domschatz
zu Halberstadt, Leipzig 1990, p. 243.

6  Danielle Gaborit-Chopin et al.
(éd.), Le trésor de Saint-Denis,

cat. exp., Musée du Louvre, Paris,
1991, pp. 223-225.

7 Méme constat chez Lorraine
Daston et Katharine Park, Wonders
and the Order of Nature, 1150-1750,
New York 1998, p. 68.

8  Pierre Alain Mariaux, «Collecting
(and Display)», in: Conrad Rudolph
(éd.), A Companion to Medieval Art.
Romanesque and Gothic in Northern
Europe, a paraitre.



9 Lapériode comprise entre 1180 et
1320 témoigne d’un nombre toujours
croissant d’histoires de merveilles, de
monstres, de miracles ou de fantémes;
voir Caroline W. Bynum, «Wonder»,

in: American Historical Review, 102,
1997, 1, pp. 1-26.

10 Lorraine Daston, «Marvelous
Facts and Miraculous Evidence in Early
Modern Europe», in: Critical Inquiry,
1991, 18, pp. 93-124.

11 Le parallélisme est signalé dans
certains bestiaires de la fin du XI1I°
siécle, notamment le Libro della natu-
ra degli animali, XXXVII1; voir Luigina
Morini (éd.), Bestiari medievali,

Turin 1996, pp. 460-461. Sur I'ceuf
d’autruche, voir Isa Ragusa, «The Egg
Reopened», in: Art Bulletin, 53,

1971, 4, PP- 435~443.

12 Dom de Vaines, Dictionnaire rai-
sonné de diplomatique, Paris 1774,
pp. 30-31. Voir aussi Emile Lesne,
Histoire de la propriété ecclésiastique
en France, Il1: Linventaire de la pro-
priété. Eglises et trésors des églises
du commencement du VIII® ala fin

du Xi* siecle, Lille 1936.

13 Hincmar de Reims, Miracula sancti
Dionysiil: 18 (avec la précision qu’elle
y resta de longs mois sans pourrir), I:
7 etl: 8 respectivement. Il est a remar-
quer qu'elles occupent des lieux ot a
I'époque carolingienne encore, on
peut également sceller des reliques.
14 Selon uninventaire rédigé vers
1528: «Item, une ongle dung gryffon
questoit en une ysle de mer que man-
geoit les gens du pays et sainctz Imyer
par conjuration len deschaissit et ly
fist rompre icelle ongle de son propre
bec. Et est la moindre ongle du pied
dudit gryffon» (voir Ernst A. Stiickel-
berg, «Les reliques de Saint-Imier»,
in: Bulletin de la société nationale des
antiquaires de France, 1905, pp. 341~
346). Suite a la destruction du tom-
beau du saint et de ses reliques par les
Biennois en 1530, on dresse un nouvel
inventaire au nom du prince évéque
de Bale, dans lequel figure toujours
l'ongle de griffon, qui sera rendu plus
tard aux chanoines de Modtier-Grand-
val, pour tre conservé dans la sacris-
tie de Saint-Marcel de Delémont jus-
qu’en1793.

15 «[...]Jimperavit griffi ut minimam
pedis sui ungulam proprio rostro abra-
sam in memoriam rei gestae traderet».
Voir Vita sancti Ymerii confessoris,
Marius Besson (éd.), in: Contribution
ahistoire du diocése de Lausanne

sous la domination franque, 534-888,
Fribourg 1908 (I'interpolation relative
au voyage d’Himier, «un pur dévelop-
pement fantaisiste» selon son éditeur
[p. 95], se trouve aux pp. 175-178;
citation p. 177). L'épisode est rapporté
dans un manuscrit de Hauterive, com-
posé dans la seconde moitié du XII“ ou
au début du X111 siécle (aujourd’hui
Fribourg, Bibliothéque Cantonale et
Universitaire, cod. L 306) et disparait
des versions plus tardives. La Vita
sancti Ymerii est vraisemblablement
un artefact forgé au XII° siécle par

le milieu diocésain de Lausanne, afin
de justifier ses droits sur le vallon

de Saint-Imier. Le motif du combat
contre un monstre est un topos hagio-
graphique; en dernier lieu, voir
Samantha . E. Riches, «Encountering
the Monstrous», in: Bettina Bildhauer
et Robert Mills (éd.), The Monstrous
Middle Ages, Cardiff 2003, pp. 196-218.
16 Dansune lettre a 'évéque de Lin-
coln Alexandre (1123-1127), pour le
remercier d’avoir accordé au moine
Philippe qui se rendait en pélerinage
aJérusalem de rester a Clairvaux
(Bernard, Epistolae, 64 [PL CLXXXII,
col.169]). En posant la curiositas
comme fondement de 'orgueil (cf. De
gradibus humilitatis et superbiae, X,
28: «primus itaque superbia gradus
est curiositas» (et ainsi le premier
degré de l'orgueil est la curiosité]),
Bernard, et la tradition monastique,
suivent I'opinion d’Augustin, pour qui
elle signifie concupiscentia oculorum;
voir Heiko Augustinus Oberman,
Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel
der Theologie zwischen Seelenwinkel
und Weltall, Zurich 1974 (Theologische
Studien 113), p. 23.

17 L'expression d’Eudes, difficile-
ment traduisible, peut étre rendue
par: «les uns poussés par le désir de
voir, les autres pour rendre 'lhommage
des fidéles». Voir Eudes de Deuil,

De profectione Ludovici VIl in
orientem, Virginia G. Berry (éd.),

New York 1948, IV, pp. 64-66.

18 Gaborit-Chopin et al. 1991

(cf. note 6), pp. 310-311.

19 Jannic Durand et Marie-Pierre
Laffite (éd.), Le trésor de la Sainte-
Chapelle, cat. exp., Musée du Louvre,
Paris, 2001, pp. 182-183.

20 Henkvan Os, Der Weg zum
Himmel, Ratisbonne 2001, p. 177;

M. van Vlierden, «De eenhoorns

van Sint-Marie, in: Bulletin van het
Rijksmuseum, 37,1989, pp. 5-13.

21 Van 0s 2001 (cf. note 20), p. 117.
22 Florens Deuchler, Die Burgunder-
beute, Berne 1963, p. 352. Il s’agit plus
vraisemblablement d’un travail d’Alle-
magne du Sud, des alentours de 1500.
23 Erwin Poeschel, Die
Kunstdenkmidiler des Kantons St. Gal-
len, Il1: Die Stadt St. Gallen, 2:

Das Stift, Bale 1961, pp. 258-259,

fig. 204 et 205.

24 Audébut duXVII*siécle, Heinrich
Canisius rapporte: «in thesauro eccle-
siee S. Galli sunt duo cornua ex ebore
mira magnitudinis olim argento, gem-
mis et auro decorata, ex quibus uni hi
versiculi sunt incisi: munus burchardi
patris hoc servetur honori / auferat
hoc ullus, huic non sit portio gallus,

et alteri nortbertus donum dedit hoc
tibi, galle, decorum / huic ob merece-
dem paradysum da fore sedem»; que
je traduirai par «dans le trésor de
I’église de Saint-Gall se trouvent deux
cornes d'ivoire d’une taille admirable,
autrefois décorées d’or, d’argent et de
pierres précieuses, sur lesquelles des
vers sont gravés. Sur I'une: Ce don de
Purchart doit &tre préservé pour "hon-
neur du pére, en aucun cas il ne sera
emporté. Gall, protége-le; sur 'autre:
Nortpert te remet, 6 Gall, ce beau pré-
sent, fais en sorte qu'il mérite par cela
de siéger au paradis» (Heinrici Canisii
Promptuarium ecclesiasticum, Ingol-
stadt 1608, p. 786; cité par Adolph
Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen
aus der romanischen Zeit, XI.—XI!I.
Jahrhundert, 2 vols, Berlin 1972-1975,
I:n. 68a, b, pp. 21-22). Le premier oli-
fant, perdu, est un don des abbés Pur-
chart 1 (958-971) ou Purchart Il
(1001-1022); le second était conservé
au Musée national suisse de Zurich,
avant d'y étre volé en 1986. Voir aussi
E. A. Gessler, «Die Harschhérner der
Innerschweizx, in: Anzeiger fiir
Schweizerische Altertumskunde, 27,
1925, pp. 92-94 et 168-171.

25 Surles cornes, voir en dernier lieu
Carol Neuman de Vegvar, «A Feast to
the Lord: Drinking Horns, the Church,
and the Liturgy, in: Colum Hourihane
(éd.), Objects, Images, and the Word.
Artin the Service of Liturgy, Princeton
2003, pp. 231-256. ‘

26 Asdis R. Magndsdattir, La voix

du cor. La relique de Roncevaux et I’ori-
gine d’un motif dans la littérature

du Moyen Age (XII°-XIV® siécles),
Amsterdam 1998 (Internationale
Forschungen zur allgemeinen und ver-
gleichenden Literaturwissenschaft 31);

Ernst Kithnel, Die islamischen Elfen-
beinskulpturen, Vill.-XIll. Jahr-
hundert, Berlin 1971, pp. 6-14.

27 Luca Robertini (éd.), Liber miracu-
lorum sanctae Fidis, Spoléte 1994
(Biblioteca di Medioevo Latino 10), II:
4, pp- 158-159: «[...] et etiam cornee
tube a nobilibus peregrinis ornamenti
causa in monasterio oblate, tyronum
ministerio vehuntur» (... et plus en-
core, les trompettes en forme de
corne, offertes par les nobles pélerins
pour servir a l'ornementation du mo-
nastére, sont portées par les novices).
28 Il convient de remarquer que les
reliques «profanes» peuvent étre su-
jettes a la réattribution. A Saint-Sernin
de Toulouse par exemple, on note une
cornu eboris dans 'inventaire de 1246,
qui devient (?), dans celui de 1489,
«quoddam cornu vocatu lo corn de
Rolland eboris sive yvorii» (Célestin
Douais, Documents sur I’ancienne pro-
vince de Languedoc, II: Trésor et re-
liques de Saint-Sernin de Toulouse, 1:
Les inventaires (1246-1657), Paris
1904, ad v.).

29 Surlaverriére dite de Charle-
magne de Notre-Dame de Chartres
(vers 1215-1220), un olifant(-reliquai-
re?) suspendu a une poutre cotoie
ainsi trois chasses fichées au-dessus
de l'autel (Claudine Lautier, «Les
vitraux de la cathédrale de Chartres.
Reliques et images», in: Bulletin mo-
numental, 161, 2003, 1, pp. 1-95).
L'inventaire de la cathédrale de Can-
torbéry de 1315 établit la liste des re-
liques contenues «in majori cornu
eburneo pendente sub trabe ultra ma-
gnum altare» (Londres, British
Museum, Cotton MS Galba E IV, f. 127).
30 Voir Mariaux (cf. note 8).

SOURCES DES ILLUSTRATIONS

1: Kunsthistorisches Museum Wien. -
2: Tiré de: Le Trésor de Saint-Denis,
cat. exp., Louvre, Paris 1991, p. 225. -
3: Musée national suisse, Zurich. -

4: Stichting Schatkamer Sint Servaas,
Maastricht. -5, 6: Tiré de: Erwin Poe-
schel, Die Kunstdenkmaler des Kantons
St. Gallen, 111, Bale 1961, abb. 204-205

ADRESSE DE L’AUTEUR
Pierre Alain Mariaux,
docteur és lettres,
Institut d’histoire de l'art
etde muséologie,
Espace Louis-Agassiz 1,
Université de Neuchétel,
2000 Neuchatel

2005.1 K*A A+*A 11



	Curiositas et curiosités naturelles au Moyen Age : quelques remarques sur les naturalia au service de la liturgie

