
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 56 (2005)

Heft: 1: Kunst und Liturgie im Mittelalter = Art et liturgie au Moyen Age = Arte
et liturgia nel Medioevo

Artikel: Curiositas et curiosités naturelles au Moyen Age : quelques remarques
sur les naturalia au service de la liturgie

Autor: Mariaux, Pierre Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pierre Alain Mariaux

Curiositas et curiosités naturelles
au Moyen Age
Quelques remarques sur les naturatici au service de la liturgie

Quels sont les fonctions et les éventuels usages

liturgiques des curiosités naturelles conservées dans

les trésors d'églises, longtemps perçus comme

les ancêtres des cabinets de curiosités? Telles sont

quelques-unes des questions qui parcourent

cet article où les transformations subies par les natu-

ralia sont également examinées.

Le trésor d'église médiéval conserve le rare, la merveille ou le

monstrueux, tous objets souvent façonnés, susceptibles de figurer

en bonne place dans les cabinets d'amateurs. Dans deux études

pionnières, David Murray et Julius von Schlosser s'accordaient à

reconnaître, non seulement dans les demeures royales du Moyen

Age mais aussi dans le trésor des églises, les premières traces de

la collection d'art et de merveilles, puisqu'on y trouvait rassemblées

les œuvres de la nature et celles de l'art'. L'église, lieu où le

miracle est quotidien, conserve les mirabilia pour les «mettre en

scène» et attirer ainsi les fidèles en son sein. Le phénomène est

attesté à la fin du XIII' siècle, comme en témoigne Durand de Mende

à propos de l'œuf'd'autruche: «Dans certaines églises, on a coutume

de suspendre des œufs d'autruche, et autres choses de ce

genre, qui excitent l'admiration et que l'on voit rarement, afin que

par-là le peuple soit attiré à l'église et touché davantage»". Les

inventaires de trésor mentionnent en effet des curiosités

naturelles - outre les œufs d'autruche, on y retrouve nautiles, défenses

d'ivoire, cornes d'antilope ou de licorne, pierres de feu, météorites,

griffes de griffon, sans oublier les dents et les ossements

gigantesques1 - et précisent parfois leur fonction, plus rarement leur

usage liturgique. Quelques-unes de ces curiosités ont par ailleurs

été préservées. On peut mentionner pour mémoire un olifant-reliquaire

autrefois dans le trésor de l'abbaye de Muri (fig. r)4, deux

œufs d'autruche montés en pyxide à la cathédrale d'Halberstadt5

ou l'ongle de griffon transformé en coupe à boire du trésor de

l'abbaye de Saint-Denis (fig. zf. Il est souvent difficile d'établir les

raisons qui motivèrent la réunion de ces objets, car les sources, très

dispersées, n'ont pas été exploitées par la critique, tandis que le

témoignage de Durand prenait valeur de paradigme. A la suite de

l'étude magistrale de Julius von Schlosser, on suppose ainsi que la

plupart de ces mirabilia étaient placées en position haute clans

l'église, exposées bien en vue comme elles le seront plus tard dans

les musées encyclopédiques, ou qu'elles prenaient place dans les

armoires du trésor. Le trésor médiéval ouvrirait ainsi la voie à la

Wunderkammer, présupposé sur lequel se fonde toujours une

grande partie de la recherche actuelle7.

Du trésor médiéval au cabinet de curiosités

En concevant le trésor d'église comme l'antécédent médiéval du

cabinet de curiosités, on manque un élément essentiel qui motive

toute impulsion de collecte à celti» époque. On constate en effet

que le désir de rassembler au Moyen Age concerne à la Ibis les

matières, et il s'agit le plus souvent de matières miraculeuses

comme les reliques, et les personnes'*. Car ce ne sont pas des

objets qui forment la collection ou le trésor médiéval, même si, de

toute évidence, ils les composent matériellement, mais plutôt la

famille mythique et légendaire des ancêtres, des héros ou des

saints bienveillants qui prennent soin de la communauté

possédante, et les matières symboliques qui permettent d'entrer en

contact avec elle, lin d'autres termes, il semble que ce soit des

noms et des matières que l'on rassemble au Moyen Age, rendus

présents à travers les objets. Il en est peut-être de même avec les

curiosités naturelles, encore qu'il faille établir précisément les

circonstances et les lieux dans lesquels elles sont conservées,

l'usage qui en est fait clans la liturgie ou clans la pastorale, la façon

dont on justifie leur présence au sein du thesaurus ecclesiae. Un

important travail de récolte et de synthèse doit être accompli, et

l'ambition de mon propos se limitera à rassembler des indices et à

incliquer quelques perspectives de recherche.

Dans le fait de rassembler les naturalia et les «monstruosités»,

on reconnaît parfois une intention archéologique qui puise

au substrat biblique: conserver une côte de baleine signale ainsi le

souhait d'exhiber un os du cétacé qui avala Jonas (Jon 2, 1). Si

l'intérêt pour l'étrange et le merveilleux est constant de l'Antiqui-

K>A AfA 2005 1



¦ - ion L«'i

tìrchi
la?~ Voo KTIcoMeï-.\'.ïv:mfAL

iiV »tfpsn Pf-'.«n-ne-nKBisi -/ Kiv\ tfrtsK?KdM il-vö**r
-o-iin^M

i Olifant-reliquaire, XI1' siècle,

ivoire, Kunstkammer, Kunsthistorisches

Museum, Vienne.-Cor de chasse

donné par Albert III de Habsbourg transformé

en reliquaire appartenant autrefois à

l'abbaye de Muri.

té au Moyen Age, les conditions changent au cours du temps: dès

la fin du XII' siècle, le goût pour les curiosités naturelles se fait en

effet plus fort9. La présence des naturalia dans les trésors médiévaux

signifie assurément la sagesse et la puissance divines

rendues manifestes à travers la création'". Mais une fois posée la

distinction ontologique entre miranda et mirabilia, autour de 1200

comme l'a montré Caroline W. Bynum, ces curiosités naturelles

fonctionnent comme des exempta, perçus désormais à travers le

filtre moralisé des lapidaires ou des bestiaires. L'œuf d'autruche,

désigné tantôt comme strulhio, tantôt comme ovum striithionis
dans les inventaires, est exemplaire. Dans la plupart des cas

semble-t-il, ce sont des récipients (pyxides ou reliquaires), mais

les sources ne sont pas assez explicites pour pouvoir affirmer, à la

suite de Durand de Mende, qu'ils étaient systématiquement
suspendus dans les églises. Il convient donc de remettre l'incise du

liturgiste dans son contexte. Dans sa présentation des ornements
de l'église. Durand précise les raisons pour lesquelles, à certaines

letes, le trésor est exposé au peuple: pour la sécurité, en raison de

la solennité de la circonstance, et surtout à des fins de mémoire,

pour se remémorer les donations passées et célébrer la memoria

des donateurs. Les œufs d'autruche - et autres choses de ce genre:
huiusmodi - sont des raretés qui exercent une forte attractivité

sur les fidèles et suscitent l'émerveillement, dans un dessein précis.

Par nature oublieuse, l'autruche est rappelée à son devoir

lorsqu'une certaine étoile apparaît dans le ciel et revient couver

ses œufs au moment de l'éclosion; de même l'homme, éclairé par
la grâce de l'Esprit Saint, se rappelle au souvenir de Dieu par la

pratique des bona opera. Ces œufs servent ainsi à fixer l'esprit qui

vagabonde, à la manière d'une image - qua imago - et matérialisent

en définitive les bonnes œuvres".

Il est vrai que les sacristies médiévales conservent toutes

sortes d'objets «curieux» dans leurs armoires: fétus de paille,

mottes de terre, pierres, couteaux, pièces de vêtement divers, etc.12

Considérés comme des pièces à conviction, ces objets possèdent

une fonction juridique evidenti«: ils matérialisent une donation, et

sont donc conservés comme des justificatifs ou des testimonia; de

2005.1 K*A A*A



dépôt, le trésor devient en conséquence un lieu de mémoire. Cela

ne surprend guère, puisque ces différents objets sont apparentés,

en tant qu'ils sont des gages, aux reliques des saints, les pignora

par excellence. Certains autres témoignent d'un miracle et

fonctionnent comme des mémoriaux, publiquement exposés en tant

que tels. Hincmar de Reims rapporte ainsi qu'une poire et une

corne de bélier étaient suspendues à la porte de l'abbaye de Saint-

Denis, tandis que des gerbes d'avoine étaient accrochées dans le

narthex' '. Ces trois pièces, dont l'une au moins pourrait passer,

par le jeu des transformations du temps, pour une curiosité naturelle,

attestent l'authenticité d'un miracle. Seule l'occasion peut

détourner leur fonction première et les faire éventuellement

entrer dans le sanctuaire. Tel semble être le cas de l'ongle de griffon

que préservait le trésor de la Collégiale de Saint-lmier'4. La

légende rapporte que saint Himier, lors de son voyage en Terre

sainte, convertit des insulaires en chassant un horrible griffon

linmanisslma grifis) de leur île. Sa prière faite, Himier «commanda

au griffon d'ôter avec son propre bec le plus petit ongle de son

pied et de le lui remettre en mémoire de la chose accomplie»'"';

le griffon obéit à la sainte injonction. L'ongle, que ramène le saint

rempli des reliques offertes par le patriarche de Jérusalem,

notamment le bras de saint Syméon, n'est jamais mentionné comme

reliquaire dans les inventaires, mais ces derniers sont, il est vrai,

tardifs. La multiplication d'objets de ce genre a pu transformer

l'église en étal, et l'on comprend que Bernard de Clairvaux oppose

le curiosus spectator au moine, dévolus habilator"', puisque le

premier satisfait à la «concupiscence des yeux». C'est encore le

sens que donne Rudes de Deuil à la curiositas lorsqu'il décrit, en

1148, le comportement des croisés entrant dans les églises de

Constantinople et précise, paraphrasant une péricope du livre

des Nombres (Nb 4, 20): «alii curiositate videndi, alii veneratione

fideli»'7. Ludes distingue les voyeurs des fidèles qui s'approchent

du sanctuaire dans un but de vénération: les premiers ne sont

peut-être pas nécessairement des «curieux» au sens où on l'entend

depuis le XVIII' siècle, mais c'est déjà le signe d'une

appréciation positive, qui annonce les changements de la période

gothique.

Visibilité et manipulation des objets

Il est difficile d'estimer, au sein de cet amas que forme encore le

trésor au XII1' siècle, l'importance accordée aux «reliques

improbables», aux reliques profanes, aux curiosités ou aux naturatici.

Les curiosités naturelles sont certes présentes depuis fort

longtemps dans les sacristies, mais il semble que ce soit seulement à la

fin du XIT siècle (et de façon plus systématique, dans le courant du

siècle suivant) que l'on songe à les mettre en scène au sein de

l'église. La plupart d'entre elles subissent une transformation

après leur arrivée dans le trésor ecclèsia! et peuvent être adaptées

aux besoins de la pratique cultuelle. La corne de licorne de

Saint-Denis était conservée dans l'abbatiale, fichée sur une colon-

"*Ü

ne de cuivre doré près du grand crucifix de Suger, mais aucun

document antérieur au XVI" siècle ne le confirme1". La serre de griffon

suspendue à la voûte de la Sainte-Chapelle de Paris au XVI"

siècle n'est pas mentionnée avant 1433"'. C'est une source du XV

siècle qui renseigne sur la présence de trois cornes de licorne au

trésor de Sainte-Marie d'Utrecht. Elles auraient été offertes au XI"

siècle par l'empereur Henri IV ta l'évêque Conrad et placées

devant l'autel majeur, fichées sur des têtes d'animal pour servir de

pied à des candélabres-"'. Les œufs d'autruche du trésor de Saint-

Servais de Maastricht sont montés en reliquaires à suspendre au

XIV" siècle seulement (fig.4)"'. Quant aux deux cornes de bœuf

conservées à l'abbaye de Saint-Gall, réputées provenir du butin

de Bourgogne (lig. 5, 6)", rien n'indique qu'elles étaient des

reliquaires; leur pied de cuivre doré laisse néanmoins penser qu'on

les «exposait», mais affirmer qu'un autel leur servait de vitrine

relève de l'hypothèse". L'olifant offert par son abbé Nortpert

(1034-1072) au monastère de Saint-Gall (fig. 3) n'est transformé

en reliquaire qu'au XV siècle'4, à un moment où la curiositas est

K+A A+A 2005 1



.11 <J.x c onV co D

2 Ongle de griffon provenant
duTrésor de Saint-Denis, i* moitié du XIII
siècle, Cabinet des médailles,
Bibliothèque nationale, Paris.

3 Olifant-reliquaire, XIe siècle, ivoire,
Musée national suisse, Zurich.

4 Œufs d'autruche montés en
reliquaires, XIVe siècle, Trésor de Saint-
Servais, Maastricht.

•

a nouveau appréciée positivement et où le mot prend également le

sens de «chose curieuse».
Ces quelques exemples permettent de dégager une constante.

Les naturalia servent avant tout de récipient, que l'on rangera
dans deux catégories distinctes (qui concernent également tout
"bjet du trésor ecclésiali. La première regroupe les instruments

nécessaires au cérémonial de la messe et à l'administration des

sacrements; la seconde rassemble les objets propres au culte des

r<-liques. Ainsi l'olifant et l'ongle de griffon deviennent des

reliquaires, le nautile une navette à encens, l'œuf d'autruche une
Pyxide ou un reliquaire, la corne un récipient pour les saintes
huiles". ()n constate que l'adaptation des curiosités pour
répondre aux pratiques liturgiques n'est pas systématique, qu'elle
mtervient rarement au moment où l'objet entre dans le patrimoi-
n" ecclesial et qu'elle tient plutôt du remploi d'un matériau considéré

comme précieux. L'exemple de l'olifant, remarquable par sa
double nature d'instrument et de récipient"", appelle en quelque
sorte cette «conversion». A l'origine instrument merveilleux ou

non, il est offert pour servir à l'ornementation de l'édifice comme

le rappelle fort à propos Bernard d'Angers; à Conques, il retrouve

cependant sa fonction première lors des processions de la statue

de sainte Eoy 7. Seuls des personnages de haut rang peuvent offrir
de tels objets, ce qui explique sans doute que la plupart des

exemplaires conservés soient associés à un nom prestigieux: on trouve

ainsi le «cor de Boland» à Saint-Seurin de Bordeaux comme à

Saint-Sernin de Toulouse et à Saint-Denis entre autres, tandis

qu'un cor de Charlemagne figure au trésor d'Aix-la-Chapelle \ En

tant que reliques «profanes», ces instruments ne subissent pas de

transformation et sont préservés comme des memorabilia. A

supposer qu'elles soient toutefois transformées (ou converties), les

curiosités naturelles sont dès lors traitées comme des ulensilia. Il

n'est donc pas surprenant de les retrouver sur les autels les jours
de fête, offertes au regard lors des ostensions, puis rangées dans

quelque armoire de la sacristie ou du chœur, ou tout simplement
suspendues au-dessus ou dans la proximité de l'autel majeur ou

de l'autel à reliques, hors de portée des fidèles. En attirant le re-

2005 1 K+A A+A



5,6 Cornes de bœuf, vers 1500,

Abbaye de Saint-Gall.

gard, elles marquent ainsi l'espace le plus sacré de l'édifice, au

même titre qu'une châsse ou un phylactère-'''. Entrées dans le trésor

ecclésial à la suite d'un don. pour signifier une transaction ou

servir à l'ornementation de l'édifice, les curiosités naturelles

subissent une transformation postérieure qui les convertit en

instruments liturgiques ou en pièces du mobilier ecclésial. Il semble

que cette transformation intervienne le plus souvent dès le tournant

du XIII'siècle, à un moment où les trésors ecclésiastiques

subissent une profonde réorganisation''.

Riassunto

Alla fine del XIII secolo, il liturgista Durand de Mende menziona il fatto

che in precise occasioni certe «curiosità naturali», conservate nei

tesori delle chiese, venivano esposte ai fedeli. A partire da questa

testimonianza paradigmatica, gli studiosi hanno interpretato il tesoro

ecclesiastico come un precursore del gabinetto di curiosità. Queste

osservazioni preliminari fungono da spunto per chiarire il destino, la

funzione e l'eventuale uso liturgico dei naturalia conservati nei tesori

delle chiese medievali. Per quanto nella fattispecie sia difficile parlare

di regola generale, sembra però che nel corso del XIII secolo le curiosità

naturali abbiano subito una conversione e che da allora in poi siano

state considerate oggetti preziosi.

Zusammenfassung

Am Ende des 13. Jahrhunderts erwähnt der Liturgiker Durand de

Mende, dass den Gläubigern zu bestimmten Anlässen gewisse
«natürliche Kuriositäten» aus den Kirchenschätzen zugänglich gemacht

wurden. Von diesem paradigmatischen Zeugnis ausgehend versteht

die Forschung den Kirchenschatz als Vorgänger des Kuriositätenkabinetts.

Diese einleitenden Bemerkungen bieten Gelegenheit, das

Schicksal dieser Naturalia in den Kirchenschätzen des Mittelalters,

ihre Funktion und ihre allfällige liturgische Verwendung zu erhellen.

Wenn es auch schwer fällt, in diesem Fall eine allgemein gültige Regel

aufzustellen, ist dennoch anzunehmen, dass die natürlichen

Kuriositäten im Verlauf des 13. Jahrhunderts eine Umwandlung zu wertvollen

Schaustücken (Kabinettstücken) erfahren haben.

NOTES

1 David Murray, Museums. Their

History and Their Use, 3 vols, Glasgow

1904 et Julius von Schlosser, Die Kunst-

und Wunderkammern der Spätrenaissance,

Vienne 1908.

2 Durand de Mende, Rationale divi-

norumofficiorum\,\\\,43: «In nonnul-

lis ecclesiis ova structionum et huius-

modi, qua? admirationem inducunt

et quae raro videntur, consueverunt

suspendi, ut per hoc populus ad ecclesiali

trahatur et magis afficiatur»;

Anselme Davril et Timothy M. Thibo-

deau (éd.), Guillelmi Duranti Rationale

divinorum officiorum, Turnhout 1995

(CCCLi50),p.49.

3 Exemples chez Bernhard Bischoff,

Mittelalterliche Schatzverzeichnisse,

I: Von derzeit Karls des Grossen bis

zur Mitte des 13. Jahrhunderts, Munich

1967.

4 lls'agitd'uncordechassedonné

par Albert III de Habsbourgen 1199,

rempli de reliques si l'on se fie à

l'inscription commémorative gravée sur

son flanc. L'inscription, qui semble

toutefois postérieure au XII" siècle,

précise: «notum sit o(mn)ib(us) cornu

istudaspicientibusquod cornes

albert(us) alsatie(n)sis lantgravi(us)
de habisp(urc) nat(us) sac(ri)s

re(li)qui(i)s cornu istud ditavit hec

acta su(n)t anno mcxcviiii» (Qu'il soit

porté à la connaissance de tous ceux

qui regardent cette corne [donnée) par
le comte d'Alsace Albert, landgrave de

Habsbourg. Il enrichit cette corne de

reliques sacrées. Ces choses ont été

accomplies l'an 1199). En 1702, il est

offert en guise de remerciement par

l'abbé Placide Zurlauben à la maison

impériale d'Autriche (Georg Germann,

Die Kunstdenkmälerdes Kantons

Aargau, V: Der Bezirk Muri, Bâle 1967,

pp. 299,414 et 448). Si les défenses

d'éléphant transformées en

reliquaires sont assez répandues, plus

rare en revanche la mention du don

d'un tel objet rempli de reliques,

comme c'est le cas entre 1014 et 1024

à Saint-Vincent de Verdun: «Dédit et

Heinricus imperatori...]cornua 2 eburnea

[...] reliquiis conferta» (l'empereur

Henri remit deux cornes d'ivoire

gorgées de reliques), in: Chronicon

Hugonis, II, 8 (Monumenta Germaniae

Historica, Scriptores, VIII: p. 375).

5 Johanna Fleming, Edgar Lehmann

et Ernst Schubert, Dom und Domschatz

zu Halberstadt, Leipzig 1990, p. 243.

6 Danielle Gaborit-Chopin et al.

(éd.), Le trésor de Saint-Denis,

cat. exp., Musée du Louvre, Paris,

1991, pp. 223-225.

7 Même constat chez Lorraine

Daston et Katharine Park, Wonders

and the Order ofNature, 1150-1750,
New York 1998, p. 68.

8 Pierre Alain Mariaux, «Collecting

(and Display)», in: Conrad Rudolph

(éd.), A Companion to Medieval Art.

Romanesque and Gothic in Northern

Europe, à paraître.

10 K+A A+A 2005.1



9 La période comprise entre 1180 et

1320 témoigne d'un nombre toujours

croissant d'histoires de merveilles, de

monstres, de miracles ou de fantômes;

voir Caroline W. Bynum, «Wonder»,

in: American Historical Review, 102,

1997,1, pp. 1-26.

10 Lorraine Daston, «Marvelous

Facts and Miraculous Evidence in Early

Modern Europe», in: Critical Inquiry,

1991,18, pp. 93-124.

11 Le parallélisme est signalé dans

certains bestiaires de la fin du XIII"

siècle, notamment le Libro della natura

degli animali, XXXVIII; voir Luigina

Morini (éd.), Bestiari medievali,

Turin 1996, pp. 460-461. Sur l'œuf

d'autruche, voir Isa Ragusa, «The Egg

Reopened», in: Art Bulletin, 53,

1971,4, pp. 435-443-

12 Dom de Vaines, Dictionnaire

raisonné de diplomatique, Paris 1774,

pp. 30-31. Voir aussi Emile Lesne,

Histoire de la propriété ecclésiastique

en France, III: L'inventaire de la

propriété. Églises et trésors des églises

du commencement du VIIT à la fin

du XI 'siècle, Lille 1936.

13 Hincmar de Reims, Miracula sancti

Dionysii 1:18 (avec la précision qu'elle

y resta de longs mois sans pourrir), I:

7 et I: 8 respectivement. Il est à remarquer

qu'elles occupent des lieux où, à

l'époque carolingienne encore, on

peut également sceller des reliques.

14 Selon un inventaire rédigé vers

1528: «Item, une ongle dung gryffon

questoit en une ysle de mer que man-

geoit les gens du pays et sainctz Imyer

par conjuration len deschaissit et ly

fist rompre icelle ongle de son propre

bec. Et est la moindre ongle du pied

dudit gryffon» (voir Ernst A. Stückelberg,

«Les reliques de Saint-lmier»,

in: Bulletin de la société nationale des

antiquaires de France, 1905, pp. 341-

346). Suite à la destruction du

tombeau du saint et de ses reliques par les

Biennois en 1530, on dresse un nouvel

inventaire au nom du prince évêque

de Bàie, dans lequel figure toujours

l'ongle de griffon, qui sera rendu plus
tard aux chanoines de Moûtier-Grand-

val, pour être conservé dans la sacristie

de Saint-Marcel de Delémont

jusqu'en 1793.

15 «[¦¦•] imperavit griffi ut minimam

pedis sui ungulam proprio rostro abra-

sam in memoriam rei gestae traderet».
Voir Vita sancti Ymerii confessons,
Marius Besson (éd.), in: Contribution
à l'histoire du diocèse de Lausanne

sous la domination franque, 534-888,

Fribourg 1908 (l'interpolation relative

au voyage d'Himier, «un pur développement

fantaisiste» selon son éditeur

[p. 95I, se trouve aux pp. 175-178;

citation p. 177). L'épisode est rapporté

dans un manuscrit de Hauterive, composé

dans la seconde moitié du XII" ou

au début du XIII" siècle (aujourd'hui

Fribourg, Bibliothèque Cantonale et

Universitaire, cod. L306) et disparaît

des versions plus tardives. La Vita

sancti Ymerii est vraisemblablement

un artefact forgé au XII" siècle par

le milieu diocésain de Lausanne, afin

de justifier ses droits sur le vallon

de Saint-lmier. Le motif du combat

contre un monstre est un topos

hagiographique; en dernier lieu, voir

Samantha J.E. Riches, «Encountering

the Monstrous», in: Bettina Bildhauer

et Robert Mills (éd.), The Monstrous

Middle Ages, Cardiff 2003, pp. 196-218.

16 Dans une lettre à l'évêque de

Lincoln Alexandre (1123-1127), pour le

remercier d'avoir accordé au moine

Philippe qui se rendait en pèlerinage

à Jérusalem de rester à Clairvaux

(Bernard, Ep/sfolae, 64PLCLXXXII,

col. 169]). En posant la curiositas

comme fondement de l'orgueil (cf. De

gradlbus humllitatis etsuperbiae, X,

28: «primus itaque superbia gradus

est curiositas» [et ainsi le premier

degré de l'orgueil est la curiosité]),

Bernard, et la tradition monastique,

suivent l'opinion d'Augustin, pour qui

elle signifie concupiscentia oculorum;

voir Heiko Augustinus Oberman,

Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel

der Theologie zwischen Seelenwinkel

und Weltall, Zurich 1974 (Theologische

Studien 113), p. 23.

17 L'expression d'Eudes, difficilement

traduisible, peut être rendue

par: «les uns poussés par le désir de

voir, les autres pour rendre l'hommage

des fidèles». Voir Eudes de Deuil,

De profectione Ludovici VII in

orientem, Virginia G. Berry (éd.),

New York 1948, IV, pp. 64-66.
18 Gaborit-Chopin étal. 1991

(cf. note 6), pp. 310-311.

19 Jannic Durand et Marie-Pierre

Laffite (éd.), Le trésor de la Sainte-

Chapelle, cat. exp., Musée du Louvre,

Paris, 2001, pp. 182-183.

20 Henkvan Os, Der Weg zum

Himmel, Ratisbonne 2001, p. 177;

M. van Vlierden, «De eenhoorns

van Sint-Marie», in: Bulletin van het

Rijksmuseum, 37,1989, pp. 5-13.

21 Van Os 2001 (cf. note 20), p. 117.

22 Florens Deuchler, Die Burgunderbeute,

Berne 1963, p. 352. Il s'agit plus

vraisemblablement d'un travail

d'Allemagne du Sud, des alentours de 1500.

23 Erwin Poeschel, Die

Kunstdenkmälerdes Kantons St. Gallen,

III: Die Stadt St. Gallen, 2:

Das Stift, Bàie 1961, pp. 258-259,

fig. 204 et 205.

24 Au début du XVir siècle, Heinrich

Canisius rapporte: «in thesauro ecclesia;

S. Galli sunt duo cornua ex ebore

mira magnitudinis olim argento, gem-

mis et auro decorata, ex quibus uni hi

versiculi sunt incisi: munus burchardi

patris hoc servetur honori / auferat

hoc ullus, huic non sit portio gallus,

et alteri nortbertus donum dedit hoc

tibi, galle, decorum / huic ob merece-

dem paradysum da fore sedem»; que

je traduirai par «dans le trésor de

l'église de Saint-Gali se trouvent deux

cornes d'ivoire d'une taille admirable,

autrefois décorées d'or, d'argent et de

pierres précieuses, sur lesquelles des

vers sont gravés. Sur l'une: Ce don de

Purchart doit être préservé pour l'honneur

du père, en aucun cas il ne sera

emporté. Gall, protège-le; sur l'autre:

Nortpert te remet, ô Gali, ce beau

présent, fais en sorte qu'il mérite par cela

de siéger au paradis» {HeinriciCanisii

Promptuarium ecclesiasticum, Ingolstadt

1608, p. 786; cité par Adolph

Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen

aus der romanischen Zeit, Xl.-Xlll.

Jahrhundert, 2 vols, Berlin 1972-1975,
I: n. 68a, b, pp. 21-22). Le premier

olifant, perdu, est un don des abbés Pur-

chart I (958-971) ou Purchart II

(1001-1022); le second était conservé

au Musée national suisse de Zurich,

avant d'y être volé en 1986. Voir aussi

E. A. Gessler, «Die Harschhörner der

Innerschweiz», in: Anzeiger für
Schweizerische Altertumskunde, 27,

1925, pp. 92-94 et 168-171.

25 Sur les cornes, voir en dernier lieu

Carol Neuman de Vegvar, «A Feast to
the Lord: Drinking Horns, the Church,

and the Liturgy», in: Colum Hourihane

(éd.), Objects, Images, and the Word.

Art in the Service of Liturgy, Princeton

2003, pp. 231-256.

26 Asdïs R. Magnusdóttir, La voix

du cor. La relique de Roncevaux et l'origine

d'un motifdans la littérature

du Moyen Age (XII'-XIV siècles),

Amsterdam 1998 (Internationale

Forschungen zur allgemeinen und

vergleichenden Literaturwissenschaft 31)

Ernst Kühnel, Die islamischen

Elfenbeinskulpturen, Vltl.-Xlll.

Jahrhundert, Berlin 1971, pp. 6-14.

27 Luca Robertini (éd.). Libermiracu-

lorum sanctae Fidis, Spolète 1994

(Biblioteca di Medioevo Latino 10), II:

4, pp. 158-159: «[...] et etiam cornee

tube a nobilibus peregrinis ornamenti

causa in monasterio oblate, tyronum

ministerio vehuntur» <[...] et plus

encore, les trompettes en forme de

corne, offertes par les nobles pèlerins

pour servir à l'ornementation du

monastère, sont portées par les novices).

28 II convient de remarquer que les

reliques «profanes» peuvent être

sujettes à la réattribution. ASaint-Sernin

de Toulouse par exemple, on note une

cornu eboris dans l'inventaire de 1246,

qui devient dans celui de 1489,

«quoddam cornu vocatu lo corn de

Rolland eboris sive yvorii» (Célestin

Douais, Documents sur l'ancienne

province de Languedoc, II: Trésor et

reliques de Saint-Sernin de Toulouse, 1:

Les inventaires (1246-1657), Paris

1904, adv.).

29 Sur la verrière dite de Charlemagne

de Notre-Dame de Chartres

(vers 1215-1220), un olifant(-reliquai-

re?) suspendu à une poutre côtoie

ainsi trois châsses fichées au-dessus

de l'autel (Claudine Lautier, «Les

vitraux de la cathédrale de Chartres.

Reliques et images», in: Bulletin

monumental, 161,2003,1, pp. 1-95).

L'inventaire de la cathédrale de Can-

torbéry de 1315 établit la liste des

reliques contenues «in majori cornu

eburneo pendente sub trabe ultra

magnum altare» (Londres, British

Museum, Cotton MS Galba EIV, f. 127).

30 Voir Mariaux(cf. note 8).

SOURCES DES ILLUSTRATIONS

i: Kunsthistorisches Museum Wien. -
2:Tiréde: Le Trésor de Saint-Denis,

cat. exp., Louvre, Paris 1991, p. 225. -
3: Musée national suisse, Zurich. -
4: Stichting Schatkamer Sint Servaas,

Maastricht. - 5,6: Tiré de: Erwin

Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons

St. Gallen, III, Bàie 1961, abb. 204-205

ADRESSE DE L'AUTEUR

Pierre Alain Mariaux,

docteur ès lettres,

Institut d'histoire de l'art

et de muséologie,

Espace Louis-Agassiz 1,

Université de Neuchâtel,

2000 Neuchâtel

20051 K'A A+A 11


	Curiositas et curiosités naturelles au Moyen Age : quelques remarques sur les naturalia au service de la liturgie

