Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte
Band: 54 (2003)
Heft: 3: Martyrerkult im Mittelalter = Le culte des martyrs au Moyen Age =

Culto dei martiri nel Medioevo

Artikel: Mauritius : heiliger Ritter, Mohr und Reichspatron
Autor: Fluhler-Kreis, Dione
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dione Fliihler-Kreis

Mauritius — heiliger Ritter,

Mohr und Reichspatron

Mauritius, Anfiihrer der romischen Thebdischen Legion
«aus dem Orient» (ab orientis partibus), erlitt zusammen
mit seinen Gefdhrten bei Acaunus im Rhonetal, dem
heutigen Saint-Maurice im Wallis, den Martyrertod. Als
vielgestaltige Figur iiberliefert, ist der Heilige gleichzeitig
Trager kirchlicher, gesellschaftlicher und politischer
Interessen.

Wie Bischol Eucherius von Lyon in seiner um 450 verfassten pas-
sio oder Leidensgeschichte dieser Soldaten berichtet," mussten
die zum Christentum bekehrten Krieger sterben, weil sie dem
romischen Befehlshaber Maximinian den Gehorsam verweiger-
ten. Zu Mauritius und den Thebéern entstanden mehrere Legen-
den und liturgische Schriften. Uber die Historizitit des Heiligen
gehen die Meinungen auseinander.” Fest steht, dass Mauritius
seit dem frithen Mittelalter bis in die Neuzeit in einem weiten geo-
grafischen Gebiet eine starke Verehrung erfuhr.?

In der passio des Eucherius sind mogliche Bedeutungszuwei-
sungen bereits angelegt: Mauritius ist ein Feldherr von Macht und
Einfluss und steht somit den Interessen des Adels nahe. Im Weite-
ren ist er ein zum Christentum bekehrter Heide und hat deshalb
Vorbildfunktion bei missionarischen Unternehmungen. Zudem
stammt er aus einem nicht genauer definierten orientalischen
Land, was ihm den ambivalenten Reiz des Fremden verleiht,
gleichzeitig aber auch den universalen Anspruch der christlichen
Kirche bestitigt. Dass die Darstellungsweise beziehungsweise die
Ikonografie des Heiligen sich wandelt je nach Funktion, die der

Heilige zu erfiillen hat, zeigen die nachfolgenden Beispiele.

Mauritius - ein Heiliger fiir den Adel

Der Mauritiuskult wurde von Anfang an vom hohen Adel gefor-
dert. Bereits zu Beginn des 6. Jahrhunderts griindete der spitere
Burgunderkonig Sigismund in Acaunus ein Kloster. Diese Stiftung
wurde von den Karolingern weitergepflegt. Im Jahr 937 liess Otto
der Grosse Reliquien des Heiligen in die neu gegriindete Benedik-

tinerabtei Magdeburg bringen und machte Mauritius zum

16 K+A A+A 2003.3

Schirmpatron der Ostkolonisation, vor allem aber der Slawenmis-
sion. Das dynastische Element blieb auch weiterhin Triger des
Mauritius-Kults und war ausschlaggebend fiir dessen Verbrei-
tung. Unter den Saliern wurde Mauritius zum Reichspatron erho-
ben. Als Attribute stehen ihm Reichsschwert, -sporen und die Hei-
lige Lanze zu. Im Einflussgebiet des Erzbistums Magdeburg und in
den von hier aus neu gewonnenen ostlichen und nordlichen Gebie-
ten erscheint der Heilige zudem bereits seit dem 13. Jahrhundert
als Mohr (Abb. 1 und 2). Den Erzbischifen von Magdeburg wurden
von Reich und Kirche wichtige Aufgaben in der Ostpolitik tiber-
tragen, so die Missionierung und die Griindung von Vorposten
gegen den heidnischen Osten. Als solcher sind bereits im 12. Jahr-
hundert Halle zu nennen oder Jiiterborg jenseits der Elbe. Im be-
ginnenden 13. Jahrhundert erfolgte die Unterstiitzung der Expan-
sion der Deutschordensritter nach Norden und Osten. In manchen
ihrer Griindungen sind Mauritiusfiguren erhalten geblieben.

Im siidlichen und westlichen Verbreitungsgebiet des Kults —in
Savoyen, dem Rhonetal, dem Rhein-Moselgebiet, Schwaben und
der Schweiz — wird Mauritius hingegen ausschliesslich als abend-
lindischer Ritter dargestellt. Der Heilige als Vorkimpfer fiir die
Bekehrung zum Christentum hatte in diesen seit alters her christ-
lichen Gebieten keine vorrangige Bedeutung. Mauritius versieht
hier vielmehr die Grundfunktion der Heiligen: er ist Fiirbitter der
Menschen vor Gott. Eine Aufgabe, die Mauritius im Besonderen!
fiir den Adel tibernimmt. Vergleiche von «weissen» und «schwat”
zen» Mauritiusdarstellungen vom Hoch- und Spiitmittelalter bis zur
Irithen Neuzeit erlauben es nun, die jeweiligen Bedeutungsfacelr
ten dieser Heiligenfigur in Abhéngigkeit von unterschiedlichen po

litischen und gesellschaftlichen Interessen herauszuarbeiten.

Mauritius als schwarzer Ritter

im Dom von Magdeburg um 1240

Die dlteste Darstellung des Mauritius als Mohr ist in der Sand-
steinskulptur im Dom von Magdeburg um 1240 (Abb. 1) iiberlie”
fert. Sie ist stilistisch nahe verwandt mit dem gleichzeitig entstan”

denen Reitermonument - wahrscheinlich Otto 1. — auf dem Markl”



Platz von Magdeburg. Mauritius erscheint als zeitgendssischer
Ritter im ehemals golden gefassten, sorgfiltig gewirkten Ketten-
hemd mit Kapuze und Faustlingen. Die negriden Ziige sind in aus-
gewogener Schionheit durch die runde Kopfform, die aufgestiilp-
ten fleischigen Lippen und die starke Ausbildung der Kieferpartie
Wohl nach einem Modell auf idealisierte Weise gestaltet. Mauri-
tius repriisentiert den schwarzen christlichen Ritter in Ideal-
gestalt. Uber Herkunft, Absicht und Vorbild der Figur ist viel ge-
ritselt worden. Da die franzosische Kathedralarchitektur als Vor-
bild fiir den Neubau des Doms von Magdeburg um 1200 gedient

haben diirfte, konnte etwa die Bauplastik von Chartres auch die

M()hl‘(!nﬁgur in Magdeburg beeinflusst haben.’

MagdebUfg, Dom, HI. Mauritius als

Sch
Warzer, geharnischter Ritter (Ausschnitt).

Magdehurg, Dom, Siidwand des Hochchors,

*Mauritius als Mohr, um 1240, Sandstein,
‘Hocm,

Ebenso ist zu vermuten, dass im Zug der engen Beziehungen
des Erzbischofs Albrechts II. von Magdeburg zu Friedrich II. ge-
stalterische Einfliisse aus dem Stiden moglich sind. Der Staufer-
konig, der iiber Siiditalien und Sizilien herrschte, ist bekannt fiir
seine Vorliebe fiir den Orient und besonders fiir seine Toleranz
gegeniiber fremden Kulturen. Offensichtlich wird in der Magde-
burger Skulptur - entsprechend dem der mittelalterlichen Kunst
eigenen Denken in Symbolen und Zeichen — Mauritius als Bedeu-
tungstriger eingesetzt: Der schwarze christliche Ritter aus fernen
Landen gilt in den zu missionierenden Gebieten als Bote der
christlichen Kirche und machtvoller Dynastien. Diese Vorstellung

besitzt einen realen Hintergrund: Europiische Ritter trafen auf

20033 K+A A+A 17

e S



Pilgerreisen oder Kreuzfahrten in Jerusalem oder bereits in Kons-

tantinopel dunkelhéutige christliche Nubier oder Athiopier.

Wahlverwandte des schwarzen Mauritius

in der hochmittelalterlichen Literatur

Die einzigartige Figur des Magdeburger Mauritius findet Entspre-
chungen in der gleichzeitigen volkssprachlichen Dichtung, den
politischen Chroniken, im Heldenepos und héfischen Roman.
Uber die Gattungsgrenzen hinweg wird in der Zeit um 1200 eine
Sensibilitit und Faszination fiir das Andersartige spiirbar. Als
Beispiel fiir diese parallele Erscheinung und zum besseren Ver-
stindnis von Mentalitit und Wertvorstellungen der Adelsgesell-
schaft um 1200 ist die Artusrunde zu erwiithnen. Sie ist auf Figu-
rationen des Fremden angewiesen, um das Aussergewihnliche,
das Sein zwischen Wirklichkeit und Wunderwelt zu illustrieren
und dadurch auch das Kosmopolitische der ritterlichen Wertvor-
stellungen zu betonen.”

Die zeitgenossische hofische Literatur setzt schwarze Prota-
gonisten ein, um das Legitimationsbediirfnis ritterlicher Norm-
vorstellungen zu untermauern. So konnte der wie eine Elster
schwarz-weiss gefleckte Feirefiz in Wolfram von Eschenbachs
Dichtung Parzival in der Riistung des Magdeburger Mauritius
stecken. Feirefiz ist Sohn des weissen Ritters Gahmuret und der
schwarzen Heidin Belacine, Konigin des fernen Zazamanc. Be-
laciane wird von Wolfram von Eschenbach dhnlich der schwarzen
Braut im Hohelied durch das Mittel der Umkehrung der Schin-
heitstopoi beschrieben: Weder dem hellen Tag, noch der taufri-
schen Rose gleicht die Konigin; sie ist von schwarzer Farbe.” Die-
ser ambivalenten Wertung der dusseren Erscheinung steht der
vollkommen tugendhafte Charakter der Heidin entgegen, denn «ir
kiusche was ein reiner touf».* Alfred Raucheisen meint: «Mit die-
ser knappen Charakterstudie spricht Wolfram einer Heidin die
Macht der Taufe zu. In seiner Zeit gab es kein hoheres Lob fiir
Ungliubige, nie zuvor wurde es in der mittelhochdeutschen Lite-
ratur ausgesprochen.»” Feirefiz schliesslich tritt gegen Parzival
im Zweikampf an und ist durch sein tolerantes und menschliches
Verhalten der Uberlegene, der ideale Ritter. Als Getaufter wird er
in die Gemeinschaft der Gralsritter aufgenommen, was der vollen
Anerkennung und Gleichstellung des farbigen Menschen in dieser

abendlindischen holischen Gesellschaft entspricht.

Mauritius als abendldndischer Ritter auf zwei Reliquien-
schreinen der Abtei Saint-Maurice

Unter Abt Nantelmus wurden die Reliquien des hl. Mauritius am
26. Oktober 1225 aus den Gribern der Krypta in ¢in neu geschaf-
fenes Reliquiar tiberfiithrt. Die Inschrift auf dem Dachfirst des
versilberten und vergoldeten Schreins hiilt das Datum der trans-
latio und den Namen des Abts Nantelmus fest."" Von den 16 Bild-
feldern des Schreins ist die Hauptlingsseite mit der Widmungsin-

schrift dem Martyrium und Triumph des Mauritius  gewidmet.

18 K+A A+A 2003.3

(Abb. 4). Im unteren Feld links steht in der Gewandung eines
mittelalterlichen Herrschers Maximianus, Mitregent von Diokle-
tian, der den Befehl zur Enthauptung des Mauritius gibt, die im
mittleren Feld von zwei Soldaten vollzogen wird, wihrend im
Rankenwerk dariiber bereits zwei Engel eine kleine Figur, die
Seele des Verstorbenen, in einer Mandorla himmelwiirts tragen.
Im Feld rechts driingen sich vier Begleiter des Mauritius dngstlich
aneinander. Die Thebier wie auch Mauritius stecken in der Riis-
tung der abendlindischen Ritter des 13.Jahrhunderts: Ketten-
hemd mit Fiustlingen, gewirkte Panzerstriimpfe und Waflfenrock.
Auf der entsprechenden Dachpartie sitzt Mauritius im Mittelfeld
auf einer Thronbank, rechts neben ihm befindet sich sein Topl-
helm (Abb. 3). Der Heilige erscheint auch hier in Riistung, zusétz-
lich schiitzt eine gewirkte Panzerhaube sein Haupt, die vom Hei-
ligenschein umschlossen wird. In seiner Linken hélt er die Mér-
tyrerpalme, wihrend seine Rechte eine einladende Gebiirde zu
Konig Sigismund, dem Stifter der Abtei, macht, der in ehrftirch-
tiger Haltung dem Heiligen die Krone darreicht. Im Feld links
bringen die beiden ebenfalls geriisteten Sohne des Konigs, Gun-
debald und Giscald — wie alle Figuren mit ihren Tituli versehen -
dem Heiligen ihre Schwerter dar. Die weiteren zehn Bildfelder des
Schreins sind der Lebensgeschichte Jesu gewidmet.

Die Huldigungsszene illustriert deutlich den Stellenwert des
Heiligen: Mauritius ist Patron von Adel und Dynastien. Eine mis-
sionarische Absicht, die zeitgleich den Mauritius in Magdeburg
zum Mohren macht, ist im Rhonetal nicht vorhanden.

Aus der Zeit um 1150 stammt das zweite Reliquiar in Saint-
Maurice mit einer vergleichbaren Ikonografie. Dieser Sigismund-
schrein (Schrein der Kinder des Sigismund; Abb. 5) birgt die Re-
liquien des Burgunderkonigs und seiner beiden Sohne." Wiihrend
die Lingsseiten sitzende Apostel einnehmen, prisentiert sich aul
der einen Schmalseite Mauritius als mittelalterlicher Ritter zu Pferd
mit Schild und Lanze. Auf der gegeniiberliegenden Seite thront
der Stifter der Abtei, Konig Sigismund, mit dem Zepter in der Lin-
ken, withrend er mit der Rechten auf drei vor ihm stehende Adlige
deutet, von denen der vorderste ein senkrecht erhobenes Schwert
trigt. In ihnen sind Vasallen zu sehen, die zur Huldigung des
Konigs erscheinen. Der heilig gesprochene Burgunderkonig und
der Mirtyrerkrieger Mauritius sind ebenbiirtig dargestellt. Mau”
ritius wird vollumfiinglich in die dynastische Adelsgesellschall
aufgenommen. Aus dem Anfiihrer der rémischen Infanterielegion

ist ein mittelalterlicher abendlindischer Ritter geworden.

Mauritiusdarstellungen zu Ende des Mittelalters

Die oben besprochenen Mauritiusdarstellungen zeigen, dass di¢
Ikonografie des Heiligen bereits um die Mitte des 13. Jahrhunder!s
in ihrer doppelten Auspriigung definiert war: einmal begegne!
wir Mauritius zu Pferd oder zu Fuss als einem geharnischte!
abendliindischen Ritter; im Einflussbereich des Erzbistums Mag”

deburg treffen wir auf einen schwarzen Mauritius.



3 Reliquienschrein des Abts Nantelmus
(Ausschnitt), Thronender hl. Mauritius

als abendl@ndischer Ritter, Saint-Maurice,
Klosterschatz der Abteikirche.

4 Reliquienschrein des Abts Nantelmus (Haupt-
langsseite), Martyrium und Triumph des
Mauritius, 1225, Larchenholz, Kupfer, versilbert,
vergoldet, graviert, 68,5 x 31,5 x 42,8 cm,
Saint-Maurice, Klosterschatz der Abteikirche.

5 Reliquienschrein des hl. Sigismund (Chasse
des enfants de Saint Sigismond; Ausschnitt),
HI. Mauritius als Ritter zu Pferd, um 1150,

Holz, Silber, teils vergoldet, 70,5 % 33,5 % 43,2 cm,
Saint-Maurice, Klosterschatz der Abteikirche.

2003.3 K+A A+*A 19



Zwei Beispiele aus unterschiedlichem sozialem und geogra-
fischem Umfeld veranschaulichen, wie diese beiden Typen im
Spétmittelalter, einer Zeit der «inflationédren Heiligenverehrung»,
dargestellt werden: die Mauritiusszene auf dem Hochalter der
Pfarrkirche Sankt Georg (S. Gieri) in Salouf (GR) und das Altarbild
Begegnung von Erasmus und Mauritius, das Matthis Gothardt
Neithard, genannt Griinewald, 1521 fiir das neue Stift in Halle

schuf.

PRTPVRLVVY

20 K+A A*A 20033

Georg und Mauritius - zwei Ritterheilige

Der neue Hochaltar von Salouf wurde 1502 dem Kirchenpatron
St. Georg geweiht (Abb. 6)." Dieser Ritterheilige, Mauritius, weiter
die Muttergottes, flankiert von Katharina und Barbara, stehen als
vollrunde Holzskulpturen im Schrein des Retabels. Die Reliefs der
Innenfliigel zeigen je eine Szene aus dem Leben der Ritterheiligen,
wie sie in der populiren Legendensammlung, der Legenda aurea,
nachzulesen sind: Georgs Kampf mit dem Drachen, in dessen Ver-
laufer die Konigstochter befreit; dazu die Dezimierung der christ-
lichen Thebiischen Legion durch den romischen Kaiser. Der Zihl-
gestus des Kaisers weist darauf hin, dass er jeden zehnten Sol-

daten hinrichten liess. Bei der zweiten Dezimierung wurde auch

il




Mauritius enthauptet, der im Bild vor dem Kaiser kniet. In Ausse-
hen ung Riistung sind die beiden Heiligen nahezu identisch.
Durch die Walserwanderung war der Mauritiuskult im 13.
und im 14. Jahrhundert in die Alpentiler gelangt. Mauritius wur-
de aber in Graubiinden weit seltener verehrt als Georg. Im Bistum
Chur ist ein Mauritiuspatrozinium sechsmal, ein solches fiir Georg
aber 21-mal nachgewiesen.' Mauritius wird hier auch im Spiit-
Mittelalter nicht zum populiiren Heiligen. Auf dem Altar von Sa-
louf erhisht seine Prisenz die Bedeutung des Kirchenpatrons.
Mbglich ist auch, dass sich die einflussreichen Herren von Fon-

tana als Stifter des Altars durch den vornehmen Ritterheiligen im

B'Idpr()grumm einbringen wollten.

6

S SaIOUf (GR), Pfarrkirche St. Georg

uﬂ'dG'e”). Feiertagsseite des Hochaltars, Georg
Mauritius-zwei Ritterheilige, um 1500.

7eg2/‘atthis Gothardt Neithard, gen. Griinewald,

o /i':tmg von Erasmus und Mauritius (Tafel

<y ardes Neuer? Stifts in Halle), 1521/22,

lung A{7t6 cr.n_ Bayerische Staatsgemaldesamm:-
» Alte Pinakothek, Miinchen.

Mauritius als schwarzer Marchenprinz

Mauritius erscheint im Einflussbereich des Erzbistums Magde-
burg seit dem Hochmittelalter kontinuierlich als Mohrenheiliger.
Vorerst steht diese Darstellungsweise in Bezug zur Ostmission,
spiiter wird sie wohl einfach als Topos reproduziert. In einer
etwas gewandelten Bedeutung erlebt das Motiv zu Beginn des
16. Jahrhunderts in Halle eine Aktualisierung - dies unter Kardi-
nal Albrecht von Brandenburg, Erzbischof von Mainz und Mag-
deburg, Bischof von Halberstadt und Kanzler des Reichs. Albrecht
versuchte in Halle ein Bollwerk gegen die Reformation zu schaf-
fen. Dies geschah durch emsige Bautitigkeit, vor allem aber durch
die Einrichtung eines gesamtdeutschen so genannten Heiltums,
das den von ihm und seinem Vorginger gesammelten Reliquien-
schatz von rund 350 Stiicken umfasste und dessen Vorzeigung bei
der alljihrlichen Wallfahrt als grosses Spektakel inszeniert wur-
de. Die meisten Reliquiare hat man spiter eingeschmolzen oder
aber sie gingen im Dreissigjéhrigen Krieg verloren. So erging es
auch der iiberlebensgrossen silbergetriebenen Mauritiusstatue
oder dem Biistenreliquiar mit kostbarem Diademschmuck.'* das
Griinewald 1521 als Vorlage fiir seinen Mauritius des Altarbilds
Begegnung von Erasmus und Mauritius fiir das neue Stift in Halle
diente (Abb. 7). Die Ikonografie des Gemiildes ist einzigartig: Der
hiufig als Nothelfer verehrte hl. Erasmus erscheint hier im Ornat
und mit den Portritziigen des jungen Erzbischofs Albrecht von
Brandenburg. Mauritius, in kostbarer Riistung und mit Perlendia-
dem an einen schwarzen Marchenprinzen erinnernd, ist diesem
in anregender Sacra Conversazione gegeniibergestellt. Von den
verschiedenen Deutungen des Bildes scheint diejenige am ein-
leuchtendsten, die in Erasmus den weltoffenen, dem Humanismus
verpflichteten Erzbischof und in Mauritius eine allegorische Figur,
die den Anspruch der katholischen Kirche als einzig legitime
christliche Kirche reprisentiert, sieht."

Die Sandsteinfigur im Magdeburger Dom und Griinewalds
dreihundert Jahre jiingerer Mirchenprinz dienen als Christen
schwarzer Hautfarbe einem dhnlichen Bestreben. Sie sind den je-
weiligen politischen Erfordernissen angepasste Propagandafi-
guren der universalen christlichen Kirche. Als exotische, geheim-
nisvolle Figur, frei von sozialen Vorgaben und Verbindlichkeiten,
bleibt der Reichspatron in diesen nordlichen Regionen Bedeu-

tungstriiger einer politischen oder theologischen Botschaft.

Résumé

Les saints médiévaux sont souvent porteurs d’un message théolo-
gique, politique ou sociologique. Saint Maurice, le commandant de la
Légion Thébaine romaine, a d’emblée été le saint de prédilection de la
noblesse. Ainsi, au VI°siécle déja, le roi burgonde Sigismond fonda
une abbaye sur le lieu du martyre, a Acaunus (Saint-Maurice, VS),
etenl’an 937, Otton le Grand fit transférer des reliques a Magdebourg
ol saint Maurice avait servi la mission slave. Dans cette région, saint

2003.3 K+A A+A 21



Maurice est représenté sous les traits d’un Maure, depuis le XII*
siécle. Ainsi, ce saint devient 'ambassadeur des revendications uni-
verselles de I’Eglise et des grandes dynasties. Dans les régions méri-
dionales et occidentales dans lesquelles son culte s’est répandu, saint
Maurice reste cependant un chevalier occidental, ce qui correspond

asonrole d’intercesseur des nobles devant Dieu.

Riassunto

| santi medievali sono spesso latori di un messaggio teologico, politi-
co o sociale. Fin dall’inizio San Maurizio, capo della legione romana di
soldati tebei, fu tra i santi privilegiati dalle dinastie nobili. Gia nel VI
secolo il re dei burgundi Sigismondo fondo un'abbazia nel luogo del
martirio, ad Acaunus (oggi Saint-Maurice nel Vallese), mentre nel 937
Ottone il Grande fece trasferire delle reliquie a Magdeburgo, dove
Maurizio era stato attivo al servizio della missione slava. In questa
regione, Maurizio é raffigurato fin dal XIIl secolo con le sembianze di
un moro, diventando cosi messaggero delle rivendicazioni universali
della Chiesa e delle dinastie potenti. Nelle aree meridionali e occi-
dentali di diffusione del culto, per contro, Maurizio resta un cavaliere
occidentale, in conformita al suo ruolo di intercessore dei nobili

presso Dio.

ANMERKUNGEN

1 Passio Acaunensium martyrum,
in: Bruno Krusch (Hrsg.), Monumenta
Germaniae Historica. Scriptorum
Rerum Merovingicarum, Bd. 3, Han-
nover 1896, S. 20-41.

2 Denisvan Berchem, Le martyre

de la Légion Thébaine. Essai sur la for-

mation d’une légende, Basel 1956
(Schweizerische Beitrédge zur Alter-
tumswissenschaft 8); Louis Dupraz,
Les passions de S. Maurice d’Agaune.
Essai sur ’historicité de la tradition et
contribution a ’étude de I'armée pré-

dioclétienne (260-286) et des canoni-

sations tardives de la fin du IV° siécle,
Freiburg i.Ue. 1961 (Studia Friburg-
ensia, N. S. 27).

3 Adalbert ). Herzberg, Der heilige
Mauritius. Ein Beitrag zur Geschichte
derdeutschen Mauritiusverehrung,

22 K+A AtA 20033

Diisseldorf1936 (Forschungen zur
Volkskunde 25/26); Ladislas Bugner
(Hrsg.), L’image du Noir dans 'art occi-
dental, Bd.ll: Jean Devisse, Michel
Mollat, Des premiers siécles chrétiens
aux «grandes découvertes», Teil I: De
la menace démoniaque a l'incarnation
de la sainteté, Teil ll: Les Africains dans
l'ordonnance chrétienne du monde,
Freiburg i.Ue. 1979 (mit reicher Bild-
dokumentation).

4  Gude Suckale-Redlefsen, Mau-
ritius. Der heilige Mohr | The Black
Saint Maurice, Houston/Miinchen/
Ziirich 1987.

5 Ernst Schubert, Der Magdeburger
Dom, Wien/Koln 1975, v. a. S. 202-206
(Herkunft Mauritiusfigur von franzosi-
schen Vorbildern, Vermittlung tiber
Naumburg). Zu Méglichkeiten von Mo-
dellund Vorbild in der Skulptur des

Mittelalters allgemein: Roland Recht,
Motive, Typen, Zeichnung. Das Vorbild
in der Plastik des Spdtmittelalters,

in: Friedrich M&bius, Ernst Schubert
(Hrsg.), Skulptur des Mittelalters.
Funktion und Gestalt, Weimar 1987,
5.354-383.

6  Petra Giloy-Hirtz, Begegnung

mit dem Ungeheuer, in: Gert Kaiser
(Hrsg.), An den Grenzen hofischer
Kultur. Anfechtungen der Lebensord-
nung in der deutschen Erzahldichtung
des hohen Mittelalters, Miinchen 1991
(Forschungen zur Geschichte der élte-
ren deutschen Literatur 12), S. 167-171.
7 Wolframvon Eschenbach,
Parzival, hrsg. von Gustav Weber,
Darmstadt 1963, |, 24, 6-11.

8 Ebd., 28, 10-19.

9 Alfred Raucheisen, Orient und
Abendland. Ethisch-moralische Aspek-
te in Wolframs Epen «Parzival» und
«Willehalm», Frankfurt a. M./Bern
1997 (Bremer Beitrdge zur Literatur-
und Ideengeschichte 17), S. 68.

10 Daniel Thurre, L'atelier roman
d’orfévrerie de '’Abbaye de Saint-Mau-
rice, Siders 1992, S. 38-39, 125-132,
237-239; Pierre Boufard, Saint-Mau-
rice d’Agaune. Trésor de I'’Abbaye, Genf
1974, S. 130-138 mit Abbildungen.

11 Thurre 1992 (wie Anm. 10),
S.119-121, 132-141; Boufard 1974
(wie Anm. 10), S. 117-128.

12 Dione Flithler-Kreis, Funktion,
Form und Bildprogramm spdtgotischer
Fliigelaltdre, in: Astrid von Beckerath,
Marc Antoni Nay, Hans Rutishauser
(Hrsg.), Spétgotische Fliigelaltdre in
Graubiinden und im Fiirstentum Liech-
tenstein, Chur 1998. - Der Altar ist

ein stiddeutsches Importprodukt.

13 Zusammenstellung ebd.,
S.55-56.

14 Uberliefert sind die Ansichten

der Reliquiare im Liber Ostensionis
von 1526/27, heute in Aschaffenburg,
Hofbibliothek, Cod. 14, fol. 227v
(Silberstatue) und fol. 228v (Biisten-

reliquiar), vgl. Suckale-Redlefsen
1987 (wie Anm. 4), Kat. 103, Abb.
S.129.

15 Ernst Wind, Studies in allegorical
portraiture. Albrecht von Brandenburg
as St. Erasmus, in: Journal of the
Warburg Institute |, 1937-1938,
S.142-162.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1, 2, 7: Menil Foundation, Houston,
Texas. - 3-5: Abtei von Saint-Maurice
(VS). - 6: Staatsarchiv Graubiinden,
Chur (Romano Pedetti)

ADRESSE DER AUTORIN

Dr. Dione Flithler-Kreis, Kunsthistori-
kerin, Schweizerisches Landes-
museum, Museumsstr. 2, Postfach,
8023 Ziirich



	Mauritius : heiliger Ritter, Mohr und Reichspatron

