
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 54 (2003)

Heft: 3: Märtyrerkult im Mittelalter = Le culte des martyrs au Moyen Age =
Culto dei martiri nel Medioevo

Artikel: Le martyre de la Légion Thébaine : culte et diffusion de l'Antiquité
tardive au Moyen Age

Autor: Roessli, Jean-Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Michel Roessli

Le martyre de la Légion Thébaine:
culte et diffusion de l'Antiquité tardive
au Moyen Age

Sous le règne conjoint des empereurs Dioctétien

et Maximien, des soldats chrétiens, présentés comme

des membres de la Légion Thébaine, se rebellèrent

pour ne pas avoir à combattre contre des frères en religion.
Ils furent massacrés jusqu'au dernier. Selon une

autre version du récit, c'est pour avoir refusé de sacrifier

aux dieux païens qu'ils furent décimés. L'historicité

du martyre a été largement discutée par la critique moderne.

Quelle que soit la réalité des faits, plusieurs membres

de la Légion dirigée par le primicier Maurice devinrent,

comme lui, des martyrs et firent l'objet d'un culte en divers

lieux de Suisse et d'Europe.

1500 ans! Voilà bientôt 1500 ans quo le petit bourg do Saint-

Maurice dans los Alpos valaisannos abri lo uno vio monastique in-

intorrompuo; 1500 ans quo. malgré dos vicissitudes diverses, la

fervour religieuse attachée à ce lieu ne s'est pas démentie. C'est

en effet en 51,5 qu'eut lieu la fondation du monastère do Saint-

Maurice d'Agaune par le prince Sigismond. futur roi des

Bürgendes. Depuis lors, il ne s'est pas écoulé un jour sans que ce lieu

adossé à la l'alaise (c'est le sens du mol Acaunus) ne résonne de la

prière et du recueillement de moines consacrés à la louange

divine. Pour motiver cet acte de fondation, il fallait que des événements

particuliers aient transformé ce site apparemment isolé en

une terre d'élection. Une tradition solidement établie, mais attestée

seulement par des sources ultérieures aux faits qu'elles

rapportent, raconte que ce faubourg do Tarnaiae (Massongex) avait

été le théâtre, quelque cent cinquante ans plus tôt, d'un des

épisodes les plus sombres de l'histoire des persécutions. Des soldats

do l'armée romaine, en provenance d'Egypte, y auraient été

décimés', puis anéantis pour avoir refusé de marcher contre d'autres

chrétiens ou de sacrifier aux dieux païens. Les corps des soldais

furent retrouvés quelque temps plus tard et un culte, qui se diffusa

rapidement, fut institué sur place vers la lin du IV" siècle, La

dévotion qui s'ensuivit marqua si profondément l'histoire de la

chrétienté occidentale, sur les plans religieux, politique el socio¬

culturel, qu'il n'est pas inintéressant d'en retracer les grandes

lignes et d'évoquer quelques-unes dos interrogations qui

l'entourent.

Le récit du martyre
Le martyre do la Légion Thébaine est relaté pour la première fois

clans la Passio Acaunensium rnarltjrum, un texte rédigé' dans In

première moitié du V siècle par l'évêque Kucher do Lyon, et

envoyé à Saint-Maurice (Agamie) avec une lettre d'accompagnement

adressée à un confrère dénommé Salvius (ou Silvius) '. Selon

cotte version du martyre, une légion composée do 6600 soldats

thébains affectés on renfort à l'empereur Maximien, qui gouvernait

riempire avec Dioelétion de 285 à 305, franchit les Alpes pour

se rendre en Gaule. Maximien s'arrêta à Octodure (Martigny).

tandis que la Légion Thébaine prit ses quartiers à Agamie, à

quelques kilomètres de là. L'empereur ayant intimi'1 l'ordre à ses

soldats de se battre contre des chrétiens, les Thébains, commandés

par Maurici1, refusèrent de lever leurs armes contre leurs

frères en religion. Furieux, Maximien lit décimer le corps de troupe

indocile, puis renouvela son ordre, sans plus do succès. Maximien

s'en prit une nouvelle l'ois aux soldats récalcitrants, qui

s'obstinèrent dans leur refus et s'expliquèrent sur leurs motils

dans une lettre à l'empereur. Hxcédé, celui-ci ordonna le

massacre de tous les survivants rie la légion, lesquels n'opposèrent

aucune résistance et offrirent leur vie en sacrifice aux bourreaux-

Seuls les noms du primicier {primicerius) Maurice, de l'instructeur

[campidoctor) Bxupère et du sénateur des soldats (senator

militimi) Candide ont été transmis1. Un vétéran nommé Victor,

passant peu après sur le lieu du massacre, eut un mouvement

d'horreur el de dégoût, lorsqu'il découvrit les cadavres qui
jonchaient le sol. Interrogé sur sa foi. il répondit qu'il était chrétien e'

le resterait toujours. On lui réserva le même sort qu'à ses

coreligionnaires. ITieher rapporte ensuite, sans la prendre à se"

compte, la tradition selon laquelle Ours et Victor, qui seront per*

sécutés par la suite à Soleure. faisaient partie de la Légion Thé*

haine'. Quant à Maximien, la Passio explique qu'il paya plus taré

K-A AA 2003 3



1 Maître de l'Autel de la Crucifixion
e Munich, panneau intérieur gauche, Saint

Maurice refuse de sacrifier aux idoles,
1517, peinture sur bois, 130 x 107 cm,
prische Staatsgemäldesammlungen,

Alte Pinakothek, Munich.

r- #f

x

% 'S111
I

R

m

£Wh EUw 5&

e

: ä

Jp1

\

"1 forfait d'une mort ignominieuse. Bien des années après le

massacre, les restes des soldats furent révélés, c'est-à-dire re-
r°uvés, par Théodore, qui fit construire une basilique (basilica)

ossee au rocher d'Agaune pour recueillir les ossements des

drtyrs. LoS pèlerins vinrent en nombre sur le tombeau, et des

""acles se produisirent, liucher en mentionne deux: la conver-
°n d un ouvrier païen travaillant à la construction de la basilique

a guérison d'une paralytique. Au terme de la Passio, il est

"IM'ise que la fête du martyre est célébrée le 22 septembre. Dans

missive jointe à son récit, Eucher prend soin d'ajouter qu'il tient
" ^formations d'Isaac, évêque de Genève, qui les aurait lui-
"'""' ''«'eues de Ihéodore, évêque d'Octodure à la lin du IV'

sied,.

'•' r(H-it du martyre de la Légion Thébaine nous est également
smis dans une autre version, légèrement plus tardive el

anonyme5
• conservée, comme celle d'Lueher, dans de nombreux ma-

s""its médiévaux dont les plus anciens remontent aux VIL et

M('<'les. Celte Passio anonyme se distingue de celle d'Lucher

la

par de plus amples détails sur la topographie des lieux (Agaune et

Ortoduro) et sur la geste des Thébains avant leur martyre. Mais la

principale différence porte sur la cause du massacre: les soldats

auraient refusé do sacrifier aux dieux païens avant de partir pour
le front contre les Bagaudes, des bandes armées qui sévissaient en

Gaule (fig. 1

Ces deux récits, qui demanderaient une étude approfondie,

vont connaître une fortune considérable au Moyen Age. Dès le VI'

siècle, ils inspirent des hymnes et des poèmes, dont le plus célèbre

est l'œuvre de Venance Eortunat". Trois siècles plus tard, Adon de

Vienne insère des extraits de la Passion d'Hueher dans son

Martyrologe. Au XI' siècle, Marbode do Bennes en donne une forme

versifiée. Une centaine d'années plus tard, Godefroy de Viterbe

compose en latin un chant à la Lance de saint Maurice, tandis

qu'au XIII' siècle, le poète tourangeau Péan Gastineau relate le

pèlerinage présumé de Martin de Tours à Agaune dans la Vie en

vers qu'il lui consacre7. A la même époque, ou presque, Jacques

do Voragine se sert do la version anonyme do la Passio pour ra-

2003 3 K*A A'A



conter la vie de saint Maurice dans la Légende dorée. Mais cette

version de la Passio devait être courante au IX'' siècle déjà,

puisque le poète Walafrid Strabon, abbé de Reichenau, mort en

849, rend hommage aux Thébains d'avoir refusé de sacrifier aux

dieux païens*. Elle l'était peut-être encore plus tôt, s'il est vrai

qu'une litanie de la fin du Vili' siècle reflète cotte version-là plutôt

que celle d'Lueher. Si l'on en croit l'épilogue, c'est probablement

par son intermédiaire que le culte des Thébains s'est diffusé en

pays rhénan et germanique.

Historicité du martyre

Depuis le XVIIIe' siècle'1, l'historicité du martyre a suscité bien des

discussions parmi les spécialistes. Trois thèses principales

s'affrontent. Pour bien dos chercheurs, le récit d'Lueher et son

remaniement ultérieur ne sont que fiction littéraire et hagiographique,

destinée à fonder le culte et la vénération de saint Maurice et de

ses compagnons à des lins politiques et religieuses. Pour certains,

assez peu nombreux aujourd'hui, le martyre, tel qu'il est relaté

clans les Passions, a effectivement eu lieu et l'on ne saurait mettre

en cloute la crédibilité d'Lueher et de l'auteur anonyme, même sur

des points do détail1". Pour d'autres enfin, l'historicité ne saurait

être complètement rejetée, mais le contenu des Passions ne peut

être accepté tel quel.

Pour expliquer la formation de la légende, plusieurs
hypothèses ont été avancées. Je ne mentionnerai que les plus

importantes. Selon Denis van Berchem", défavorable à l'historicité du

martyre, la Passio servirait de cadre au récit de la translation

dans les Alpes valaisannes des reliques de Maurice d'Apamée de

Syrie, soldai chrétien d'origine orientale. Louis Dupraz lui donnera

la réplique quelques années plus tard en s'efforçant de démontrer

l'historicité du martyre sur la base d'une critique serrée des

sources textuelles". Selon David Woods", le récit d'Lueher doit

être interprété à la lumière des luttes politiques qui agitaient

l'Empire romain à l'époque où vécut l'auteur du récit primitif, à

savoir J'héodore d'Octodure. Son texte, qui aurait été écrit vers

392, avait pour but d'inciter les Thebaei à se rebeller contre

l'usurpateur Eugène II ou à desservir sa cause. Théodore aurait

choisi le nom de Maurice en raison do la découverte récente du

martyre, mais sans déférence pour le primicier qui avait

commandé les troupes thébaines près d'Octodure. Selon une autre

hypothèse déjà ancienne, deux événements distincts auraient été

combinés dans le récit du martyre. Une inscription datée entre

270 et 326 rapporte qu'un certain Junius Marinus, officier de la

garde Impériale, meurt à Saint-Maurice, au cours d'un combat

qui aurait opposé vers 27^-277 des troupes romaines aux Ala-

mans, alors que ceux-ci tentaient de pénétrer en Valais: «Parmi

les soldats tués lors de la bataille figuraient peut-être des chrétiens

dont la population locale conservera le souvenir»'1. Le récit

de ces événements aurait été ensuite enrichi d'éléments étrangers,

parmi lesquels le nom de l'empereur Maximien. Comme

celui-ci avait en charge la partie occidentale de l'Empire, il a très

bien pu emprunter la route du col du Grand-Saint-Bernard et

s'être illustré par un combat quelconque dans la région. Les récits

d'Lueher et de l'auteur anonyme auraient ainsi l'ait l'amalgame

entre doux épisodes distincts de l'histoire militaire locale.

Aucune de ces hypothèses n'est parfaitement satisfaisante,

mais elles s'efforcent toutes de combler le silence des auteurs

contemporains, tant chrétiens que païens, sur ces événements.

Notons enfin que pour les partisans de l'historicité (lu martyre,

celui-ci ne peut avoir eu lieu qu'à l'époque des luttes contre les

Bagaudes, vers 285-286, ou au début de la grande persécution de

Dioctétien, vers 303. Quant aux adversaires de l'historicité, ils ne

peuvent tout à fait exclure que des faits d'armes plus ou moins

retentissants ont pu se produire dans la région de Saint-Maurice à

une époque ou une autre, et que la déformation naturelle liée à la

transmission orale, de même que l'éloignement dans le temps,

l'imagination populaire et les besoins apologétiques, ont pu

conduire à une amplification des données primitives pour aboutir aux

récits hagiographiques que nous retrouvons che/ Eucher et l'auteur

anonyme.

Le culte des martyrs'5

L'essor, à la fin du IV siècle, du culte des martyrs et de leur

«révélation» est lié à deux phénomènes principaux. D'une part, l'image

du martyr comme imitateur du Christ, témoignant de sa foi au

prix de sa vie, se modifie sensiblement à l'époque de Constantin: le

martyr devient un intercesseur entre Dieu et les croyants, un

protecteur des individus et des communautés qui le choisissent

comme patron. Dès lors, l'intérêt (pie l'on porte au martyr et à ses

reliques s'accroît au fur et à mesure que se répand la foi en la

puissance et en l'efficacité de son intercession, lui conséquence,

posséder des reliques revient, pour uni' Eglise ou une communauté,

à détenir l'assurance d'être protégée par le saint, lit pour

acquérir cette garantie ou la consolider, on n'hésite pas à

«découvrir» de nouvelles reliques, fussent-elles imaginaires.

D'autre part, l'Eglise d'Occident, et plus spécialement celle du

cirque alpin, se trouve à la fin du IV siècle» en pleine phase

d'expansion missionnaire. Le principal artisan en est l'évêque local-

C'est à lui qu'incombe le soin d'organiser, de diriger et de

coordonner les différentes missions clans les régions relevant de son

ministère. On connaît l'activité déployée par Einsehe de Verceil

et Ambroise, non seulement à Milan, mais dans toute l'Italie cW

Nord, où ils doivent l'aire l'ace à l'hérésie arienne. Or, les «révélations»

de martyrs participent pleinemenl à l'activité missionnaire'

D'une part, elles confirment la protection divine sous laquelle OD

se croit placé; d'autre part, la multiplication dos martyrs et de

leurs reliques entraîne une augmentation du nombre de mirarli'*

(lin- le peuple se raconte et qui sont autant de moyens pi'1"'

convaincre hérétiques et païens de la vérité de la foi catholique-

«Découvrir» des reliques contribue donc à consolider la foi là <>"

K>A A>A 2003 3



m
mi

,1
:

" ::

m s
Wf iL

clAém

<M

N

2 Le Christ en majesté bénit Victor et Géréon,
ainsi que d'autres membres de la Légion
Thébaine, vers îooo, bas-relief en ivoire, Musée

Schniitgen, Cologne.

3 Buste-reliquaire de saint Victor, XV siècle,
Trésor, Abbaye de Saint-Maurice.

4 La Sainte Lance ou Lance de saint Maurice,
détail du revers, avec inscription au nom
de Sanctus Mauricius, VIII'' siècle, longueur:

50,7 cm, Trésor impérial allemand, Vienne.

e'le est déjà établie et à la faire naître là où il faut encore attirer
les foules au baptême.

En Occident, les premières «inventions» de reliques attestées

°nt celles d'Ambroise, qui «révèle» les corps de Gervais et de

r°tais en 386 et qui en révélera d'autres par la suite1". La «révé-

ation» par Théodore des restes des soldats thébains est à peu
Pres c°ntemporaine de celles d'Ambroise. Impossible dès lors de

Pas envisager de rapport (Mitre les deux évoques, d'autant que
s "découvertes» de reliques constituent une nouveauté absolue
1 Occident. D'autre part, les liens unissant Théodore à Ambroise

Paient être
Ambre

assez étroits, peut-être même d'ordre hiérarchique.
¦"Oise a installé des évoques dans plusieurs cités alpines, de

0rte qu'il pourrait aussi avoir créé l'évêché d'Octodure et y avoir
Ce Ihéodoro, premier évêque connu du Valais. Le nom de ce

«lier ligure, en compagnie d'autres personnalités ecclésias-

IC|,"'S' au bas des décrets officiels du Concile d'Aquilée de 38I.
Odore participe également au synode qui se tient à Milan en

3 7- H est donc légitime de se demander s'il n'a pas pris connais¬

sance des «révélations» ambrosiennes lors de l'un ou l'autre de

ces conciles et s'il n'en a pas adopté le modèle pour sa propre
«révélation». A moins que ce soit Ambroise qui ait façonné son récit

des «découvertes» des corps de Gervais et de Protais sur la base

de la «révélation» théodorienne des martyrs de la Légion Thébaine.

Même si les sources sur le sujet sont particulièrement

discrètes, le processus de «révélation» des reliques présenté par les

deux évêques est assez semblable. Dans les deux cas, on retrouve

un schéma invention-translation-déposition.

Le culte des martyrs de la Légion Thébaine au Moyen Age"

Ouol que soit le degré de véracité des faits rapportés dans les

Passions, un culte des martyrs de la Légion Thébaine devait exister

peu avant nos premières sources écrites. A l'époque où l'évêque

de Lyon compose son récit, soit vers 440, un pèlerinage sur le lieu

du martyre florissait déjà. Les découvertes archéologiques confirment

qu'une église [basilica) dédiée à la Légion Thébaine devait

être bâtie aux alentours de 380-420"'. Les noms de Maurice, Can-

2003 3 K*A A*A



dide, Exupère et Victor figurent dans une forme du martyrologe

hiéronymien que l'on date habituellement de 430 environ"". De

fait, le sanctuaire des martyrs d'Agaune doit avoir acquis une

notoriété considérable dès la fin du IV siècle, puisque la royauté

burgonde décida d'y fonder, en 515, une abbaye qui deviendra un

des hauts lieux de la foi catholique dans le royaume"'. Sigismond

y aurait introduit la laus perennis, une psalmodie perpétuelle

que l'on chante aujourd'hui encore à Saint-Maurice. Cette forme

d'adoration, d'origine apparemment orientale, allait être bientôt

adoptée par divers monastères, confirmant l'influence d'Agaune

sur les autres centres de la vie religieuse de ce temps-là. L'histoire

future de saint Maurice et de sa vénération est étroitement liée

à cette abbaye. Le rapide développement économique, politique et

religieux qu'elle connut dut beaucoup à sa situation géographique

au pied du Grand Saint-Bernard et non loin du lac Léman, à la

croisée des voies de communication reliant, d'un côté, les Alpes et

la vallée du Bhône, de l'autre, l'Italie et le nord de l'Europe. En

peu de temps, la vénération de saint Maurice allait essaimer dans

toutes ces directions. Jusqu'à l'époque carolingienne, la diffusion

du culte se concentre autour du Massif central et de la Meuse.

pour se répandre ensuite, à partir du X1' siècle, vers l'est et vers

le nord.

Selon la Vie des Pères du Jura, écrite pour la communauté

vivant à Agaune avant 515, saint Bomain, fondateur de plusieurs

monastères dans le Jura, s'est rendu dans le Valais pour vénérer

les reliques des martyrs thébains. Ce voyage, qu'il n'y a pas Mihi de

mettre en doute, doit être à peu près contemporain de la Passio

d'Lueher de Lyon1*. Selon une tradition médiévale ultérieure,

saint Martin se serait, lui aussi, arrêté à Agaune lors d'un voyage

le ramenant d'Italie en Gaule. Il en aurait rapporté des ossements

des martyrs et les aurait déposés à la cathédrale de Tours. Bien

que possible, la réalité de ce séjour et de cette translation reste

toutefois invérifiable". En revanche, des reliques des martyrs

d'Agaune ont pu être acheminées à Tours par la reine Clotilde de

Burgondie, qui s'est retirée clans cette ville de 511 à sa mort en

544. Grégoire de Tours dit en avoir retrouvé clans le trésor de

la basilique de saint Martin dans la seconde moitié du Vf siècle.

Il précise qu'elles y étaient depuis longtemps (ah anliquis) et

portaient des traces de décomposition avancée'1.

Dans les récits de pèlerinage ultérieurs, le nom de saint Maurice

se détache de plus en plus fréquemment de celui de ses

compagnons. Cela s'explique probablement par le rôle de chef
militaire qu'il jouait au sein de la Légion Thébaine et qui prendra de

plus en plus d'importance au fil des siècles. Parallèlement, les

expressions monaslerium sancii Maurilii ou monasleriurn sancii

Manritti et sociorum ejus remplacent de plus en plus souvent les

collectifs coenobium Agaunensium et monaslerium martyrum
Agaunensium.

Par ailleurs, la foi dans la vertu thaumaturge des martyrs
d'Agaune ne se démentira pas tout au long du Moyen Age. Dans

son Livre à la gloire des martyrs, Grégoire de Tours relate deux

miracles associés à saint Maurice. Le premier est particulièrement

émouvant. Une mère pleurait la mort de son jeune fils et ne

pouvait s'en consoler. Saint Maurice lui serait apparu et lui aurait

promis qu'elle entendrait chaque jour la voix de son enfant mêlée

aux autres voix du chœur dans lequel il chantait avant sa mort. La

promesse se réalisa et la femme en fut comblée \
Les Etats du premier royaume burgonde passeront à la

dynastie franque des Mérovingiens, qui perpétuera la vénération de

saint Maurice. Une source datant de 672 le désigne explicitement

comme patronus noster. Dans un privilège accordé en 654 à la

basilique de Saint-Denis au nord de Paris, Clovis II, fils du roi Dagobert,

rappelle que le service y avait été organisé par son péro

selon le modèle agaunois36. C'est là que Charles Martel fera

instruire ses fils Carloman et Pépin le Bref, qui s'imprégneront ainsi

d'une liturgie célébrée selon l'usage d'Agaune. Dans plusieurs

documents de l'époque mérovingienne et carolingienne, le monastère

de Saint-Maurice est présenté comme l'un des plus importants

du royaume franc, avec ceux de Lérins et de Luxeuil. Une

table pascale de Charlemagne, datant de 781 et clans laquelle les

jours de l'êtes liturgiques sont enregistrés, comporte la fête do

saint Maurice. Do plus, dans les laudes, il est invoqué comme saint

patron de l'armée.

Le culte do saint Maurice se répandit également au-delà du

territoire ancestral franc, principalement dans des régions de la

périphérie orientale et nord-orientale de l'Empire. L'évêque Eber-

gesil fait transférer les reliques de saint Maurice à Cologne entre

580 et 600. En 633, l'abbaye de T'holey sur la Moselle adopte Maurice

pour patron, mais devra patienter jusqu'en 920 pour obtenir

des reliques du saint'7. Line extension de la légende des Thébains

donna lieu à un culte particulièrement intensi1 dans le Bas-Rhin.

En 741, le duc Odilon de Bavière fonda le monastère de Niederal-

taich clans le but de convertir le sud-est du royaume; il lit de Maurice

son saint patron2".

Avec la fin de l'Empire carolingien el le partage de Y Impennili'

l'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune entra dans une série de

changements riches on rebondissements. Après 868, le monastère

était assigné à la juridiction territoriale du comte Conrad

d'Auxorre. A la mort du dernier héritier carolingien Charles III. '"

successeur de Conrad, Rodolphe, se fit couronner en 888 sur la

tombe de saint Maurice, se proclamant ainsi roi de Burgondie (OU

de Bourgogne) et faisant de l'abbaye l'église du couronnement ch'

second royaume burgundo '. Comme les futurs rois de Burgundi"

étaient en même temps dos abbés-laïcs de Saint-Maurice, d*

étaient très étroitement liés au culte du saint. Rodolphe II réussi'

à étendre ses territoires jusqu'en Italie. Il devint roi de Lombardi"

en 922 et se présenta avec la Sainte Lance pour témoigner de lil

validité de sa prétention. Mais il n'allait rester en possession d"

précieux objet que pour une courte période seulement. A l'origi"

ne, la Sainte Lance désignait l'arme avec laquelle 1.engin avail

10 K>A A'A 2003 3



¦ri B
>-*>**t >

1

1
i» .ì»

5 Hans Baidung Grien, Adoration
es Mages, 1507, peinture sur bois, panneau

central, 121 x70 cm; panneau intérieur
Sauche représentant saint Georges et panneau
'"térieur droit figurant saint Maurice,
Cnacun: 121 x 28 cm, Gemäldegalerie, Berlin.

El Greco, Le martyre de saint Maurice et
de 'a Légion Thébaine, 1580-82, huile
Sur toile, 448 x 301 cm, Monastère de l'Escoriai,
Madrid.

Ki

\\0 <,fciß
;vv ^ ¦»

* s
à

1

H
\

V.

Perforé le flanc do Jésus lors de la Passion. Par la suite, on la

rapprochera de la Lance de saint Maurice, qui finira par être assimi-

ee à celle de I.ongin (fig. 4). A partir du X" siècle, elle deviendra un

nsiSne impérial convoité et le restera jusqu'au milieu du XV
siècle environ30.

Av(,i' l'acquisition de larges parties de l'Italie, le second roy-
Ume burgonde avait atteint son apogée. Dans l'intervalle, les

Pinces saxons à l'est de l'Empire avaient commencé à asseoir
Un'' autorité nouvelle. Henri I" de Saxe, connu sous le nom de

'seleur, fut élu roi des Germains en 919 "t régna jusqu'en 936.

dnt S()n élection, il n'était qu'un des nombreux princes de l'ran-
"nu> orientalo. Il n'appartenait pas à la maison royale franque et

' Pouvait ainsi faire remonter sa généalogie jusqu'à Charle-

<lK'ie. | es guerres successives contre les Slaves, les Magyars et
s ducs rivaux constituèrent le l'acteur déterminant de son nou-

°'lU etèrne de gouvernement, dans lequel clergé et haute 110-

Sse étaient alliés pour lenir les rênes du pouvoir. Dans le but de

S'timer ses prétentions historiques, Henri I" chercha à établir

un lien avec la tradition carolingienne. Pour ce faire, il pressa

Rodolphe de Bourgogne de lui céder la .Sainte Lance, ce qu'il lit
en 935. Rodolphe en fut largement récompensé: il reçut en retour

d'immenses territoires au sud-est de l'Empire.

Le culte de saint Maurice sous Otton

le Grand et ses successeurs"

Dès 929, Henri I" éleva son second fils Otton au rang de co-régent

et le désigna comme successeur. Avec lui commence une nouvelle

phase de l'histoire du culte de saint Maurice dans l'Empire

germanique. Otton avait choisi Magdebourg comme bastion pour

conquérir et convertir les pays slaves. Il y établit un nouveau

centre du pouvoir. En 937, il y fonda un monastère bénédictin,

dans le but d'y installer un siège episcopal. Dans un premier

temps, saint Maurice partageait le patronage de la ville avec saint

Innocent et saint Pierre. Otton envoya chercher des moines à

Saint-Maximien de Trêves et dota généreusement le nouveau

monastère. Il rencontra toutefois des difficultés dans l'acquisition des

2003 3 K»A A*A 11



<ffl«i.TUtr«*-epHup<*ueruTi inainomi
tàn&dttUveUus aüxnäa-]nap

Amo
Ol

¦/. i

Of

iincnm
focffe^
v

IO cleri

vjntinc
pnfjtiçr

nctps
cütidimjnv
TPuaforbis
fuuTcrdect9.

omfytfum.
cusrrurbMT

ì^m^m

¦VflfcA \'/£F. &¦

/:

ss

ft

.v

^

^J^
ffrr"'

h.

^f ^*>4

&>. "vj

«>^r^^Jfc77frn

^K

7 Miniature du Passionnaire de Stuttgart
(Cod. bibl. 2056, fol. 105 recto): initiale
«D» de «Diocletianus» au début de la Passio

sci Maurici sociorumque, vers 1120,

enluminure sur parchemin, Württembergische

Landesbibliothek, Stuttgart.

8 Martyre de la Légion Thébaine figuré
dans le Martyrologe de Prague (Usuard),

vers 1410, enluminure sur parchemin,

4,6 x 3,18 cm, Musée diocésain, Gérone.

9 Portes en bronze de Novgorod,
vantail de droite, rangée inférieure, panneau
de gauche, vers 1150.

reliques. De Rodolphe, Otton n'obtint d'abord que les os de saint

Innocent qui, selon une tradition marginale, aurait aussi appartenu

à la Légion Thébaine'1, et non les reliques tant désirées de saint

Maurice. Il ne put en acquérir qu'à Noël 960 à Regensbourg. Elles

provenaient sans cloute du monastère de Niederaltaich. La translation

des reliques du chef de la Légion Thébaine au monastère de

Saint-Maurice de Magdebourg fut célébrée en grande pompe".

Au cours de son long règne, Otton réussit à ajouter la couronne

de Lombardie à celle d'Allemagne. Son mariage avec Adélaïde

assura l'héritage du royaume burgonde pour les empereurs

germaniques, lin 962, il l'ut couronné empereur par le pape avec

l'acclamation des Romains. C'était l'apothéose: Otton le Grand entrait

dans la succession de Charlemagne et devenait le dirigeant
suprême de la chrétienté avec la ratification de l'Eglise.

Ainsi investi d'une pleine autorité, Otton continua de régner

en faisant de Maurice le saint patron non seulement de Magdebourg

mais du nouvel Empire tout entier. Le premier jour de fête

du saint après cette déclaration fut célébré avec magnificence en

présence de l'empereur. Seuls le clergé de haut rang, les évêque*

et l'abbé du monastère de Saint-Jean étaient autorisés à célébrer

la messe devant l'autel de saint Maurice dans la cathédrale. L"

jour de fête du saint, les archevêques portaient le pallium à

travers l'Empire tout entier. Le choix de saint Maurice comme patro'1

du Saint Empire romain germanique allait de pair avec la propagation

de son culte par la chapelle royale, une chancellerie COffl"

posée exclusivement de clercs qui accompagnaient l'empereur

dans ses voyages incessants et qui étaient ses plus proches con"

seillers.

Les successeurs d'Otton le Grand continuèrenl à propager I"

culte (lu patron impérial. De nombreuses églises lui furent dédiée*

durant le régni1 de Henri II, non seulement au centre de l'Ail'"

magni1, mais dans l'Empire germanique tout entier I Bamberg. Cß"

bourg, Hildesheim, Augsbourg, Münster en VVestplialie). Avant d"

se lancer dans des campagnes majeures, Henri II avait pour liabi'

tude d'invoquer l'aide du saint, comme ce fut par exempli1 le cs$

en 10if) avant la guerre contre Boleslaw I" le Grand, roi de 1'°'

12 K»A A»A 2003 3



logne. Quelques années plus tôt, celui-ci avait été couronné par le

Père de Henri II, Otton III (980-1002). Parmi les présents qui lui

furent offerts, on mentionnera une copie de la prestigieuse Lance

de saint Maurice". En février 1004, lorsqu'il préparait sa première

campagne d'Italie, Henri U se soumit à une procession péniten-

tielle particulièrement spectaculaire, portant les reliques de saint

Maurice pieds nus à travers la glace et la neige depuis le monastère

de Berge jusqu'à la cathédrale de Magdebourg, située un

kilomètre et demi plus loin

De quelques membres de la Légion Thébaine
Au cours du Moyen Age, les noms de soldats ayant appartenu à la

legion Thébaine ne vont cesser de se multiplier. N'oublions pas

aue celle-ci comptait jusqu'à 6600, voire 6666 membres. Et même

81 Eucher et l'auteur anonyme n'en connaissaient qu'un petit

nombre, les autres étaient voués à reparaître ici et là. ce qui se

Produisit effectivement en divers lieux de Suisse, d'Italie et

d'Allemagne. Pour nous en tenir aux plus importants, mentionnons
Félix et Régula à Zurich11, Véréna à Zurzach, Victor (fig. 3) à Ge-

l,('ve, Innocent et Vital en Lombardie, Octave, Soluteur et Adven-

teur à Turin, Alexandre à Bergamo, Géréon et ses compagnons à

Cologne (fig. 2), Cassius et Elurent à Bonn. Victor et Mallusius à

y,kanten, et bien d'autres encore. La dévotion qui entoure ces per-

onnages au Movimi Age ne disparaît pas soudainement à la

Renaissance, mais change d'orientation et de signification, comme

attestent par exemple le tableau de Matthias Grünewald
représentant de facon délibérément anachronique la rencontre de saint

Maurice et d'Erasme (voir fig. 7, p. 21) ou le martyre de saint

aurice et de la Légion Thébaine que le Greco transpose en fonc-

'°n des préoccupations nouvelles à la cour de Philippe II d'Es-

pa8ne à la fin du XVI" siècle (fig. 6)3<\ Mais c'est là un aspect de la

éception du culte des martyrs thébains qui déborde largement
6 "adre de cette contribution et qui demanderait d'autres déve-

loPPements.

atronages de saint Maurice et éléments d'iconographie
n sa qualité de chef légionnaire, saint Maurice est devenu le pa-

ron des soldats, des chevaliers et, à partir du XII' siècle, des Croi-
s- " sera même plus tard le patron de la Garde suisse du pape.

<lr la suite, il en est venu à incarner le saint national de la Confection

helvétique. La croix blanche sur fond rouge du drapeau
'UlSse °tait à l'origine l'insigni1 de saint Maurice et de la Légion

''baine1?. ()n [e retrouve, avec des variantes, dans bien des
' hoiries. A cet égard, on rapprochera saint Maurici1 de saint

'"'Ses, mi autre saint militaire d'origine orientale, dont la croix
°Uge sur fond blanc ligure sur le drapeau de l'Angleterre (Union
' "'¦ " n'esl du reste pas rare que les deux saints soient associés,

',llr"' "'est le cas par exemple sur les volets de l'Adoration des

Ses de Hans Baidung Grien. Dans ce triptyque de 1507 (fig. 5).

Maurice est dépeint sous les traits d'un homme de couleur et

fait pendant à Melchior, le mage éthiopien. C'est le rapprochement

(Mitre Maurice et le «noir» qui a conduit à représenter le

saint comme un nègre, au nez épaté et à la lèvre charnue, surtout
à partir du XII' siècle et en pays allemand. Les exemples en sont

très nombreux, mais le plus célèbre est incontestablement la statue

de la cathédrale de Magdebourg, du milieu du XIII' siècle (voir

fig. 1 et 2, p. i7)'\ Quelque temps plus tard, le saint deviendra,

pour les mêmes raisons, le patron de la confrérie des Têtes Noires

à Riga en Lettonie. Parfois, tous les membres de la Légion
Thébaine sont dépeints comme des Noirs, à l'instar de ce que l'on voit
dans un martyrologe de Prague, conservé au musée diocésain de

Gérone et datant de 1410 environ (fig. 8).

Mais des représentations de saint Maurice antérieures à

celles-là sont également connues. Sur deux tablettes en ivoire ot-
toniennes de la collection Trivul/io et du monastère de Seitenstet-

ten, le saint est représenté non comme guerrier, mais comme

martyr vêtu d'une longue robe et portant la palme'". Il apparaît en

revanche comme chevalier armé de la Lance de Sainl Maurice sur
la couverture d'un évangéliaire de Mainali datant du second quart
du XI" siècle. Les images de saint Maurice comme soldat équestre

sont confinées au voisinage de Saint-Maurice d'Agaune et aux

régions alémaniques. Ce type iconographique est inspiré par les

Croisades qui ont incité à reconnaître en saint Maurice et ses

compagnons thébains les modèles des chevaliers partant combattre

les Infidèles en Terre Sainte. On en voit de bons exemples dans le

Passionnaire de Stuttgart, de 1 1 20 environ, provenant du monastère

de Hirsau (fig. 7) ou sur l'un des petits côtés de la châsse des

enfants de saint Sigismond. de la seconde moitié du XII' siècle,

conservée dans le trésor de l'abbaye de Saint-Maurice (voir fig. 15,

p. 19). Si c'est bien de saint Maurice qu'il s'agit, les portes en bronze

de Novgorod, que l'on fondit à Magdebourg vers le milieu du

XII' siècle, montrent le saint, armé d'un bouclier, debout entre

deux autres membres de la Légion Thébaine (fig. 9). Ces quelques

exemples, évoqués en vrac, prouvent que, jusqu'au XII" siècle.

il n'y avait pas pour saint Maurice d'iconographie générale

fermement établie n'ayant d'autre portée que locale, ni d'affectation

systématique des attributs le distinguant sans aucun doute des

autres saints militaires4".

Ce rapide survol historique aura montré, nous l'espérons, la

richesse el la variété des expressions du martyre de la Légion

Thébaine à travers les âges. L'Antiquité tardive y a trouvé les

éléments dont elle avait besoin pour servir à la christianisation

des Alpes, tandis que le Moyen Agi1 en a fait un instrument de

politique religieuse étendu à l'Europe tout entière. Enfin, loin de

disparaître complètement à l'époque moderne, le martyre de la

Légion Thébaine sera réinterprété en fonction des débats et des

conflits entre Réforme el Contre-Réforme.

2003 3 K«A A*A I3



Riassunto

Sotto il regno congiunto degli imperatori Diocleziano e Massimiano,

i soldati cristiani presentati come membri della Legione Tebea si

rifiutarono di prendere le armi contro altri cristiani e furono di conseguenza

massacrati fino all'ultimo. Secondo un'altra versione della leggenda,

lo sterminio fu provocato dal rifiuto dei tebei di sacrificare agli dei

pagani. La storicità del racconto - scritto nel V secolo da Eucherio di

Lione e riveduto più tardi da un autore anonimo -è stata ampiamente

discussa dalla critica moderna. A prescindere dalla realtà dei fatti, vari

membri della Legione al comando del primicerio Maurizio diventarono,

come lui stesso, dei martiri, e vennero fatti oggetto di venerazione

in diverse località svizzere ed europee. Cosa spiega e giustifica un

simile culto? Come capirlo e interpretarlo? Che significato religioso,

politico e culturale ha avuto nel Medioevo?

Zusammenfassung

Während der gemeinsamen Regentschaft von Diokletian und Maximian

begehrten christliche Soldaten, Mitglieder der so genannten

Thebäischen Legion auf, weil sie nicht gegen andere Christen kämpfen

wollten. Sie wurden ausnahmslos niedergemetzelt. Einer anderen

schriftlichen Überlieferung zu Folge wurden sie getötet, weil sie sich

weigerten, an heidnischen Kulthandlungen teilzunehmen. Die

historische Glaubwürdigkeit des von Eucherius von Lyon im 5. Jahrhundert

verfassten und später von einem anonymen Autoren abgeänderten

Berichts ist in der modernen Geschichtsforschung umstritten.

Tatsache ist, dass mehrere Mitglieder der Legion mit ihremTruppenführer

Mauritius zu Märtyrern wurden und dass an verschiedenen Orten in

der Schweiz und in Europa Heiligenlegenden um ihre Personen

entstanden sind. Wie lässt sich eine solche Verehrung erklären und

rechtfertigen, welches sind ihre Hintergründe und wie ist sie zu interpretieren?

Welche religiöse, politische und kulturelle Bedeutung kam ihr

im Mittelalter zu?

NOTES

1 Etymologiquement.ee verbe veut

dire: «exécuter un soldat surdix». Par

extension, il en est venu à signifier «tuer

toute une foule, anéantir». C'est dans

le premier sens qu'il faut l'entendre ici.

2 «Passio Acaunensium martyrum»,

in: Bruno Krusch (éd.), Monumenta

Germaniae Historica. Scriptorum

Rerum Merovingicarum, t. 3, Hanovre

1896, pp. 20-41 (réimprimé en 1977

et 1995). Dans l'attente des nouvelles

traductions française et allemande de

Philippe Bruggisser et Werner

Steinmann, on se référera à celles du

chanoine Eugène Gros, te pèlerin à Saint-

Maurice d'Agaune en Valais, Fribourg

1884, pp. 8-17 (deuxième édition,

Saint-Maurice 1906, pp. 7-16; reproduite

dans Maurice Parvex, Le martyre
de saint Maurice et de ses compa¬

gnons. Considérations historiques

et militaires, Saint-Maurice 1980),

de Josef Butler, Die thebäische Legion,

Lucerne 1951, pp. 13-22, et d'Ernst

Gegenschatz, «Der Bericht des Eucherius

über das Martyrium des heiligen

Mauritius und der (Thebäische

Legion»), in: Neue Perspektiven.

Klassische Sprachen und Literaturen, 23,

1989, pp. 96-140.

3 Les grades de Maurice et de

Candide appartiennent à la cavalerie

et sont incompatibles avec des légionnaires.

La signification de leur nom -
«le noir» et «le blanc» - leur confère

une fonction peut-être plus symbolique

qu'historique.

4 Voir: Alois Lütolf, Die Glaubensboten

der Schweiz, Lucerne 1871,

chap. 5, pp. 143-181; Berthe Widmer,

«Der Ursus- und Victorkult in Solo¬

thurn», in: Solothurn. Beiträge zur

Entwicklung der Stadt im Mittelalter,

Zurich 1990 (Veröffentlichungen des

Instituts für Denkmalpflege an der

ETH Zürich 9), pp. 33-81; Benno Schubiger,

«Der hl. Ursus von Solothurn:

Beobachtungen zum Kult und zur

Ikonographie seit dem Hochmittelalter.

Der Stellenwert eines lokalen Märtyrers

im Leben einer Stadt», in: Revue

suisse d'art et d'archéologie, 49,1992,

pp. 19-38; Andreas Steudler, Aus den

Anfängen des Christentums in der

Schweiz, Berne 1994, pp. 18-21.

5 «La passion anonyme de saint

Maurice d'Agaune», édition critique

avec traduction française par Eric

Chevalley, in: Vallesia, 45,1990,

pp. 37-120.Traduction allemande

par Paul Müller, «Mauritius, Zeuge

seines Glaubens. Die Einsiedeiner

Version X2 der Passion des Heiligen

Mauritius», in: Beiträge zur Geschichte

des Erzbistums Magdeburg, Leipzig

1968, pp. 179-191.

6 Venance Fortunat, Poèmes, II, 14,

Paris 1994, pp. 70-71.

7 Cités par Joseph Bernard de Mont-

melian, Saint Maurice et la Légion

thébéenne, Paris 1888, vol. 2, pp. 340-

357. Pour un aperçu de la fortune

littéraire et artistique du martyre de la

Légion Thébaine en Suisse, tout

particulièrement auxXVI' et XVII' siècles,

voir: Henri-G. Butz, «Les Martyrs

Thébains dans l'art et la littérature

de Suisse alémanique», in: Annales

valaisannes, 28,1953, pp. 413-420.

8 Voir: Monumenta Germaniae

Historica, Poetae latini aevi carolini,

t. 2, Hanovre 1884, p. 367.

9 Voir: Jean Dubourdieu, Dissertation

historique et critique sur te Martyre

de la tegion Thebéene; avec

l'Histoire du Martyre de cette Legion

attribuée à St Eucher; en Latin et en

François, Amsterdam 1705; Joseph de

Tlsle, Défense de la vérité du Martyre

de la Légion Thébéenne, autrement

de S. Maurice et de ses compagnons.

Pour servir de réponse à la Dissertation

critique du Ministre Dubourdieu;

avec l'histoire détaillée de la même

Légion, Nancy 1737; Johann Conrad

Füsslin, Der Christe ein Soldat unter

den Heydnischen Kaysern, in der

Geschichte des Kriegs-Obersten Moriz

und der Thebäischen Legion, der ver-

meynten Märtyrer beleuchtet und von

allen Seiten aus kritischen Gründen in

XXV. Briefen aufgekläret, von Phile-

leutherio, Francfort et Leipzig 1765.

10 Telle est la position défendue

aujourd'hui encore par Claude Martin

gay dans un opuscule dépourvu de

tout esprit critique: Pour Saint Maurice

et ses compagnons martyrs, Genève

1997(1989).

11 Denis van Berchem, Le martyre

de la Légion Thébaine. Essai sur la

formation d'une légende, Bâle 1956

(Schweizerische Beiträge zur

Altertumswissenschaft 8).

12 Louis Dupraz, Les Passions de

S. Maurice d'Agaune. Essai sur l'histo

ricité de la tradition et contribution à

l'étude de l'arméeprédioclétlenne

(260-286) et des canonisations

tardives de la fin du IV siècle, Fribourg

1961.

13 David Woods, «The Origin of the

Legend of Maurice and the Theban

Legion», in: Journal ofEcclesiastical

History, 45,1994, pp. 385-395. Voir

la version révisée que l'auteur a donnée

de cet article en septembre 1999.

accessible sur le site internet http://
www.ucc.ie/milmart/maurorig.html.

14 François Wiblé dans: Histoire

du Valais, Martigny 2002,1.1, p. 115.

15 Une partie des réflexions qui

suivent est empruntée à Maurice Zuffe-

rey, «Le dossier hagiographique

de saint Maurice», in: Revue d'histoire

ecclésiastique suisse, 77,1983,

pp. 3-46. Plus généralement, voir:

Peter Brown, Le culte des saints.

Son essor et sa fonction dans la

chrétienté latine, Paris 1984 (1981).

16 Ambroise de Milan, ep. 77A

Maur. ep. 22). Voir: Augustin,

Les Confessions, IX, 7,16; Cité de Dieu.

XXII, 8, 2.

17 SurThéodore (ou Théodule), voir

notamment: Ernst Tremp, «Theodor»,

in: Lexikon für Theologie und Kirche, 9-

2000, p. 1416. Voir ce qu'en dit van

Berchem 1956 (cf. note 11), ch. 4,

pp. 35-44.
18 Surcevastesujet.voirAlbert

Brackmann, «Die politische Bedeutung

der Mauritius-Verehrung im

frühen Mittelalter», in: SitzungsberiC"

te der Preussischen Akademie der

Wissenschaften. Philosophisch-historische

Klasse, 30,1937, pp. 279-305

(reproduit dans Gesammelte Aufsätze

Weimar 1941, pp. 211-241), et Maurice

Zufferey, «Der Mauritiuskult im Früh-

und Hochmittelalter», in: Historisches

Jahrbuch, 106,1986, pp. 23-58.

19 La première inscription chrétien^

du Valais (et peut-être de Suisse), ce"

d'Asclépiodotus à Sion, est à peu Pre5

14 K»A A»A 20033



contemporaine. Certains chercheurs
en ont conclu que Théodore et Asclé-

Piodotus étaient peut-être liés.

2° Voir: «Martyrologium hierony-
mium», in: Acta sanctorum

novembris, ll/i, Bruxelles 1894, p. 124.
Sur les problèmes liés à ce document,
voir: Zufferey 1983 (cf. note 15), pp.
H-16. Hippolyte Delehaye (ies
origines du culte des martyrs, Bruxelles

^12, p. 355) pensait que ces noms
sont des ajouts gallicans. On semble
moins sceptique aujourd'hui; voir
notamment: Henri de Riedmatten,
«L'historicité du martyre de la Légion
Théoaine. Simples réflexions de
méthodologie», in: Annales valaisannes, 37,
1962.p.342.
21 Voir notamment les témoignages
d'Avit de Vienne, Homélie, 24, et
de Grégoire de Tours, Histoire des
Francs, III, 5 et A la gloire des Martyrs,
74-75- Sur les Burgondes, voir
lüstin Favrod, Histoire politique du
royaume burgonde (443-534),
Lausanne 1997, et la synthèse très
^cessible que l'auteur a fait paraître
Gemment: Les Burgondes. Un

'oyaume oublié au cœur de l'Europe,
Lausanne 2002.

2 Vie des Pères du Jura, Paris 1968,
Preface, §§ 2,44 et 179. Sur ces
témoignages trop souvent négligés, voir:
Frar|cois Masai, «La <Vita patrum lu-
rensiurm et les débuts du monachisme
a Saint-Maurice d'Agaune», in:
lohanne Autenrieth, Franz Brunhölzl

•). Festschrift Bernhard Bischoffzu
Se'nem 65. Geburtstag, Stuttgart 1971,
pP- 43-69; Barbara H. Rosenwein,

ne Site, many Meanings: Saint-
aur'ce d'Agaune as a Place of Power

'" tne Early Middle Ages», in: Mayke
e,°ng, Frans Theuws, Carine van

'in (éd.), Topographies ofPower in
e Early Middle Ages, Leyde, Boston

et c°logne 2001, pp. 271-290.
3

<<BreviarumTuronense»,in:/lcfo

S°nct°i-um,septembris\/\, Paris/

2°me l867. p. 384. Sur ce sujet, voir:

0|.ffereyi986(cf.notei8),pp.35-37;

v

IVler Roduit. «Saint Martin est-il

senu
à Agaune?», in: Les Échos de

2°"""Mou*e. 21.1991. PP. 68-70.
J* Grégoire de Tours, Histoire

fS*°"cs,X,3i,i8.
5 Grégoire de Tours, A la gloire des

Martyr* ,„
^

y,i'75, éd. par Bruno Krusch,

Rumenta Germaniae Historica.

P[0rum Rerum Merovingicarum,
• Partie, Hanovre 1885 (réédité

eni969),pp.87_89

26 Voir: Albert Bruckner, Robert

Marichal (éd.), Chartae LatinaeAnti-

quiores: Facsimile-edition of the Latin

charters prior to the ninth century, 13'

partie, France, éd. par Hartmut Atsma,

Jean Vezin, vol. I, Olten, Lausanne,

Dietikon et Zurich 1981, vol. 1, pp. 36-

37, n" 558.

27 Celles-ci furent transportées

de Verdun. Voir Adalbert Josef

Herzberg, Der heilige Mauritius. Ein Beitrag

zur Geschichte der deutschen

Mauritiusverehrung, Düsseldorf 1936,

pp. 27-30.
28 Ibidem, pp. 43-46.

29 Voir: Theodor Schieffer, Hans

Eberhard Mayer (éd.), Regum Burgun-

diae e stirpe Rudolfina Diplomata

et Acta Die Urkunden der Burgundischen

Rudolfinger, Munich 1977,

p. 93, n° 1. Sur l'histoire de l'abbaye de

Saint-Maurice, voir, pour la première

phase: Jean-Marie Theurillat, «L'abbaye

de Saint-Maurice d'Agaune. Des

origines à la réforme canoniale,

515-830 environ», in: Vallesia, 9,

1954, pp. 1-128, et, pour la période

ultérieure: Maurice Zufferey, Die Abtei

Saint Maurice d'Agaune im Hochmittelalter

(830-1258), Göttingen 1988,

de même que Rosenwein 2001

(cf. note 22).

30 Johannes H. Emminghaus,

Joachim Kettel, «Lanze. I. Heilige L.»,

in: Lexikon für Theologie und Kirche,

6,1997, pp. 645-646. Voir aussi:

Brackmann 1937 (cf. note 18).

31 Sur ce vaste sujet, voir: David

Allen Warner, The Cult ofSaint Maurice:

Ritual politics and political

symbolism in Ottoman Germany,

Los Angeles 1989; Herzberg 1936

(cf. note 27), pp. 73-79-

32 Un des manuscrits delà Passio

contient une interpolation rapportant

que le corps d'Innocent fut restitué

par le Rhône vers 470 et associé à la

sépulture de la Légion Thébaine.

33 Voir: Thietmar von Merseburg,

Chronik, 2,17, éd. parWernerTrill-

mich./tustjewäb/fe Quellen zur

deutschen Geschichte des Mittelalters, 9,

Darmstadt 1957. PP- 52-53 (voir:

David Allen Warner, Ottonian Germany:

The Chronicon of ThietmarofMerseburg,

Manchester 2001, p. 104).

34 Conservée dans le Trésor de la

Cathédrale de Cracovie. Sur ce sujet,

voir: Mieczyslaw Rokosz, «Wawelska

wlócznia Boleslawa Chrobrego: prze-

glad problematyki», in: Rocnik Kra-

kowski, 55,1989, pp. 17-44 (résumé

en anglais). Plus généralement, voir

aussi: Teresa Dunin-Wasowicz, «Tradition

hagiographique romaine en

Pologne médiévale: Saint Maurice

et la légion thébaine», in: Archaeo-

logia poiana, 14,1973, pp. 405-420;

Eadem, «Santi Romani nella Polonia

medievale. Il culto di San Maurizio e

della legione tebana», in: Quaderni

medievali, 7,1979, pp. 43-56.

35 Auxquels s'ajoutera plus tard

Exuperantius.

36 Sur cette œuvre du Greco, voir

notamment: A. Cloulas Brousseau,

«Le Greco à l'Escurial: Le martyre de

saint Maurice», in: Studies in History

ofArt, 13,1983, pp. 49-54; I- Bury,

«A source for El Greco's (St. Maurice>»,

in: Burlington Magazine, 126,1984,

pp. 144-148; Idem, «El <Martirio de

San Mauricio y la Legion Tebea>, obra

de El Greco», in: Reaies Sitios, 91,

1987, pp. 17-36; Agustin Garcia Busta-

mente, «Gusto y decoro: el Greco,

Felipe II y El Escoriai», in: Academia,

74,1992, pp. 163-198; Yasunari Kitau-

ra, «Pervivencia 0 reminiscencia de la

Antigüedad en el San Mauricio de

El Greco», in: Goya, 259-260,1997,

pp. 437-450-

37 Voir: Guy P. Marchai, «Delà

(Passion du Christ) à la (Croix suisse):

quelques réflexions sur une enseigne

suisse», in: Archivum Heraldicum,

105,1991, pp. 5-37-

38 VoinGudeSuckale-Redlefsen,

Mauritius: Der heilige Mohr/The Black

Saint Maurice, Houston/Munich/

Zurich 1987. Voir aussi: Jean Devisse,

L'image du noir dans l'art occidental,

Fribourg 1979, et Idem, DerMohr

kann gehen. DerMohrvon Freising,

Freising 2002.

39 Ce détail iconographique si

répandu est emprunté à l'épisode de

la fuite en Egypte relaté dans l'évangile

apocryphe du Pseudo-Matthieu

(ch. 20-21: «A qui aura vaincu dans

une lutte quelconque on dira: (Tu as

obtenu la palme>»). Pour des

reproductions de ces tablettes, voir Adolph

Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen,

Berlin 1918, t. 2, pi. 2, et Berlin 1926,

t. 6, pi. 16.

40 Sur l'iconographie du saint et de

ses compagnons, voir: Louis Réau,

«Maurice d'Agaune (22 septembre)»,

in: Iconographie de l'art chrétien,

t. III.3, pp. 935-939; Félicitas Reusch,

«Mauritius von Agaunum», m: Lexikon

der christlichen Ikonographie, 7,1974,

pp. 610-613; Eadem, «Thebäische

Legion», in: Ibidem, 8,1976, pp. 429-
432; Daniel Thurre, «Culte et iconographie

de saint Maurice d'Agaune: bilan

jusqu'au XIII' siècle», in: Revue suisse

d'art et d'archéologie, 49,1992,
pp. 7-18; ainsi que les contributions
de Dione Flühler-Kreis et Hans-Rudolf

Meier dans le présent n° d'Art +

Architecture en Suisse.

SOURCES DES ILLUSTRATIONS

1: Tiré de: Altdeutsche Gemälde. Köln

und Nordwestdeutschland, Munich

1972 (Gemäldekataloge / Bayerische

Staatsgemäldesammlungen 14),

III. 149- - 2: Tiré de: Wolfgang Christian

Schneider, «Christus Victor in der
Roma Caelestis. Antike Siegesmotivik
im ottonischen Kölner (Thebäer-

Elfenbeim», in: Kaiserin Theophanou.

Begegnung des Ostens und Westens

um die Wende des ersten Jahrtausends,
1.1, Cologne 1991, ill. 1. - 3: Tiré de:

Pierre Bouffard, Saint-Maurice

d'Agaune. Trésor de l'Abbaye, Genève

1974. p. 177- - 4: Tiré de: Albert

Brackmann, Gesammelte Aufsätze,
Weimar 1941, pi. I, ill. 4.-5: Tiré de:

Gemäldegalerie Berlin, Munich/
New York 1998, p. 31, n° 27. - 6: Tiré

de: Michael Scholz-Hansel, El Greco.

Der Grossinquisitor. Neues Licht

auf die Schwarze Legende, Francfort-

sur-le-Main 1991 (Kunststück), ill. 19. -
7: Tiré de: Albert Boeckler, Der

Stuttgarter Passionale, Augsbourg 1923,
ill. 89. - 8: Tiré de: Gude Suckale-

Redlefsen, Mauritius: Der heilige Mohr

/ The Black Saint Maurice, Houston/
Munich/Zurich 1987, pi. Il, p. 151. -
9: Tiré de: Ursula Mende-Albert et

Urmgard Hirmer, Die Bronzetüren

des Mittelalters, Munich 1983, pi. 116

ADRESSE DE L'AUTEUR

Jean-Michel Roessli, Département
de Patristique et d'Histoire de l'Eglise
de l'Université de Fribourg, Avenue

de l'Europe 20,1700 Fribourg,

jean-michel.roessli@unifr.ch

2003 3 K-A A*A I5


	Le martyre de la Légion Thébaine : culte et diffusion de l'Antiquité tardive au Moyen Age

