
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 54 (2003)

Heft: 1: Grabmonumente = Monuments funéraires = Monumenti funerari

Artikel: Wege in die Ewigkeit : Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in
der Schweiz

Autor: Flury-Rova, Moritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moritz Flury-Rova

Wege in die Ewigkeit
Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in der Schweiz

Die Gemeinschaft der Lebenden und Toten war

von der Spätantike bis zur Aufklärung eine Eigenheit
des Christentums. Zeugnis dieser engen

Verbundenheit von Diesseits und Jenseits sind

die Grabmonumente, welche in den Kirchen

an prominenten Stellen errichtet wurden. Die

Zurückgebliebenen stellten sich unter den Schutz

verstorbener Wohltäter und Patrone, hatten aber

ihrerseits durch Gebetsleistungen zum

Wohlergehen der Dahingegangenen im Jenseits

beizutragen.

Die privilegierte Oberschicht hat für ihre Toten die Nähe des Kultes

und des Altares gesucht. Der kirchlichen Heilsbotschaft von

der Auferstehung vertraute sie ihre Seelen an - den Kirchenmauern

und -böden ihre Körper. An der Grenze zum Jenseits

hat das Grabmal bis zur Wiedervereinigung am Jüngsten Tag die

Funktion einer durchscheinenden Membran zwischen der Seele

und dem Körper sowie zwischen den Lebenden und den Toten.

Romanik: Stiftung und Stifter
Im Verlauf des 8. Jahrhunderts wurde in der westlichen Kirche

die antike Form der Bestattung im frei stehenden Sarkophag

aufgegeben.' Nur noch Heilige erhielten ihrer Würde entsprechend

solche Grablegen. Ansonsten verschwanden die Leichname

unter dem Boden der Kirche, und lange Zeit scheint es keine

oberirdischen Grabmonumente mehr gegeben zu haben. Wenn

ab dem 12. Jahrhundert wieder Grabmonumente die Kirchenräume

zu bevölkern beginnen, handelt es sich fast durchwegs um

Tumben, d. h. es sind - auch wenn sie teilweise so aussehen -
keine Sarkophage (griech. Fleischfresser) im Wortsinn, denn die

Individuen wurden nicht in ihnen, sondern unter ihnen beigesetzt.

Dies gilt wohl auch für die zwei satteldachförmigen Tum-

bendeckel in St. Johannsen.1 Die beiden um 1 too-i 120 datierten

Stücke knüpfen an die hausförmigen römischen und

frühmittelalterlichen Sarkophage an. Der eine gibt sich durch die ein¬

gravierten Werkzeuge Spitzfläche und Winkeleisen als das Grab

eines Werkmeisters zu erkennen. Im zweiten, durch Rankenwerk

aufwändiger gestalteten und aus vier Einzelteilen zusammengesetzten

Stück wird das Stif'tergrab vermutet (Abb. 1, 2). Die

sichtbare Aufstellung dieser Grabmäler bedeutete wortwörtlich

eine Hervorhebung, die nur besonders verdienten Personen

zuteil wurde. '

Ebenfalls den Klosterstiftern ist ein etwa gleichzeitiges

Grabmonument der Nellenburger im Kloster Allerheiligen in

Schaffhausen gewidmet (Abb. 4).* Wie vermutlich schon das Stiftergrab

in St. Johannsen war es bereits durch die Lage in der Mittelachse!

der Kirche, westlich der Chorschranken, ausgezeichnet. Die

dreifache Tumba besteht aus ebenso vielen Grabplatten, welche die

lebensgrossen Figuren des Grafen Eberhard von Neuenbürg

(I-1075/79), seiner Gattin Ida und von deren Sohn Burkhard

(ti 101/02) zeigen. Den Ehrenplatz, in der Mitte nimmt Eberhard

W%- ..v'-,.
¦

IVA A^A 2003.1



ein, der Allerheiligen als Eigenkloster gegründet hatte und 1064

als Mönch in dessen Gemeinschaft eintrat. Als Stifter hält er das

Modell der Kirche im Arm. Nach dem Tod des Vaters änderte

Burkhard den Status des Klosters, indem er auf alle Vorrechte als

Eigenklosterherr verzichtete. Er steht auf einer Erdscholle und

hält ein Bäumchen mit Wurzelballen, eine festuca, ein

Rechtssymbol, das bei einer Übertragung von Grundeigentum realiter

den Besitzer wechselte. Die Grabplatten sind bildlicher Beweis

für die Gründung und die Eigentumsübertragung der Nellen-

burger und haben damit den «Gehalt einer Urkunde».' Nicht der

Stifter, sondern der Empfänger der Stiftung, das Kloster, hatte in

diesem Sinn ein Interesse an der Vergegenwärtigung des Stifters

und der Beglaubigung der Stiftung. Denn der Stifter selbst sollte

und könnt«! nach seinem Tod noch für die Rechtmässigkeit der

Stiftung einstehen. Anders als heute waren die Toten bis ins

18. Jahrhundert «Personen im rechtlichen Sinn [und damit auch]

Subjekte von Beziehungen der menschlichen Gesellschaft».''

Allerdings würde man dem Mittelalter nicht gerecht, reduzierte

man das Grabbild auf diese rechtliche Funktion. Die religiöse

Verehrung, die manchen Stiftern fast wie Heiligen entgegengebracht

wurde, kann ebenso zum Wunsch nach Vergegenwärtigung

geführt haben. Je nach Fall und Auftraggeber steht somit

mehr die Hoffnung des Konventes auf Fürbitte durch die Stifter

im Vordergrund oder umgekehrt die Hoffnung des Stifters auf

Fürbitte durch den Konvent. Ist doch eine Kirchenstiftung immer

mit dem Auftrag zum liturgischen Gedenken (Memoria) und der

Hoffnung auf das Seelenheil verbunden. Dies wird auch auf dem

Nellenburger Grabmal durch das Lamm Gottes auf dem oberen

Rand der mittleren Platte ausgedrückt, dem beide Grafen ihre

Gaben darbringen.7

Gotik: Vorwegnahme der Auferstehung

In den folgenden Jahrhunderten wird das Grabbild von einem

immer weiteren Personenkreis verwendet. Bischöfe. Adlige, später

auch wohlhabende Bürger lassen das Grabmal mit ihrem

Bildnis versehen. Rechtliche Aspekte wie in Schaffhausen treten

dementsprechend in den Hintergrund, stattdessen manifestiert

sich an den Grabmälern die Hoffnung des Verstorbenen auf das

Jenseits. Mit dem Grab der Königin Anna (geb. Gertrud von Ho-

henberg). der Gemahlin Rudolfs von I labsburg. besitzt die Schweiz

ein weiteres Monument von europäischem Rang (Abb. 3)." Die

1281 in Wien verstorbene Königin wurde auf ihren Wunsch im

Basler Münster beigesetzt, wo bereits zwei ihrer Söhne begraben

waren. Von diesen beiden nahm sie den im Alter von wenigen

Monaten verstorbenen Karl zu sich ins Grab. Die Basler müssen

die Königin verehrt haben, denn sie setzten sie oberirdisch in

einem hinter dem Hochaltar aufgestellten Sarkophag bei. Zwei

krabbenbesetzte Kielbogen bilden den architektonischen Rahmen

für die Figuren der Königin und ihres Sohnes. Anna steht

auf dem Boden der durch den Kielbogen gebildeten Nische, Karls

Füsse ruhen auf einem Löwen. Die Haltung und die Anordnung
der Gewandfalten geben eindeutig zwei in Nischen stehende

Personen wieder. Dieser Sichtweise widersprechen jedoch die

Kissen, die von den Köpfen eingedrückt werden und das Liegen der

Figuren auf der Platte anzeigen. Damit korrespondiert die effektive

horizontale Lage der Platte und der als Konsole dienende

Löwe, der seinerseits auf der Platte kauert, also nicht wie die

Standfiguren orientiert ist. Dieses Paradox der liegenden Standfigur

wurde nicht als Problem empfunden, sondern avancierte

zum Erfolgstypus der mittelalterlichen Grabfigur nördlich der

Alpen.'' Die Königin erscheint in einem seltsam ambivalenten

28*1

Hi m
ft',

¦ ''\

m-m ff#&;

¦ V *''J

X
»

1,2 St. Johannsen, ehemalige
Benediktinerabtei, vierteiliger Sarkophag- oder

Tumbendeckel, um 1100. - Die Bestandteile

wurden bei der Restaurierung 1961-1984
im Umkreis des Kreuzaltares gefunden.

2003 1 K*A A*A J



Zustand. Sie ist auf ihren Sarkophag gebettet als Tote, wie sie

beim Einzug des Leichnams von allen gesehen wurde. "' Gleichzeitig

ist sie auch als Lebende dargestellt, aber als Lebende im

Jenseits. Die Gesichtszüge der 56-Jährigen sind idealisiert, gezeigt

wird nicht die irdische Hülle, sondern bereits der jugendlich

dargestellte Leib der Auferstehung in ewiger Gottesschau." In dem

ganz aufs Jenseits ausgerichteten Hochmittelalter, in dem das

irdische Leben nur als Vorstufe zum richtigen, ewigen Leben

verstanden wurde, so dass nicht das Äussere, sondern das Aussehen

der Seele zählte, konnten die irdischen Gesichtszüge gar kein Ziel

der Darstellung sein. Kommt hinzu, class gemäss dem l'rühscho-

lastischen Universalienrealismus nur das Eine, Allgemeine (z. B.

«der Mensch») reale Substanz ist, das Viele ihm Entsprungene

dagegen nur wechselnde Akzidenz..'2 Nicht Gertrud von Hohen-

berg galt es demnach darzustellen, sondern die habsburgische

Königin, charakterisiert durch ihre Insignien. So kommt es zur

stehend-liegenden Darstellung der Königin Anna, tot und lebend

zugleich, in irdischer Tracht und himmlischem Leib.

Die liegende Standfigur auf der Tumba bleibt nördlich der

Alpen während des ganzen Mittelalters der Grundtypus des

vornehmen Grabmals, der aber architektonisch und ikonografisch

noch bedeutend erweitert wird. Die Tumba kann in eine von

einem Spitz- oder Stichbogen überfangene Wandnische gestellt

oder mit einem Baldachin überhöht werden, sie kann sogar in

'¦ '*&**. ¦•ja?

t vA W
\s

I-«
fc*

k-Jv

v£'.
w> m

«5*»£>

l*^"

A
s. >'Sk*

V
mÊ^

!W

H^

S rm¦VSi
¦

m

1

h

MK
*¦

'¦«:
/».'

iJ

i<

^
8 K*A A*A 2003.1



erhöhter Position auf Konsolen an der Kirchenwand angebracht

werden. Ikonografisch steht fast immer das Schicksal der Seele

des Verstorbenen im Zentrum. Die Hoffnung auf eine Aufnahme

in ehm Himmel wird seit der Romanik z. B. in der Darstellung der

elevatio animae ausgedrückt: eine die Seele verkörpernde kleine

Gestalt wird von Engeln empor getragen." Die Engel übernehmen

die vor allem dem Erzengel Michael zugeeignete Funktion

des Psychopompos (Seelengeleiters).

Ab der Mitte des 13. Jahrhunderts setzt, zunächst in Frankreich,

die bildliche Umsetzung des Totengeleites oder der Totenklage

auf den Tumbaseitenwänden ein. Wir sehen Kleriker mit

den Utensilien des Totenoffiziums (Bücher. Kerzen, Weihrauch-

Fässer und Kreuze), aber auch Angehörige oder Pleurants

(Trauerfiguren). Oft treten Engel an die Stelle des Klerus, sicher ein

Ausdruck der Hoffnung, dass Engel den (guten) Menschen beim Übertritt

ins Jenseits helfen," aber auch eine Verbildlichung der auf

Pseudo-Dionysius Areopagita zurückgehenden Vorstellung von

der Spiegelbildlichkeit des irdischen und himmlischen

Gottesdienstes.1' In der Schweiz befinden sich Pleurants-Reihen

beispielsweise auf den grossen Grabmälern von Neuenburg und La

Sarraz (Abb. S. 2 und 26). Abgekürzt tritt dieselbe Hoffnung auf

Seelengeleit in den oft beim Kopf des Grabbildes dargestellten

tingelpaaren zu Tage, die das Kissen des Verstorbenem anfassen

oder diesen beweihräuchern (Abb. 5).

- ^jg^

1 1 W. A
M»f '-va?: -mit'm

11 H

à

Ww/' 1
' ìwm

3 Basel, Münster, Sarkophagplatte der Königin

Anna, um 1300.

4 Schaffhausen, Kloster Allerheiligen, Grabmal

der Nellenburger, anfangs 12. Jahrhundert. -
Die Fotografie zeigt von der dreifachen,

abgetreppten Tumba die beiden vollständig erhaltenen

Platten Burkhards (links) und Eberhards

(rechts).

5 Neuenburg, Collégiale, Grabmal der Grafen

von Neuenburg, Statue D, 14. Jahrhundert.

6 Epitaph des Rudolf von Brünighofen (Detail)

aus dem Kloster St. Alban, Ende 14. Jahrhundert,

Historisches Museum Basel.

7 Christoph Riggenbach, Grabmal des

Bürgermeisters Hartmann Rot in der Barfüsserkirche

Basel (um 1380), 1845, Rekonstruktionszeichnung

(aus: Mittheilungen der Gesellschaft

für vaterländische Alterthümerin Basel, Heft 3,

1845, Taf. VIII).

Mil.

ÏUJ

..vl.'i'it'M

'",'¦;

r! ¦r

00 ¦

--.
./

¦s
m

2003 1 K'A A-A



Die Darstellung des Totengeleits, die Darstellung von

Handlungen, die sowohl bei der Bestattung als auch immer wieder bei

Jahrzeitmessen am Grab stattfinden, kann verschiedene, sich

ergänzende Ursachen haben. Einmal ist es, «als wolle das Grabmal

dokumentieren, dass der Verstorbene mit allen vorgeschriebenen

Riten, begleitet von den Fürbitten des Klerus und beweint

von seinen Angehörigen, bestattet worden sei».1'' Da an den

Anniversarien sich nahezu alle Riten des Totenoffiziums wiederholen,'7

können Totengeleite auf den Grabmälem aber genauso gut

eine ewige, in Stein gehauene Fortsetzung der Riten für die Seele

bedeuten-sowie die Aufforderung an die Lebenden, die gestifteten

Seelmessen wirklich abzuhalten. Die Bedeutung des Toten¬

gedenkens hängt nicht zuletzt mit der Fegefeuerlehre zusammen,

die sich etwa in der gleichen Zeit zu verbreiten und

durchzusetzen beginnt.'* Das reinigende Feuer wurde zum Ort, an dem

vor dem Eingang in den Himmel die Strafen für die auf Erden

zwar bereuten, aber noch nicht gesühnten Sünden zu ertragen

waren. Durch stellvertretende Bussleistungen und Gebete der

Lebenden sowie besonders durch die heilende Kraft der Messe

konnte der Aufenthalt im Fegefeuer auch nach dem Tod noch

abgekürzt werden. In diesen Kontext sind die Grabmäler seit dem

13. Jahrhundert einzuordnen, sie sind Teil des Seelgerätes und

bezeichnen den Ort für die regelmässigen Messlesungen zugunsten

des Seelenheils.

>>» f:K

X'"'
s

Fi\

2ft
<^jß\\

£ l.H\ hr

t

F

^T ¦ 1.^
Sü2l2! À

% -.£

K ¥

8 La Sarraz, Kapelle St-Antoine, Grabmal

des François I" von La Sarraz, um 1360/70

(Gipsabguss der Liegefigur im Schweizerischen

Landesmuseum).

9 Chur, Kathedrale, Sarkophag des Ortlieb

von Brandis, 1485.

10 Emanuel Büchel, Epitaph des Komturs

Berovon Melchingen (11504) aus

der Johanniterkapelle Basel, um 1745,

Federzeichnung.

10 K>A A>A 2003.1



Spätmittelalter: Demut und Denkmal

Seit dem 13. Jahrhundert wird der Verstorbene oft mit dem

Gebetsgestus der aneinander gelegten Hände dargestellt, also

in ewiger Anbetung. Bei dem mit der Gotik sich verbreitenden

Nischengrab kann die Anbetung entsprechend der Frömmigkeit

individualisiert werden, indem dio Nischenrückwand eine Szene

aus der Heilsgeschichte trägt, in die sich der Verstorbene als

anbetende Devotionsfigur einfügt."' So zeigt eine Grabnische in der

Basler Peterskirche von ca. [380/90 die letzte Misshandlung

Christi vor der Kreuzigung sowie die Grablegung Christi mit

expressiver Trauergestik der Marien. Vor dem Grab knien ein klein-

figuriger Ritter in Kettenhemd und eine Frau, die sich in das

^oÄjnVmrr/iffifW%
•>'V

s?
'HS^& ¦¦;¦'

« cr>

<=/ 39••a
u =J
;, :, "+

_ /,./!..,.a» 3
(33 BS
S=+ »r>

S3- *hi

^*=> «a,G» V'£ gl =3
>alran& «3£ » -

!g °:; '^')4'
m -.1

-».
i_ ¦—

CS
ESB —1 ~5er: /^ TTiS3r*

*B»b

43

Ät^feföt^

Heilsgeschehen vertiefen und mit Christus auf die Aulerstehung

aus dem Grab hoffen.J" In diesem Fall ist nur die Wandmalerei

erhalten; eine bessere Vorstellung von der Anordnung einer

solchen Grabanlage gibt das ebenfalls zerstörte, aber in einer Zeichnung

überlieferte Nischengrab des Basler Bürgermeisters

Hartmann Rot (+1416) in der Barfüsserkirche (Abb. 7). Das Grab

wird um 1380 datiert und entstand demnach etwa zur Zeit als

Rot Bürgermeister wurde." In den Blendarkaden der Tumba

sind Christus und sechs Apostel zu erahnen. Darüber wölbt sich

ein Masswerkbogen. An der Rückwand der Nische ist die Kreuzigung

wiedergegeben, flankiert von kleinen Bildern der sieben

Sakramente. Die durch Christi Tod möglich gewordene und durch

die Sakramente der Kirche vermittelte Erlösung erhofft der

Bürgermeister für seine Seele. Bereits auf dem Höhepunkt der Laufbahn

den Tod vorzubereiten, bezeugt einerseits die Demut des

Magistraten; andererseits ist ein Grabmal dieses Ausmasses

natürlich ebenso ein Instrument der Repräsentation.

Überdeutlich wird die Verbindung von Memoria und

Repräsentation, Grabmal und Denkmal mit dem Grab der Grafen von

Neuenburg in der dortigen Kollegiatskirche (Abb. S. 45). Gleich

beim Hochaltar, am heiligsten Ort der Kirche, erhebt sich das 8 m

hohe Monument, das Louis I"r (I-1373) zu Lebzeiten in Auftrag
gegeben hatte." Alle Figuren sind mit gefalteten Händen dargestellt,

was angesichts des Standortes eine Anbetung des

Sakramentes impliziert. Der Umstand, dass die Ritter in voller Rüstung
erscheinen, ist an sich nicht aussergewöhnlich, denn diese ist

nicht nur Standeszeichen, sondern ebenso Ausdruck der
spirituellen Deutung des Lebens als Kampf für den Glauben und

gegen das Böse.-' Ungewöhnlich ist, dass es, gemäss den Berichten

der jüngsten Restaurierung, nie eine Liegefigur gegeben

hat.'4 Louis I" selbst wird in der grossen Standfigur an der Rückwand

der Nische vermutet; demzufolge könnten die drei
begleitenden Frauen seine Gemahlinnen darstellen. Das Neuenburger
Grabmal ist französischen und italienischen Herrschergrabmä-
lern verwandt, die - allerdings jeweils über einer Liegefigur -
auch eine Stand-, Sitz- oder Reiterfigur des Herrschers aufweisen.

Der thronende Heinrich VII. in Pisa (T1312) oder der reitende

Cangrande della Scala in Verona (t 1329) sind lebend, in einer
ihre Machtposition repräsentierenden Stellung wiedergegeben
und rücken damit eindeutig in die Nähe des Denkmals. Bei den

Neuenburger Grafen wird dieser Umstand durch den Gestus des

Gebetes gemildert, was sie nicht zuletzt in einen liturgischen
Zusammenhang einbindet.

Einen ganz anderen Aspekt der Memoria bringt das etwa

gleichzeitige und formal sehr ähnliche Grabmal des François I"r

von La Sarraz (s. S. 2 und Abb. 8). Wieder stehen in der
Baldachinarchitektur Standbilder von betenden Angehörigen. Der
Verstorbene selbst aber liegt nackt auf der Grabplatte, die auf
der Brust überkreuzten Arme kennzeichnen ihn als Toten.25

Keinerlei Insignien deuten auf seine Stellung im Leben, dafür wird

2003 1 K>A A+A 11



sein Leib von Schlangen und Kröten zernagt. Der Bedeutungsgehalt

erschliesst sich aus Figuren wie derjenigen des Fürsten der

Welt am Strassburger Münster, der - unter dem Kleid mit
demselben Getier besetzt - die Törichten Jungfrauen verführt. Die

nagenden Kröten und Schlangen sind ein Zeichen der Sündhaftigkeit

beziehungsweise der jenseitigen Strafen dafür, und nicht

zufällig sind die Kröten auf Augen, Mund und Genitalien konzentriert.

Es stellt sich die Frage, ob vielleicht sogar ganz direkt der

bedauernswerte Zustand des Verstorbenen im Fegefeuer gezeigt

werden soll. So oder so verbindet sich mit dem demutsvollen

Eingeständnis der Sündhaftigkeit natürlich das Ersuchen um

Fürbitte und Erlösung.

Die Grabplatte des François f von La Sarraz ist meines

Wissens ein Unikum.ztl Sie zeigt denn auch die vielfältigen

Darstellungsmöglichkeiten für Grabbilder im 14. Jahrhundert-von der

verklärten Liegefigur über das denkmalhafte Neuenburger Grabmal

bis zum blossen Leichnam.27 Dem Grabmal von La Sarraz.

verwandt sind die so genannten Transigräber, die ab Ende des

14. Jahrhunderts den sich zersetzenden Leichnam zeigen. Oft

sind es Doppeldecker-Gräber?* die den verwesenden Leichnam

einer traditionellen Liege- oder Kniefigur gegenüberstellen.
Obwohl die Transigräber vordergründig ein Bekenntnis zum con-

temptus mundi (Verachtung aller irdischen Dinge) sind, ist die

Aufmerksamkeit, die der Leichnam dabei erhält, doch bemer-

"'4i:

fc -

%*

«fe->
fev,:.:. i

>-.7S

;[ F
r-^:

-:Vi

fe\. -j

i\-mm.^K
m

¦ ¦-.:¦¦.

\fri'\

»3:

' > ,;

S

Hmmnpmm
Liff\£70[-:sFa0ME|§

MOHAN'S VLKiCrf
mMì mvrmc
mimomcmiTsi

BADt'tM DEWfSi il
I wfe

i'fë-.!

11 Epitaph des Komturs Hermann Schenk

zu Schweinsberg ^1567) aus der ehemaligen

Johanniterkapelle Basel, Historisches Museum

Basel.-Auf einer Zeichnung von Emanuel

Büchel von 1745 ist das ganze Epitaph mit

seitlichen Pilastern und bekrönender Ädikula

zu sehen.

12 Königsfelden, Klosterkirche, Grabplatte
des Hans Ulrichli Frey (T1624).

12 K+A A+A 2003.1



kenswert und kündet nicht nur von den Fortschritten der Medizin

und des Sezierens, sondern überhaupt von einer neuen

Wertschätzung des irdischen Daseins. Denn erst durch die neue

«Liebe zur irdischen Existenz, zur eigenen, wenn auch hinfälligen

Identität».2'' gewinnt deren Ende und Vergänglichkeit ein

neues Gewicht. Während der Tod für die Religion nicht mehr als

ein «zufälliges Ereignis und zugleich das glfickverheissende Tor

zum wirklichen Leben» ist,"' tritt er seit der Mitte des 14. Jahrhunderts

als eigenständige Macht auf. In Petrarcas Trionfi U352-
1374), in Johannes von Tepls Ackermann aus Böhmen [40 l) und

vor allem in den Totentänzen ist der Tod nicht von Gott gesandt

und fragt nicht nach Sünde und Busse. Nicht Himmel oder Hölle

sind das Ziel des Totentanzes, sondern das Beinhaus, die

Vergänglichkeit des Irdischen.

Diese Hinwendung zum Diesseits wird bei den Grabmälern

nicht nur in den Transifiguren spürbar. Anstatt in der Jenseitsschau

werden Verstorbene jetzt auch bei der Ausübung ihres

Berufes oder mit individuellen Porträtzügen dargestellt." Die

Grabplatte des Rudolf von Brünighofen (1-1405). Probst des Basler

St. Albanklosters, zeigt solche Gesichtszüge (Abb. 6), ebenso das

Bildnis des [491 verstorbenen Churer Bischofs Ortlieb von Brandis

(Abb. 9). Gantner beschreibt Ortliebs Sarkophag aus geflecktem

rotem Marmor folgendermassen: «Die breite behagliche

Figur des Bischofs überträgt das Spiel der Farben und des Lieh-

HA
IL,i:.Lt.|\n.Kunt.NM..rvUf lANUENtNI.
IreNCÀHLWHODTi ;rrrvon dirmene

&
-¦¦¦¦¦.

^
.>

<
rifiRK^tf foieö-ir^i<*
MR VNDTVGENTRIO-f ivU

[w Mariavrsla schämt i

felNHI.OENSTARliIHRESAl!
Ì|j-l\ri.DF.KiX>IVLIl'(6V(,(Tf

13 Therwil (BL), Pfarrkirche, Epitaph

der Maria Ursula Scharpf (ti6s6).

14 Johann Peter Frölicher, umgebautes

Epitaph des Joerg Wagner um 1692,

Kloster der Visitation, Solothurn, Sakristei.

Das Epitaph befand sich ursprünglich
in der St. Ursen-Kathedrale. Beim Umbau

zum Sakristeialtar wurde die Inschrifttafel

durch ein Bild des hl. Franz von Sales

und das Porträt des Verstorbenen durch

ein Herz-Jesu-Bild ersetzt.

£i
*to

«a

A
':¦ -

i

\
Ltd-

2003.1 K'A A»A I3



tes in dem unruhigen Stein auf die Bildung des Gewandes, das

wie in leichten Wellenschlägen den mächtigen Körper überzieht.

Jede Erinnerung an die einstige statuarische Haltung, wie sie

etwa bei der Königin Anna so grossartig in Erscheinung tritt, (...]

ist hier gelöscht. Jetzt liegt das Gewand auf dem liegenden Körper,

und diese Neigung zur realistischen Schilderung prägt sich

auch im Gesicht aus, das mit seiner spitzen Nase und dem leichten,

wie fröhlichen Lächeln etwas unmittelbar Sprechendes, völlig

Persönliches hat.»32

Die Gesteinsart und die Bestimmung als echter Sarkophag3'1

heben Ortliebs Grabmal von anderen ab. Beides könnte sich durch

Anregungen aus Italien erklären, wo ab dem 14. Jahrhundert die

oberirdische Bestattung wieder Verbreitung findet. Die Farbe

des Steines erinnert einerseits an wieclerverwenclete antike

Porphyrsarkophage, andererseits könnte die Fleckigkeit eine

Anspielung auf die Vergänglichkeit sein.3'1 Abgesehen von dem

bereits um 1430 errichteten Hochgrab des Bischofs Andreas von

Gualdo in Sitten haben die italienischen Monumentalgräber

kaum auf die Schweiz eingewirkt. Im Gegenteil, mit der

Reformation verschwindet bei uns (in beiden Konfessionen) zunächst

die liegende Grabfigur, allmählich aber auch das Grabbild

überhaupt.

Die Liegefigur wird durch das Epitaph abgelöst, eine in der

Nähe der Bestattung an der Wand angebrachte Tafel. Einfache

Inschriftentafeln, oft in Ergänzung zu einer Grabplatte, gab es

während des ganzen Mittelalters. Seit dem [4. Jahrhundert sind

sie vielfach mit einem Devotionsbild versehen. Im Zuge der

Annäherung des Grabmals an das Denkmal werden nun figürliche

Grabplatten an der Wand aufgestellt.35 Die Grabplatte verliert

damit den Kontakt zum Grab und das Grabbild den Bezug zum

Leichnam. Folgerichtig zeigen die zur Anbringung an der Wand

vorgesehenen Platten keine ambivalenten Liegefiguren mehr,

sondern reine Standfiguren. Zwei Grabplatten aus der Basler

Johanniterkirche veranschaulichen diesen Wandel. Das Epitaph

des Komturs Bero von Melchingen (fr 504) ist noch ganz, wie eine

Grabplatte gestaltet, entsprechend verläuft die Schrift senkrecht

entlang der Längsseiten (Abb. 10). Obwohl der Komtur fest auf

dem Boden der Nische steht (die sonst als Konsolen dienenden

Tiere befinden sich neben ihm), haben seine Hände die

überkreuzte Stellung des aufgebahrten Leichnams, wozu auch die oft

ins Grab mitgegebene Paternoster-Schnur passi36 Allerdings

beginnen die Hände des Bero sich zu regen, indem seine Linke

den Mantelsaum umfasst. Einen Schritt weiter geht das Epitaph

des zwei Generationen später verstorbenen Komturs Flermann

Schenk zu Schweinsberg (fr572). Wie sein Vorgänger hat er

noch eine Gebetsschnur, die er nun aber in der gängigen Weise in

den Händen hält (Abb. 11). Aus dem gotischen Spitzbogen ist bei

der Übersetzung in die Architektursprache der Renaissance eine

(nur in einer Zeichnung überlieferte) mächtige tempelartige Ädi-

kula geworden, welche die Inschrift trägt.

Renaissance: Epigrafikund Emblernatik

Das beinahe zum Standbild gewordene Epitaph des Flermann

Schenk bleibt jedoch eine Ausnahme. Während in allen umliegenden

Ländern im 16. Jahrhundert die Grabmonumente sowohl

architektonisch als auch bezüglich des Figurenprogramms

immer grossartigere Dimensionen annehmen, verschwindet das

figürliche Grabbild in der Schweiz nach der Reformation nahezu

gänzlich. Auch in katholischen Gebieten erhielten fortan fast nur
noch Heiligengräber eine Liegefigur, etwa diejenigen der Eremiten

in Hergiswald, Altdorf und Wolfenschiessen.37 Vereinzelte

Epitaphe mit Porträts und wenige, stilistisch allesamt retardierende

Rittergrabmäler mit Liegefiguren in Rheinfelclen, Romont und

Mammern sowie die aussergewöhnliche Sitzfigur des Albrecht

von VVattenwyl in Obercliessbach bestätigen als Ausnahmen

die Regel (Abb. S.42).38 Exemplarisch zeigt sich der Umgang

mit Grabbildern am Schicksal der Alabasterfigur vom Grabmal

des französischen Hugenottenführers Herzog Henri de Rohan

(ti638). Bereits kurz nach der Aufstellung in der Kathedrale

von Genfmusste die später zerstörte Figur verdeckt werden, «da

sie viele für eine Heiligenfigur gehalten hätten».39 Während auf

der reformierten Seite die Zurückhaltung bei der Grabgestaltung

nicht verwundert, mögen auf katholischer Seite die Vorschriften

des Mailänder Erzbischofs Karl Borromäus (1538-1584) zur

Einschränkung der Grabmonumente beigetragen haben. Mehrfach

weist er darauf hin, class keine Gräber und nicht minder deren

Verzierungen über den Kirchenboden vorstehen dürften. Ebenso

verwahrt er sich gegen die an Gräbern angebrachten Waffen,

Trophäen und Siegeszeichen, welche die Kirchen wie Kriegslage!'

aussehen lassen würden.'1"

Auf den Epitaphen treten an die Stelle des Bildnisses des

Verstorbenen Text und Emblernatik. Das Grabmal des Erasmus von

Rotterdam (+1536) im Basler Münster zeigt die neuen Tendenzen

besonders pointiert. Es besteht im Wesentlichen aus der Inschrift,

die seine überragende Gelehrsamkeit preist und die Namen seiner

Freunde nennt, die das Epitaph zwei Jahre nach seinem Tod

errichten Hessen. Wie in der Antike treten an die Stelle der
Gebets- und Fürbittbeziehungen die Bande der diesseitigen Freundschaft.

Der Tote lebt in deren Erinnerung und im Ruhm seiner

Taten weiter."' Erasmus' Freund Thomas Monis hatte ißioeben
diesen Umgang mit dem Tod bei den Bewohnern von Utopia

beschrieben: «Dagegen die Toten, die frohgemut und voll guter

Hoffnung dahingegangen sind, betrauert niemand, sondern mit

Gesang geleitet man sie zur Bestattung, [...] errichtet ein Denkmal

auf der Grabstätte mit den Ehrentiteln des Verstorbenen.

Heimgekehrt von der Bestattung, spricht man von seinem

Charakter und seinen Taten, und kein Abschnitt seines Lebens wird

dabei häufiger und lieber durchgenommen als sein seliger Tod.»-'2

Wenn antike Formeln und Symbole in der Folge ab und zu auf

Grabmälern auftauchen, dürfen sie nicht darüber hinwegtäuschen,

class - ausser bei einzelnen Gelehrten - die christlichen

14 K*A A+A 2003.1



\
#~

»¦

m 'S:-
<

fc>

;¦y
t ^~/ &

^*** «.:

•¦

fi H I.\l\s|'. ' OIS
IMP ir^inin W'\

' ' 1lu\,-
PLU. <IHIS i I U'i II'

V

r
I '

Jwi^^^^^P^^"

^.**
pi)s'

*=»¦

e>*¦ Çf*

>-.

> /
***N^/ r. r

2003.1 K»A A*A I5



Jenseitsvorstellungen weiterhin dominant bleiben. Und in den

allermeisten Fällen sind auch die ausführlichsten Lobreden

implizit oder explizit mit einer Jenseitshoffnung oder einem Aufruf

zur Fürbitte'verknüpft. Prägendes Element sowohl der Ikonogra-

fie wie der Epigrafik wird das Memento mori. Wie sich dieses

ungezwungen mit der christlichen Auferstehungshoffnung verbindet,

zeigt z.B. die Grabplatte des 1624 mit zehn Monaten verstorbenen

Hans Ulrichli Frey in der Klosterkirche Königsfelden

(Abb. 12). Der ergreifende Text der Umschrift lautet: «Hie un-

derm Stein wol in der Erden lit ein Kleinkind mus z'Aschen warden

wirt widerum ufstan saliklich und mit Got laben ewiklich».

Unter dem Allianzwappen sitzt ein Kind, den einen Arm auf einen

Schädel aufgestützt, in der anderen Hand einen Knochen

haltend. Was hier auf dem Kindergrab zum makabren Spielzeug

verkommt, ist eigentlich das beliebte Emblem, das auf das

geflügelte Wort nascentes morimur (mit der Geburt beginnt das

Sterben) anspielt.43 Die Erläuterung des Emblems bei Nicolas

Reusner (e 581) gibt die ausführliche christlich-eschatologische

Deutung: «Was freust du dich so, schöner Knabe, am Bilde des

Todes? Was zeigt der Totenschädel, was die kurze Stunde an?

Lebe im Gedanken an den Tod, dann lebst du fromm, [...] dann

wirst du fromm sterben und glücklich leben nach dem Tode. Der

Tod ist der heilige Zugang zum neuen Leben.»"" Auf dem Epitaph

der Maria Ursula Scharpf (71656) in Therwil (BL) erscheint über

•

i|>(u>'

*ß \

wÊÊ^^^htW

¦¦

:
v

m
•^ 1

1,

f .¦: #m^";i,wm^«*><<*i**mmm^^^m

\
15 Johann August Nahl, Grabmal des

Hieronymus von Erlach, 1751, Pfarrkirche

Hinclelbank.

16 Luzern, Friedhof der Hofkirche, Epitaph
des Jost Bernhard Hartmann (ti752).

l6 K*A Ai-A 2003.1



der Beweinung Christi dasselbe Emblem in seiner klassischen

Form (Abb. 13): Das Kind ist in ruhiger Denkerpose dargestellt,

seine rechte Hand liegt auf der Sanduhr. Diese spielt neben der

allgemeinen Bedeutung der Vergänglichkeit hier zudem auf das

Motto mors certa - hora incerta (sicher ist der Tod. unsicher die

Stunde) an, das ebenfalls in der Epitaph-Überschrift anklingt:
«Gedenck 0 Mensch oft an dein End, den gäben Thocl Got von dir
wend». Der plötzliche, unvorbereitete Tod beraubte den Katholiken

noch wie im Mittelalter nicht nur des Sterbesakramentes,

sondern auch der Möglichkeit, seine Sünden zu bereuen und zu

beichten - eine unabdingbare Voraussetzung für die Aufnahme

in den Himmel.

Barock: Die Tugenden als Seelengeleiter
Erst ab der Mitte des 17. Jahrhunderts treten vor allem im Gebiet

des alten Staates Bern wieder Grabmäler auf mit einfachen

Figurenprogrammen sowie in verschiedenen Barockklöstern Stifteroder

Konventsepitaphe.'• Fast durchwegs stehen Personifikationen

von Tugenden im Zentrum dieser Monumente, während auf

die Darstellung des Verstorbenen weiterhin verzichtet wird. Ein

solches Epitaph von ca. 1692 ist (zu einem Altar umgebaut) im

Frauenkloster der Visitation in Solothurn erhalten (Abb. 14).4''

Die durch ein Bild ersetzte Gedenktafel ist von zwei Karyatiden

gerahmt. Ihnen zu Füssen sitzen zwei Tugenden, die Fides mit

dem eucharistischen Kelch und vermutlich die Spes. Sie stehen

für die Tugendhaftigkeit des Verstorbenen, dessen Porträt (durch

ein Herz-Jesu-Bild ersetzt) von Putten empor getragen wird.

Brennende Urnen auf dem Gebälk symbolisieren das ewige

Leben. Die beiden flankierenden Engel sind wohl weniger eine

Anspielung auf das Jüngste Gericht als ein Genius (antiker Schutzgeist)

und eine Personifikation der Fama, die den (unsterblichen)

Ruhm des Verstorbenen mit ihrer Posaune verkündet.

«Fulgebit quasi Stella in perpétuas A'.ternitates» ([Die Seele]

wird sternengleich leuchten bis in ewige Unsterblichkeit),

prophezeit die Fama im Epitaph des I.uzerner Schultheissen .lost

Bernhard Hartmann (T1752) und bringt ihm den Lorbeerkranz

(Abb. 16). In der Inschrift wird die Botschaft der Fama erläutert.

Nach der Lobrede auf seine guten Staatsdienste und der

Nennung der Verwandten wendet sie sich an den Betrachter: «Während

du vorbeigehst. Wanderer, wünsche den Manen [gemeint:

der SeeleI des Landesvaters Gutes, und denk daran, dass alles

vorübergeht; nur die Seelen der Sterblichem bleiben durch

Tugenden und Verdienste unsterblich in unserer Zeit und leuchten

in der anderen lim Jenseitsl sternengleich bis in ewige

Unsterblichkeit.»

Petrarca hatte in seinen Trionfi das Bild entworfen vom Ruhm,

der den Tod überwindet, seinerseits zwar von der Zeit überwunden

wird, die aber wiederum der Ewigkeit weichen muss. Weder

bei Petrarca noch auf den barocken Epitaphen ist diese Ruhmessucht

antichristlich zu verstehen. Gerade die Inschrift Hart-

manns drückt sehr deutlich aus. dass sein Ruhm nicht nur den

Nachfahren, sondern auch im Jenseits leuchten soll. Diese

Ruhmesthematik wird auf katholischer wie protestantischer Seite

gleichermassen verwendet, so dass deren Sepulkralkunst sich

praktisch nicht unterscheidet. Das katholische Jenseits mit dem

Fegefeuer und den kirchlichen Unterstützungsleistungen weicht

zwar fundamental vom reformierten Jüngsten Gericht ab. doch

verliert auch auf katholischer Seite die 'Todesstunde die entscheidende

Bedeutung für das Jenseits, die sie im späten Mittelalter

hatte. Robert Bellarmins (1542-1621) De arte bene moriendi

(von der Kunst des guten Sterbens) verlegt die 'Todesvorbereitung

auf das ganze Leben: «qui cupit bene mori, bene vivat» (wer gut

zu sterben begehrt, lebe gut).47 Vanitas-Darstellungen, wie das

Kind mit dem Schädel oder die Skelette als Schildhalter auf

Hartmanns Epitaph, sollen das ganze Leben hindurch an die

Vergänglichkeit erinnern. Sie sind deshalb nicht speziell der

Sepulkralkunst verbunden, sondern durchziehen alle Lebensbereiche.

Wenn nun die Leistungen des ganzem Lebens bedeutsam werden,
verdienen es diese, am Ende gebührend gepriesen zu werden.

Leichenpredigt und Epitaph bieten dafür Raum, doch lassen

Beschreibungen von Fürstenbegräbnissen ahnen, dass der ganze
barocke Festapparat für solche Feierlichkeiten aufgeboten wurde.48

Andeutungen davon haben sich in den Grabmälern

niedergeschlagen Der auf vielen Epitaphen in erhöhter Position dargestellte

Sarkophag, die makabren Schildhalter Hartmanns, aber
ebenso die fast obligaten Trophäen und Prunkwappenschilde
und das vielfach halb über den Sarg gezogene Bahrtuch evo-

z.ieren die castra doloris, anlässlich von Begräbnis und Jahrzeitmessen

aufgestellte Kulissen.4" Besonders eloquent kommt die

barocke 'Théâtralik am Grabmal des Hieronymus von Erlach (TI748)
in Ilindelbank zum Ausdruck (Abb. 15).•'¦" Der über drei Stufen
erhobene und mit Standesz.eichen bedeckte Sarkophag wird durch
die Fortitudo gerade zugedeckt. Eine geflügelte Allegorie der

Trauer sitzt auf den Stufen, eine weitere Allegorie, vielleicht die

Fortuna, hat soeben die Inschrift vollendet. Während die Fama
wiederum den Lorbeerkranz darbringt, befestigt Chronos don

Wappenschild an der Pyramide. Im Gegensatz zu Petrarca stellt
sich hier sogar die Zeil in den Diensl (1rs Ruhmes.

Ahnlich wie mit dem Totengeleit in Neuenburg oder La Sarraz
wird auch hier der Moment des Abschiedes verewigt. Zeigten
mittelalterliche Grabmäler die Verstorbenen oft in vorauseilender
1 loffnung im Zustand ewiger Seligkeit, in der Erwartung der Krone
des ewigen Lebens, so führt das barocke Zeremoniell dazu, dass

bei Staatsmännern der Tod (ähnlich wie bei Thomas Morus) zur
Bekrönung des verdienstvollen Lebens wird. •' Die Tugenden bereiten

derweil den Weg in den Himmel: «Virtutibus itur ad astra». -

2003 1 K-A A*A 17



Résumé

De l'Antiquité tardive à l'époque des Lumières, la solidarité entre les

vivants et les morts est une particularité du christianisme. Les monuments

funéraires, qui occupent des emplacements privilégiés dans

les églises, témoignent de ce lien étroit entre la vie ici-bas et l'au-

delà. Les vivants se placent sous la protection des bienfaiteurs

défunts et des saints patrons, mais de leur côté, par des actes de prière,

ils sont tenus de contribuer à la béatitude des morts dans l'au-delà.

Les monuments funéraires médiévaux, comme celui d'Anne de

Habsbourg à Bâle, représentent des morts ayant obtenu le salut éternel.

Les inscriptions tombales nous apprennent que la Renaissance et

l'Humanisme ajoutent à l'idée du soutien réciproque la perpétuité de

l'amitié et de la gloire d'ici-bas. Bien que l'espoir du salut garde toute

son importance, on réalise a posteriori que de nombreux monuments

funéraires mettent l'accent sur la vie terrestre passée.

Riassunto

La solidarietà fra vivi e morti costituì un aspetto caratteristico del

cristianesimo dalla tarda antichità all'Illuminismo. I monumenti

funebri eretti nelle chiese in punti di particolare rilievo testimoniano di

questo intimo legame fra mondo terreno e oltretomba. I vivi si

affidavano alla protezione di benefattori defunti e di santi patroni, ma

dovevano contribuire a loro volta, attraverso la preghiera, alla pace

delle anime trapassate. I monumenti funebri medioevali a carattere

figurativo, come quello di Anna d'Asburgo a Basilea, raffigurano il

defunto già nello stato di eterna beatitudine. Le iscrizioni funebri rivelano

che il Rinascimento e l'Umanesimo affiancarono al concetto di

assistenza reciproca un'inedita esaltazione dell'amicizia e della gloria

terrene, ritenute immortali. Sebbene la speranza in una vita

ultraterrena sia rimasta immutata, in molti monumenti viene dunque

a prevalere lo sguardo retrospettivo che pone l'accento sulla vita

trascorsa in questo mondo.

ANMERKUNGEN

i Hans Körner, Grabmonumente

des Mittelalters, Darmstadt 1997,

S. 79; Patrick Perm, tes sarcophages

mérovingiens, in: Naissance des arts

chrétiens. Atlas des monuments
paléochrétiens de la France, Paris 1991,

S. 288-305, hier S. 298.

2 Andres Moser, Die Kunstdenkmäler

des Kantons Bern, tandband 2,

Der Amtsbezirk Erlach. DerAmtsbezirk

Nidaui. Teil, Basel 1998, S. 158-159.

3 Die besondere Wertschätzung

der Werkmeister im Mittelalter ist

durch eine Vielzahl von Grabmälern

und Inschriften belegt, vgl. Luc Mojon,

St. Johannsen. Beiträge zum Bauwesen

des Mittelalters aus den Baufor-

schungen in der ehemaligen

Benediktinerabtei 1961-1984, Bern 1986

(Schriftenreihe der Erziehungsdirektion

des Kt. Bern).

4 Zuletzt ausführlich behandeltvon

Christine Sauer, Fundath und Memoria,

Göttingen 1993 (Veröffentlichungen

des Max-Planck-lnstitutsfürGe-

schichte 109), S. 93-103.

5 Ebd., S. 103, zitiert Manfred Wolf

Mosel, Die Anfänge des plastischen

Figurengrabmals in Deutschland,

Diss. Würzburg 1970, S. 55.

6 Otto Gerhard Oexle, Die Gegenwart

derToten,in: Death in the Middle

Ages, Löwen 1983 (Mediaevalia Lova-

niensia Series 1,9), S. 22. Das gleiche

Verständnis verraten auch die Berichte

von Wiedergängern, die ihr Recht

einfordern, etwa die Legende von Urso

und Fridolin, die auf das 6-/7. Jahrhundert

zurückgeht, vgl. PeterJezler

(Hrsg.). Himmel, Hölle, Fegefeuer.

Das Jenseits im Mittelalter,
Ausstellungskat. Schweizerisches Lancles-

museum, Zürich, 1994, S. 248.

7 Sauer 1993 (wie Anm. 4), S. 98-

102. Zur Beziehung Stifter-Klostergemeinschaft

und zur liturgischen

Memoria vgl. auch Oexle 1983 (wie

Anm. 6), S. 26-30.

8 Daniel Grütter, Das Grabmal der

Königin Anna von Habsburg im Basler

Münster, in: Kunst+Architektur in der

Schweiz 53, 2002, Heft 1, S. 60-63.

9 Zur liegenden Standfigur: Erwin

Panofsky, Tomb Sculpture. Four tec-

tures on Its Changing Aspects from

Ancient Egypt to Bernini, London

1992, S. 52-56; Adolf Rein le, Dos

stellvertretende Bildnis, Zürich/München

1984,5.221-225.

10 Heinrich Wölfflin, Das Grabmal

der Königin Anna im Münsterzu Basel,

in: idem, Kleine Schriften, Basel 1946,

S. 212-218, paraphrasiert S. 213 Wur-

stisensChronikvon Baselvon 1580,

S. 140: DieTote «war balsamiert, hatte

einen gelben seidenen Rock an mit

Gold und ein weissseidenesTuch auf

dem Haupt darauf von Gold und

Edelsteinen eine Krone war».

11 Emile Mâle, l'art religieux de la fin
du Moyen Age en France, Paris '1949,
S. 400-401. Allerdings ist seine Deutung

zu eng, wenn er die Darstellungen

auf das Auferstehungsalter Christi

von 33 Jahren eingrenzt. Kritisch dazu

Gerhard Schmidt, Typen und Bildmotive

des spätmittelalterlichen

Monumentalgrabes, in: Skulptur und

GrabmaldesSpätmittelaltersin Rom

und Italien. Wien 1990 (Publikationen

des Historischen Instituts beim

Österreichischen Kulturinstitut in Rom,

Abteilung 1, Bd. 10), S. 13-80,

hierS.62-63.

12 Günther Mensching, Das

Allgemeine und das Besondere. Der

Ursprung des modernen Denkens im

Mittelalter. Stuttgart 1992, S. 19.

13 Z.B.aufdemSarkophagderDona

Sancha, heute im Benediktinerinnen-

klostervon Jaca (Aragon), um 1100,

oder auf der Grabplatte des Presbyters

Brunovon Hildesheim (tii94).
14 Vgl. etwa Darstellungen in Ars

moriendi-Büchern. Vgl. auch Renate

Kroos, Grabbräuche - Grabbilder, in:

Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert

des liturgischen Gedenkens im

Mittelalter, München 1984 (Münster-

sche Mittelalterschriften 48), S. 285-

353, hier S. 287-288.

15 Pseudo-Dionysius Areopagita,

Über die himmlische Hierarchie,

übersetzt von Günter Heil, Stuttgart

1986 (Bibliothek der griechischen

Literatur 22).

16 Schmidti990 (wie Anm.11),

S. 24-25.

17 Kroos 1984 (wie Anm. 14),

S. 299-300.
18 Ausstellungskat. Himmel, Hölle,

Fegefeuer 1994 (wie Anm. 6).

19 Zur Devotionsfigur vgl. Reinle

1984 (wie Anm. 9), S. 31-42. Eine

bemerkenswerte voüplastische

Devotionsfigur befindet sich in St. Leonhard

in Basel, vgl. Ylva Meyer, Memoria und

Repräsentation im 34. Jahrhundert.

Die Grabkapelle des Hüglin von Schönegg

in der Basler St. teonhardskirche,

in: Georges-Bloch-Jahrbuch des

Kunsthistorischen Instituts der Universität

Zürich 6,1999, S. 31-53.

20 Ursula Räber-Keel, Grabn/sche

mit den Efringerwappen, in: Die Parier

und derSchöne Stil, hrsg. von Anton

Legner, Ausstellungskat. Schnütgen-

museum, Köln, 1978, S. 307-308.
Vermutlich Grab der Familie von Efringen.

21 Casimir Hermann Baer, Die

Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt3,

Basel 1941,5.256-257.

22 Totamque machinam ob memo-

nam fabrefecit. Une étude pluridisciplinaire

du tombeau des comtes de

Neuchâtel, in: Revue historique neu-

chäteloise, 5. Serie, 1,1997, S. 155-

194, hier S. 159; vgl. auch Ciaire Piguet,

Marc Stähli, te tombeau des comtes

de Neuchâtel, im vorliegenden Heft,

S.44-53.

23 Vgl. Hiob 7,1: «Ist nicht Kriegsdienst

(militia) des Menschen Leben

auf der Erde?» und Eph. 6,10-17.

Vgl. auch Viviane Egli, Gebärdensprache

und Bedeutung mittelalterlicher

Rittergrabbilder, Diss. Zürich 1987,

S. 67-69.

24 Totamque machinam 1997

(wie Anm. 22), S. 189-191.

25 Esistdieseinedermöglichen

Armstellungen von Begrabenen,

vgl. Georges Descceudres, Gebärden

des Todes, in: Georges-Bloch-Jahrbuch

des Kunsthistorischen Instituts

der Universität Zürich 6,1999, S. 7-29,
Abb. 13.

26 Kurt Bauch, Das mittelalterliche

Grabbild, Berlin/New Yorki976,
S. 253, Abb. 376, vergleicht mit La

Sarraz das Grabbild eines Ehepaares

in Lowthorpe (Yorkshire). Die bekleideten

Körperwerdenvon Wurzeln

l8 K>A A>A 2003 1



umfangen und an den Seiten von Krö-

tenangenagt. Hier ist eindeutigdie

Verwesung des Leichnams in der Erde

gemeint, während in La Sarraz das

Gewicht nicht auf der Zersetzung des

Leichnams, sondern auf der Sündhaftigkeit

liegt.

27 Auch Schmidt 1990 (wie Anm. 11)

verweist zu Recht darauf, dass nicht

eine chronologische Abfolge verschiedener

Grabmalstypen definiert werden

kann, sondern dass - innerhalb

von durchauszeitgebundenen

Rahmenbedingungen-regionale und

persönliche Vorlieben oder Anliegen

den Typus bestimmten.

28 Panofskyi992(wieAnm.9),S.64.

29 Ruggiero Romano, Alberto

Tenenti (Hrsg.), Die Grundlegung

der modernen Welt. Spätmittelalter,

Renaissance, Reformation,
Frankfurt/M. 1976 (Fischer Weltgeschichte

12), S. 120.

30 Ebenda,S.117.Vgl.auchAlberto

Tenenti, Il senso della morte e l'amore

della vita nel Rinascimento (Francia e

Italia), Turin ''1977.

31 Beispiele bei Schmidt 1990 (wie

Anm. 11), S. 66-70. Dieser Zuwendung

zum Partikularen entspricht Wilhelm

von Ockham (ti348), mit dem sich

in der Universalienfrage der

Nominalismus endgültig durchgesetzt hat.

Mensching 1992 (wie Anm. 12),

S. 318-367.

32 Joseph Gantner, Kunstgeschichte

der Schweiz, Bd. 2, Frauenfeld 1947,

S. 321.

33 Erwin Poeschel, Die

Grabdenkmäler in der Kathedrale zu Chur,

in: Jahresbericht der Historisch¬

antiquarischen Gesellschaftvon

Graubünden 75,1945, S. 1-80, hier

S.15-16.

34 Francis de Quervain, Steine

schweizerischer Kunstdenkmäler,

Zürich 1979 (Veröffentlichungen des

Instituts für Denkmalpflege an der

ETHZ3),S.24,Anm.5.

35 Körner 1997 (wie Anm. 1),

S.171-181.

36 Die Paternoster-Schnur ist eine

Vorläuferin des Rosenkranzes. Zur

StellungderArmevgl. Descoeudres

1999 (wie Anm. 25), Abb. 13.

37 Jan Straub, Die Heiligengräber der

Schweiz, Diss. Zurich 1987, S. 113-131.

38 ZuAlbrechtvonWattenwylvgl.
den Beitragvon Manuel Kehrli, Chro-

nos und weinender Putto. Bernische

Grabdenkmäler des 17. und 18.

Jahrhunderts, im vorliegenden Heft,

S. 37-43-

39 Adolf Reinle, Kunstgeschichte der

Schweiz, Bd. 3, Frauenfeld 1956, S. 142.

40 Acta Ecclesiae Mediolanensis a

Carlo Cardinalis S. Praxedis Archiepiscopo

condita, Federici card. Borromaei

Archiepiscopi Mediolani iussu undi-

que diligentius edita, Mailand 1599,

S. 36,124-125,273. Vgl. auch Mathias

Steinmann, Der Friedhof im Hof, in:

Kulturdes Erinnerns, Einsiedeln 2001,

S. 41-75, hier S. 44-45,49.
41 J.M.C. Toynbee, Death and Burial

in the Roman World, Baltimore/London

1971, S. 35-36,61-62; Romano/Tenenti

1976 (wie Anm. 29), S. 124-130;

Philippe Ariès, Geschichte des Todes,

München/Wien 1980, S. 276.

42 Thomas Morus, C/fop/a, übersetzt

von Gerhard Ritter, Berlin 1922 (Klassi¬

ker der Politik 1), S. 101-102. Vgl. auch

Oexle 1983 (wie Anm. 6), S. 25-26.

43 Regula Odermatt-Bürgi,

Todesdarstellungen in der Innerschweizer

Kunst vom 14. bis 18. Jahrhundert, in:

Der Geschichtsfreund 149,1996,

S. 125-192, hier S. 141.

44 Nach Arthur Henkel, Albrecht

Schöne (Hrsg.), Emblemata. Handbuch

zur Sinnbildkunst des XVI. und

XVI I.Jahrhunderts, Stuttgart/Weimar

1967, Sp. 997-998.

45 Vgl. Kehrli2003(wieAnm.38);
Reinle 1956 (wie Anm. 39), S. 356,

nennt die Stifterepitaphe in St. Urban,

Muri und Einsiedeln.

46 Erika Emi, Johann Peter Fröticher

(1662-1723), in: Jahrbuch für Solo-

thurnische Geschichte 50,1977,
S. 5-150, hier S. 63-66, vermutet in

diesem Werk das Epitaph für den Alt-

schultheissen HansJoergWagner.

47 Robert Bellarmin, Opuscule quin-

que, Venedig 1761, Bd. 5, De arte bene

moriendi, 1. Buch, 1. Kapitel. Vgl.

auch Tenenti 1977 (wie Anm. 30),

S- 330-335-
48 Norbert Bolin, «Sterben ist mein

Gewinn» (Phil 1,21). Ein Beitrag zur

evangel. Funeralkomposition der

deutschen Sepulkralkultur des

Barock. 1550-1750, Diss. Köln 1989

(Kasseler Studien zur Sepulkralkultur

5), S. 26-40.

49 Vgl.z.B.MagdalenaHawlik-van

de Water, Der Schöne Tod. Zeremonial-

strukturen des Wiener Hofes bei Tod

und Begräbnis zwischen 1640 und

1740, Wien 1989, S. 165-184. In Bero-

münster war ein solcher Katafalk

anfangsdiesesjahrhunderts noch

erhalten: Robert Ludwig Suter, Das

Berodenkmal in der Stiftskirche Bero-

münster, in: Das Denkmal und die Zeit.

Alfred A. Schmid zum 70. Geburtstag,

Luzern 1990, S. 335-338.

50 Thomas Weidner, Die

Grabmonumente von Johann August Naht

in Hindelbank, in: Berner Zeitschrift

fürGeschichteund Heimatkunde 57,

!995.S. 51-102.

51 Michel Vovelle, ta mort et l'occident

de 1300a nos jours,Paris 1983,

S.315.

52 Devise des Herzogs Federico

da Montefeltro (1444-1482) in

den Intarsien seines Studiolo in

Urbino. Vgl. Ariès 1980 (wie Anm. 41),

S.276.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1,2,15: Kantonale Denkmalpflege,

Bern.-3: Kunsthistorisches Institut
der Universitätzürich.-4: Museum

zu Allerheiligen, Schaffhausen. -
5: Atelier Marc Stähli, Auvernier. -
6,11: Historisches Museum, Basel. -
8: Schweizerisches Landesmuseum,

Zürich, Neg. 31335.-9: Kathedralstiftung

der Diözese Chur. -10: Staatsarchiv

Basel.-12,16: Moritz Flury-

Rova, Trogen. -13: Foto-Archiv

Denkmalpflege Kanton Basel-Landschaft,

Liestal. -14: Kantonale

Denkmalpflege, Solothurn

ADRESSE DES AUTORS

Moritz Flury-Rova, lie. phil. I,

Kunsthistoriker, Berg 141,9043 Trogen

2003 1 K*A A*A I9


	Wege in die Ewigkeit : Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in der Schweiz

