Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 54 (2003)

Heft: 1: Grabmonumente = Monuments funéraires = Monumenti funerari

Artikel: Wege in die Ewigkeit : Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in
der Schweiz

Autor: Flury-Rova, Moritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moritz Flury-Rova

Wege in die Ewigkeit

Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in der Schweiz

Die Gemeinschaft der Lebenden und Toten war

von der Spatantike bis zur Aufklarung eine Eigenheit
des Christentums. Zeugnis dieser engen
Verbundenheit von Diesseits und Jenseits sind

die Grabmonumente, welche in den Kirchen

an prominenten Stellen errichtet wurden. Die Zuriick-
gebliebenen stellten sich unter den Schutz
verstorbener Wohltater und Patrone, hatten aber
ihrerseits durch Gebetsleistungen zum
Wobhlergehen der Dahingegangenen im Jenseits
beizutragen.

Die privilegierte Oberschicht hat fiir ihre Toten die Néihe des Kul-
tes und des Altares gesucht. Der kirchlichen Heilsbotschaft von
der Auferstehung vertraute sie ihre Seelen an - den Kirchen-
mauern und -béden ihre Korper. An der Grenze zum Jenseits
hat das Grabmal bis zur Wiedervereinigung am Jiingsten Tag die
Funktion einer durchscheinenden Membran zwischen der Seele

und dem Korper sowie zwischen den Lebenden und den Toten.

Romanik: Stiftung und Stifter

Im Verlauf des 8. Jahrhunderts wurde in der westlichen Kirche
die antike Form der Bestattung im frei stehenden Sarkophag
aufgegeben." Nur noch Heilige erhielten ihrer Wiirde entspre-
chend solche Grablegen. Ansonsten verschwanden die Leichname
unter dem Boden der Kirche, und lange Zeit scheint es keine
oberirdischen Grabmonumente mehr gegeben zu haben. Wenn
ab dem 12. Jahrhundert wieder Grabmonumente die Kirchen-
riume zu bevolkern beginnen, handelt es sich fast durchwegs um
Tumben, d.h. es sind - auch wenn sie teilweise so aussehen -
keine Sarkophage (griech. Fleischfresser) im Wortsinn, denn die
Individuen wurden nicht in ihnen, sondern unter ihnen beige-
setzt. Dies gilt wohl auch fiir die zwei satteldachformigen Tum-
bendeckel in St. Johannsen.” Die beiden um 1100-1120 datierten
Stiicke kniipfen an die hausformigen romischen und frithmit-

telalterlichen Sarkophage an. Der eine gibt sich durch die ein-

6 K*+A A*A 2003.1

gravierten Werkzeuge Spitzfliche und Winkeleisen als das Grab
eines Werkmeisters zu erkennen. Im zweiten, durch Rankenwerk
aufwindiger gestalteten und aus vier Einzelteilen zusammen-
gesetzten Stiick wird das Stiftergrab vermutet (Abb. 1, 2). Die
sichtbare Aufstellung dieser Grabmiiler bedeutete wortwortlich
eine Hervorhebung, die nur besonders verdienten Personen zu-
teil wurde.”

Ebenfalls den Klosterstiftern ist ein etwa gleichzeitiges Grab-
monument der Nellenburger im Kloster Allerheiligen in Schaff-
hausen gewidmet (Abb. 4).* Wie vermutlich schon das Stiftergrab
in St. Johannsen war es bereits durch die Lage in der Mittelachse
der Kirche, westlich der Chorschranken, ausgezeichnet. Die drei-
fache Tumba besteht aus ebenso vielen Grabplatten, welche die
lebensgrossen Figuren des Grafen Eberhard von Nellenburg

(t1075/79), seiner Gattin Ida und von deren Sohn Burkhard

(trro1/02) zeigen. Den Ehrenplatz in der Mitte nimmt Eberhard




ein, der Allerheiligen als Eigenkloster gegriindet hatte und 1064
als Monch in dessen Gemeinschaft eintrat. Als Stifter hilt er das
Modell der Kirche im Arm. Nach dem Tod des Vaters édnderte
Burkhard den Status des Klosters, indem er auf alle Vorrechte als
Eigenklosterherr verzichtete. Er steht auf einer Erdscholle und
hélt ein Biumchen mit Wurzelballen, eine festuca, ein Rechts-
symbol, das bei einer Ubertragung von Grundeigentum realiter
den Besitzer wechselte. Die Grabplatten sind bildlicher Beweis
fiir die Griindung und die Eigentumsiibertragung der Nellen-
burger und haben damit den «Gehalt einer Urkunde».® Nicht der
Stifter, sondern der Empfinger der Stiftung, das Kloster, hatte in
diesem Sinn ein Interesse an der Vergegenwiirtigung des Stifters
und der Beglaubigung der Stiftung. Denn der Stifter selbst sollte
und konnte nach seinem Tod noch fiir die Rechtméssigkeit der
Stiftung einstehen. Anders als heute waren die Toten bis ins
18. Jahrhundert «Personen im rechtlichen Sinn [und damit auch]
Subjekte von Beziehungen der menschlichen Gesellschaft».® Al-
lerdings wiirde man dem Mittelalter nicht gerecht, reduzierte
man das Grabbild auf diese rechtliche Funktion. Die religiose
Verehrung, die manchen Stiftern fast wie Heiligen entgegen-
gebracht wurde, kann ebenso zum Wunsch nach Vergegenwiir-
tigung gefiihrt haben. Je nach Fall und Auftraggeber steht somit
mehr die Hoffnung des Konventes auf Fiirbitte durch die Stifter
im Vordergrund oder umgekehrt die Hoffnung des Stifters auf
Fiirbitte durch den Konvent. Ist doch eine Kirchenstiftung immer
mit dem Auftrag zum liturgischen Gedenken (Memoria) und der
Hoffnung auf das Seelenheil verbunden. Dies wird auch auf dem
Nellenburger Grabmal durch das Lamm Gottes auf dem oberen
Rand der mittleren Platte ausgedriickt, dem beide Grafen ihre

Gaben darbringen.’

Gotik: Vorwegnahme der Auferstehung

In den folgenden Jahrhunderten wird das Grabbild von einem
immer weiteren Personenkreis verwendet. Bischofe, Adlige, spé-
ter auch wohlhabende Biirger lassen das Grabmal mit ihrem
Bildnis versehen. Rechtliche Aspekte wie in Schaffhausen treten
dementsprechend in den Hintergrund, stattdessen manifestiert
sich an den Grabmiilern die Hoffnung des Verstorbenen auf das
Jenseits. Mit dem Grab der Konigin Anna (geb. Gertrud von Ho-
henberg), der Gemahlin Rudolfs von Habsburg, besitzt die Schweiz
ein weiteres Monument von europiischem Rang (Abb.3).* Die
1281 in Wien verstorbene Konigin wurde auf ihren Wunsch im
Basler Miinster beigesetzt, wo bereits zwei ihrer Sohne begraben
waren. Von diesen beiden nahm sie den im Alter von wenigen
Monaten verstorbenen Karl zu sich ins Grab. Die Basler miissen
die Konigin verehrt haben, denn sie setzten sie oberirdisch in
einem hinter dem Hochaltar aufgestellten Sarkophag bei. Zwei
krabbenbesetzte Kielbogen bilden den architektonischen Rah-
men fiir die Figuren der Konigin und ihres Sohnes. Anna steht
aufdem Boden der durch den Kielbogen gebildeten Nische, Karls
Fiisse ruhen auf einem Lowen. Die Haltung und die Anordnung
der Gewandfalten geben eindeutig zwei in Nischen stehende Per-
sonen wieder. Dieser Sichtweise widersprechen jedoch die Kis-
sen, die von den Kopfen eingedriickt werden und das Liegen der
Figuren auf der Platte anzeigen. Damit korrespondiert die effek-
tive horizontale Lage der Platte und der als Konsole dienende
Lowe, der seinerseits auf der Platte kauert, also nicht wie die
Standfiguren orientiert ist. Dieses Paradox der liegenden Stand-
Jigur wurde nicht als Problem empfunden, sondern avancierte
zum Erfolgstypus der mittelalterlichen Grabfigur nérdlich der

Alpen.’ Die Konigin erscheint in einem seltsam ambivalenten

1,2 St.Johannsen, ehemalige Benedik-
tinerabtei, vierteiliger Sarkophag- oder
Tumbendeckel, um 1100. - Die Bestandteile
wurden bei der Restaurierung 1961-1984
im Umkreis des Kreuzaltares gefunden.

2003.1 K*A A*A 7



Zustand. Sie ist auf ihren Sarkophag gebettet als Tote, wie sie
beim Einzug des Leichnams von allen gesehen wurde." Gleichzei-
tig ist sie auch als Lebende dargestellt, aber als Lebende im Jen-
seits. Die Gosichtsziige der 56-Jihrigen sind idealisiert, gezeigt
wird nicht die irdische Hiille, sondern bereits der jugendlich dar-
gestellte Leib der Auferstehung in ewiger Gottesschau.'' In dem
ganz aufs Jenseits ausgerichteten Hochmittelalter, in dem das ir-
dische Leben nur als Vorstufe zum richtigen, ewigen Leben ver-
standen wurde, so dass nicht das Aussere, sondern das Aussehen
der Seele zéhlte, konnten die irdischen Gesichtsziige gar kein Ziel
der Darstellung sein. Kommt hinzu, dass geméss dem friithscho-

lastischen Universalienrealismus nur das Eine, Allgemeine (z. B.

8  K*A A+A 2003.1

«der Mensch») reale Substanz ist, das Viele ihm Entsprungene
dagegen nur wechselnde Akzidenz.' Nicht Gertrud von Hohen-
berg galt es demnach darzustellen, sondern die habsburgische
Konigin, charakterisiert durch ihre Insignien. So kommt es zur
stehend-liegenden Darstellung der Konigin Anna, tot und lebend
zugleich, in irdischer Tracht und himmlischem Leib.

Die liegende Standfigur auf der Tumba bleibt nordlich der
Alpen withrend des ganzen Mittelalters der Grundtypus des vor-
nehmen Grabmals, der aber architektonisch und ikonografisch
noch bedeutend erweitert wird. Die Tumba kann in eine von
einem Spitz- oder Stichbogen i{iberfangene Wandnische gestellt

oder mit einem Baldachin tiberh6ht werden, sie kann sogar in




erhohter Position auf Konsolen an der Kirchenwand angebracht
werden. Ikonografisch steht fast immer das Schicksal der Seele
des Verstorbenen im Zentrum. Die Hoffnung auf eine Aufnahme
in den Himmel wird seit der Romanik z. B. in der Darstellung der
elevatio animae ausgedriickt: eine die Seele verkorpernde kleine
Gestalt wird von Engeln empor getragen.' Die Engel iberneh-
men die vor allem dem Erzengel Michael zugeeignete Funktion
des Psychopompos (Seelengeleiters).

Ab der Mitte des 13. Jahrhunderts setzt, zunéchst in Frank-
reich, die bildliche Umsetzung des Totengeleites oder der Toten-
klage auf den Tumbaseitenwinden ein. Wir sehen Kleriker mit

den Utensilien des Totenoffiziums (Biicher, Kerzen, Weihrauch-

3 Basel, Miinster, Sarkophagplatte der Konigin
Anna, um 1300.

4 Schaffhausen, Kloster Allerheiligen, Grabmal
der Nellenburger, anfangs 12. Jahrhundert. -

Die Fotografie zeigt von der dreifachen, abge-
treppten Tumba die beiden vollstandig erhaltenen
Platten Burkhards (links) und Eberhards

(rechts).

5 Neuenburg, Collégiale, Grabmal der Grafen
von Neuenburg, Statue D, 14. Jahrhundert.

6 Epitaph des Rudolfvon Briinighofen (Detail)
aus dem Kloster St. Alban, Ende 14. Jahrhundert,
Historisches Museum Basel.

7 Christoph Riggenbach, Grabmal des Biirger-
meisters Hartmann Rot in der Barfiisserkirche
Basel (um 1380), 1845, Rekonstruktionszeichnung
(aus: Mittheilungen der Gesellschaft

fiir vaterldndische Alterthiimerin Basel, Heft 3,
1845, Taf. VIII).

fisser und Kreuze), aber auch Angehorige oder Pleurants (Trauer-
figuren). Oft treten Engel an die Stelle des Klerus, sicher ein Aus-
druck der Hoffnung, dass Engel den (guten) Menschen beim Uber-
tritt ins Jenseits helfen," aber auch eine Verbildlichung der auf
Pseudo-Dionysius Areopagita zuriickgehenden Vorstellung von
der Spiegelbildlichkeit des irdischen und himmlischen Gottes-
dienstes."” In der Schweiz befinden sich Pleurants-Reihen bei-
spielsweise auf den grossen Grabmiéilern von Neuenburg und La
Sarraz (Abb. S. 2 und 26). Abgekiirzt tritt dieselbe Hoffnung auf
Seelengeleit in den oft beim Kopf des Grabbildes dargestellten

Engelpaaren zu Tage, die das Kissen des Verstorbenen anfassen

oder diesen beweihrduchern (Abb. 5).

2003.1 K*A A*A 9



Die Darstellung des Totengeleits, die Darstellung von Hand-
lungen, die sowohl bei der Bestattung als auch immer wieder bei
Jahrzeitmessen am Grab stattfinden, kann verschiedene, sich
erginzende Ursachen haben. Einmal ist es, «als wolle das Grab-
mal dokumentieren, dass der Verstorbene mit allen vorgeschrie-
benen Riten, begleitet von den Fiirbitten des Klerus und beweint

"“Da an den An-

von seinen Angehorigen, bestattet worden sei».
niversarien sich nahezu alle Riten des Totenoffiziums wiederho-
len,'” konnen Totengeleite auf den Grabmélern aber genauso gut
eine ewige, in Stein gehauene Fortsetzung der Riten fiir die Seele
bedeuten - sowie die Aufforderung an die Lebenden, die gestifte-

ten Seelmessen wirklich abzuhalten. Die Bedeutung des Toten-

10 K+A A*+A 2003.1

gedenkens hingt nicht zuletzt mit der Fegefeuerlehre zusam-
men, die sich etwa in der gleichen Zeit zu verbreiten und durch-
zusetzen beginnt." Das reinigende Feuer wurde zum Ort, an dem
vor dem Eingang in den Himmel die Strafen fiir die auf Erden
zwar bereuten, aber noch nicht gesiihnten Siinden zu ertragen
waren. Durch stellvertretende Bussleistungen und Gebete der
Lebenden sowie besonders durch die heilende Kraft der Messe
konnte der Aufenthalt im Fegefeuer auch nach dem Tod noch ab-
gekiirzt werden. In diesen Kontext sind die Grabmiiler seit dem
13. Jahrhundert einzuordnen, sie sind Teil des Seelgerdtes und
bezeichnen den Ort fiir die regelméssigen Messlesungen zugun-

sten des Seelenheils.

8 LaSarraz, Kapelle St-Antoine, Grabmal
des Frangois I von La Sarraz, um 1360/70

(Gipsabguss der Liegefigur im Schweizerischen
Landesmuseum).

9 Chur, Kathedrale, Sarkophag des Ortlieb
von Brandis, 1485.

10 Emanuel Blichel, Epitaph des Komturs
Bero von Melchingen (t1504) aus

der Johanniterkapelle Basel, um 1745,
Federzeichnung.



Spéatmittelalter: Demut und Denkmal

Seit dem 13. Jahrhundert wird der Verstorbene oft mit dem
Gebetsgestus der aneinander gelegten Hénde dargestellt, also
in ewiger Anbetung. Bei dem mit der Gotik sich verbreitenden
Nischengrab kann die Anbetung entsprechend der Frommigkeit
individualisiert werden, indem die Nischenriickwand eine Szene
aus der Heilsgeschichte trigt, in die sich der Verstorbene als an-
betende Devotionsfigur einfiigt." So zeigt eine Grabnische in der
Basler Peterskirche von ca. 1380/90 die letzte Misshandlung
Christi vor der Kreuzigung sowie die Grablegung Christi mit ex-
pressiver Trauergestik der Marien. Vor dem Grab knien ein klein-

figuriger Ritter in Kettenhemd und eine Frau, die sich in das

|
|

..;‘.'_-.@z

2 X melihinge?

Fbeko

10

Heilsgeschehen vertiefen und mit Christus auf die Auferstehung
aus dem Grab hoffen.”” In diesem Fall ist nur die Wandmalerei
erhalten; eine bessere Vorstellung von der Anordnung einer sol-
chen Grabanlage gibt das ebenfalls zerstorte, aber in einer Zeich-
nung iiberlieferte Nischengrab des Basler Biirgermeisters Hart-
mann Rot (+1416) in der Barfiisserkirche (Abb. 7). Das Grab
wird um 1380 datiert und entstand demnach etwa zur Zeit als
Rot Biirgermeister wurde.”" In den Blendarkaden der Tumba
sind Christus und sechs Apostel zu erahnen. Dariiber wolbt sich
ein Masswerkbogen. An der Riickwand der Nische ist die Kreuzi-
gung wiedergegeben, flankiert von kleinen Bildern der sieben
Sakramente. Die durch Christi Tod moglich gewordene und durch
die Sakramente der Kirche vermittelte Erlosung erhofft der Biir-
germeister fiir seine Seele. Bereits auf dem Hohepunkt der Lauf-
bahn den Tod vorzubereiten, bezeugt einerseits die Demut des
Magistraten; andererseits ist ein Grabmal dieses Ausmasses
natiirlich ebenso ein Instrument der Représentation.
Uberdeutlich wird die Verbindung von Memoria und Reprii-
sentation, Grabmal und Denkmal mit dem Grab der Grafen von
45). Gleich
beim Hochaltar, am heiligsten Ort der Kirche, erhebt sich das 8 m

Neuenburg in der dortigen Kollegiatskirche (Abb. S

hohe Monument, das Louis I'" (+1373) zu Lebzeiten in Auftrag
gegeben hatte.” Alle Figuren sind mit gefalteten Hiinden darge-
stellt, was angesichts des Standortes eine Anbetung des Sakra-
mentes impliziert. Der Umstand, dass die Ritter in voller Riistung
erscheinen, ist an sich nicht aussergewdhnlich, denn diese ist
nicht nur Standeszeichen, sondern ebenso Ausdruck der spiri-
tuellen Deutung des Lebens als Kampf fiir den Glauben und
gegen das Bose.” Ungewdhnlich ist, dass es, gemiiss den Berich-
ten der jiingsten Restaurierung, nie eine Liegefigur gegeben
hat.* Louis 1" selbst wird in der grossen Standfigur an der Riick-
wand der Nische vermutet; demzufolge konnten die drei beglei-
tenden Frauen seine Gemahlinnen darstellen. Das Neuenburger
Grabmal ist franzdsischen und italienischen Herrschergrabmii-
lern verwandt, die - allerdings jeweils iiber einer Liegefigur -
auch eine Stand-, Sitz- oder Reiterfigur des Herrschers aufwei-
sen. Der thronende Heinrich VII. in Pisa (+1312) oder der reiten-
de Cangrande della Scala in Verona (+1329) sind lebend, in einer
ihre Machtposition reprisentierenden Stellung wiedergegeben
und riicken damit eindeutig in die Nihe des Denkmals. Bei den
Neuenburger Grafen wird dieser Umstand durch den Gestus des
Gebetes gemildert, was sie nicht zuletzt in einen liturgischen
Zusammenhang einbindet.

Einen ganz anderen Aspekt der Memoria bringt das etwa
gleichzeitige und formal sehr dhnliche Grabmal des Frangois I
von La Sarraz (s.S.2 und Abb. 8). Wieder stehen in der Bal-
dachinarchitektur Standbilder von betenden Angehérigen. Der
Verstorbene selbst aber liegt nackt auf der Grabplatte, die auf
der Brust iiberkreuzten Arme kennzeichnen ihn als Toten.* Kei-

nerlei Insignien deuten auf seine Stellung im Leben, dafiir wird

2003.1 K+*A A+A 11



11

sein Leib von Schlangen und Kroten zernagt. Der Bedeutungsge-
halt erschliesst sich aus Figuren wie derjenigen des Fiirsten der
Welt am Strassburger Miinster, der — unter dem Kleid mit dem-
selben Getier besetzt — die Térichten Jungfrauen verfiihrt. Die
nagenden Kroten und Schlangen sind ein Zeichen der Stindhaf-
tigkeit beziehungsweise der jenseitigen Strafen dafiir, und nicht
zufillig sind die Kroten auf Augen, Mund und Genitalien konzen-
triert. Es stellt sich die Frage, ob vielleicht sogar ganz direkt der
bedauernswerte Zustand des Verstorbenen im Fegefeuer gezeigt
werden soll. So oder so verbindet sich mit dem demutsvollen Ein-
gestindnis der Stindhaftigkeit natiirlich das Ersuchen um Fiir-

bitte und Erlosung.

12 K+A A+A 2003.1

Die Grabplatte des Frangois I von La Sarraz ist meines Wis-

26

sens ein Unikum.*" Sie zeigt denn auch die vielféltigen Darstel-
lungsmoglichkeiten fiir Grabbilder im 14. Jahrhundert - von der
verklirten Liegefigur {iber das denkmalhafte Neuenburger Grab-
mal bis zum blossen Leichnam.*” Dem Grabmal von La Sarraz
verwandt sind die so genannten Transigriber, die ab Ende des
14.Jahrhunderts den sich zersetzenden Leichnam zeigen. Oft
sind es Doppeldecker-Griber,” die den verwesenden Leichnam
einer traditionellen Liege- oder Kniefigur gegeniiberstellen. Ob-
wohl die Transigriber vordergriindig ein Bekenntnis zum con-
temptus mundi (Verachtung aller irdischen Dinge) sind, ist die

Aufmerksamkeit, die der Leichnam dabei erhilt, doch bemer-

11 Epitaph des Komturs Hermann Schenk

zu Schweinsberg (t1567) aus der ehemaligen
Johanniterkapelle Basel, Historisches Museum
Basel. - Auf einer Zeichnung von Emanuel
Biichelvon 1745 ist das ganze Epitaph mit
seitlichen Pilastern und bekrénender Adikula
zu sehen.

12 Konigsfelden, Klosterkirche, Grabplatte
des Hans Ulrichli Frey (t1624).



kenswert und kiindet nicht nur von den Fortschritten der Medi-
zin und des Sezierens, sondern tiberhaupt von einer neuen Wert-
schitzung des irdischen Daseins. Denn erst durch die neue
«Liebe zur irdischen Existenz, zur eigenen, wenn auch hinfélli-
gen Identitit»,” gewinnt deren Ende und Verginglichkeit ein
neues Gewicht. Wihrend der Tod fiir die Religion nicht mehr als
ein «zufilliges Ereignis und zugleich das gliickverheissende Tor
zum wirklichen Leben» ist,* tritt er seit der Mitte des 14. Jahrhun-
derts als eigenstindige Macht auf. In Petrarcas Trionfi (1352—
1374), in Johannes von Tepls Ackermann aus Bohmen (1401) und
vor allem in den Totenténzen ist der Tod nicht von Gott gesandt

und fragt nicht nach Siinde und Busse. Nicht Himmel oder Holle

13 Therwil (BL), Pfarrkirche, Epitaph
der Maria Ursula Scharpf (t1656).

14 Johann Peter Frélicher, umgebautes
Epitaph des Joerg Wagner (?) um 1692,
Kloster der Visitation, Solothurn, Sakristei. -
Das Epitaph befand sich urspriinglich

in der St. Ursen-Kathedrale. Beim Umbau
zum Sakristeialtar wurde die Inschrifttafel
durch ein Bild des hl. Franz von Sales

und das Portrét des Verstorbenen durch

ein Herz-Jesu-Bild ersetzt.

sind das Ziel des Totentanzes, sondern das Beinhaus, die Ver-
giinglichkeit des Irdischen.

Diese Hinwendung zum Diesseits wird bei den Grabmiélern
nicht nur in den Transifiguren spiirbar. Anstatt in der Jenseits-
schau werden Verstorbene jetzt auch bei der Ausiibung ihres Be-
rufes oder mit individuellen Portriitziigen dargestellt.*' Die Grab-
platte des Rudolf von Briinighofen (+1405), Probst des Basler
St. Albanklosters, zeigt solche Gesichtsziige (Abb. 6), ebenso das
Bildnis des 1491 verstorbenen Churer Bischofs Ortlieb von Bran-
dis (Abb. 9). Gantner beschreibt Ortliebs Sarkophag aus gefleck-
tem rotem Marmor folgendermassen: «Die breite behagliche

Figur des Bischofs iibertrigt das Spiel der Farben und des Lich-

2003.1 K*A AtA 13



tes in dem unruhigen Stein auf die Bildung des Gewandes, das
wie in leichten Wellenschldgen den méchtigen Korper tiberzieht.
Jede Erinnerung an die einstige statuarische Haltung, wie sie
etwa bei det’ Konigin Anna so grossartig in Erscheinung tritt, [...]
ist hier geloscht. Jetzt liegt das Gewand auf dem liegenden Kor-
per, und diese Neigung zur realistischen Schilderung prégt sich
auch im Gesicht aus, das mit seiner spitzen Nase und dem leich-
ten, wie frohlichen Lacheln etwas unmittelbar Sprechendes, vol-
lig Persouliches hat.»*

Die Gesteinsart und die Bestimmung als echter Sarkophag®
heben Ortliebs Grabmal von anderen ab. Beides kénnte sich durch
Anregungen aus Italien erkldren, wo ab dem 14. Jahrhundert die
oberirdische Bestattung wieder Verbreitung findet. Die Farbe
des Steines erinnert einerseits an wiederverwendete antike Por-
phyrsarkophage, andererseits konnte die Fleckigkeit eine An-
spielung auf die Vergénglichkeit sein.** Abgesehen von dem be-
reits um 1430 errichteten Hochgrab des Bischofs Andreas von
Gualdo in Sitten haben die italienischen Monumentalgréber
kaum auf die Schweiz eingewirkt. Im Gegenteil, mit der Refor-
mation verschwindet bei uns (in beiden Konfessionen) zunéchst
die liegende Grabfigur, allméhlich aber auch das Grabbild iiber-
haupt.

Die Liegefigur wird durch das Epitaph abgelost, eine in der
Néhe der Bestattung an der Wand angebrachte Tafel. Einfache
Inschriftentafeln, oft in Ergdnzung zu einer Grabplatte, gab es
wihrend des ganzen Mittelalters. Seit dem 14. Jahrhundert sind
sie vielfach mit einem Devotionsbild versehen. Im Zuge der An-
niherung des Grabmals an das Denkmal werden nun figiirliche
Grabplatten an der Wand aufgestellt.* Die Grabplatte verliert
damit den Kontakt zum Grab und das Grabbild den Bezug zum
Leichnam. Folgerichtig zeigen die zur Anbringung an der Wand
vorgesehenen Platten keine ambivalenten Liegefiguren mehr,
sondern reine Standfiguren. Zwei Grabplatten aus der Basler
Johanniterkirche veranschaulichen diesen Wandel. Das Epitaph
des Komturs Bero von Melchingen (+1504) ist noch ganz wie eine
Grabplatte gestaltet, entsprechend verlduft die Schrift senkrecht
entlang der Lingsseiten (Abb. 10). Obwohl der Komtur fest auf
dem Boden der Nische steht (die sonst als Konsolen dienenden
Tiere befinden sich neben ihm), haben seine Hénde die tiber-
kreuzte Stellung des aufgebahrten Leichnams, wozu auch die oft
ins Grab mitgegebene Paternoster-Schnur passt.*® Allerdings
beginnen die Hénde des Bero sich zu regen, indem seine Linke
den Mantelsaum umfasst. Einen Schritt weiter geht das Epitaph
des zwei Generationen spéter verstorbenen Komturs Hermann
Schenk zu Schweinsberg (+1572). Wie sein Vorginger hat er
noch eine Gebetsschnur, die er nun aber in der gingigen Weise in
den Hénden hélt (Abb. 11). Aus dem gotischen Spitzbogen ist bei
der Ubersetzung in die Architektursprache der Renaissance eine
(nur in einer Zeichnung {iberlieferte) méchtige tempelartige Adi-

kula geworden, welche die Inschrift tréigt.

14 K+A A+A 2003.1

Renaissance: Epigrafik und Emblematik

Das beinahe zum Standbild gewordene Epitaph des Hermann
Schenk bleibt jedoch eine Ausnahme. Wahrend in allen umliegen-
den Lindern im 16. Jahrhundert die Grabmonumente sowohl
architektonisch als auch beziiglich des Figurenprogramms im-
mer grossartigere Dimensionen annehmen, verschwindet das
figiirliche Grabbild in der Schweiz nach der Reformation nahezu
génzlich. Auch in katholischen Gebieten erhielten fortan fast nur
noch Heiligengriber eine Liegefigur, etwa diejenigen der Eremi-
tenin Hergiswald, Altdorf und Wolfenschiessen.*” Vereinzelte Epi-
taphe mit Portréits und wenige, stilistisch allesamt retardierende
Rittergrabmiiler mit Liegefiguren in Rheinfelden, Romont und
Mammern sowie die aussergewtéhnliche Sitzfigur des Albrecht
von Wattenwyl in Oberdiessbach bestétigen als Ausnahmen
die Regel (Abb. S.42).** Exemplarisch zeigt sich der Umgang
mit Grabbildern am Schicksal der Alabasterfigur vom Grabmal
des franzosischen Hugenottenfiihrers Herzog Henri de Rohan
(t1638). Bereits kurz nach der Aufstellung in der Kathedrale
von Genf musste clie spiter zerstorte Figur verdeckt werden, «da
sie viele fiir eine Heiligenfigur gehalten hétten».* Wéahrend auf
der reformierten Seite die Zuriickhaltung bei der Grabgestaltung
nicht verwundert, mogen auf katholischer Seite die Vorschriften
des Maildnder Erzbischofs Karl Borroméus (1538-1584) zur Ein-
schriankung der Grabmonumente beigetragen haben. Mehrfach
weist er darauf hin, dass keine Griber und nicht minder deren
Verzierungen iiber den Kirchenboden vorstehen diirften. Ebenso
verwahrt er sich gegen die an Gribern angebrachten Waffen,
Trophéen und Siegeszeichen, welche die Kirchen wie Kriegslager
aussehen lassen wiirden.*

Aufden Epitaphen treten an die Stelle des Bildnisses des Ver-
storbenen Text und Emblematik. Das Grabmal des Erasmus von
Rotterdam (+1536) im Basler Miinster zeigt die neuen Tendenzen
besonders pointiert. Es besteht im Wesentlichen aus der Inschrift,
die seine iiberragende Gelehrsamkeit preist und die Namen sei-
ner Freunde nennt, die das Epitaph zwei Jahre nach seinem Tod
errichten liessen. Wie in der Antike treten an die Stelle der Ge-
bets- und Fiirbittbeziehungen die Bande der diesseitigen Freund-
schaft. Der Tote lebt in deren Erinnerung und im Ruhm seiner
Taten weiter.*' Erasmus’ Freund Thomas Morus hatte 1516 eben
diesen Umgang mit dem Tod bei den Bewohnern von Utopia
beschrieben: «Dagegen die Toten, die frohgemut und voll guter
Hoffnung dahingegangen sind, betrauert niemand, sondern mit
Gesang geleitet man sie zur Bestattung, [...] errichtet ein Denk-
mal auf der Grabstdtte mit den Ehrentiteln des Verstorbenen.
Heimgekehrt von der Bestattung, spricht man von seinem Cha-
rakter und seinen Taten, und kein Abschnitt seines Lebens wird
dabei hdufiger und lieber durchgenommen als sein seliger Tod.»*

Wenn antike Formeln und Symbole in der Folge ab und zu auf
Grabmiélern auftauchen, diicfen sie nicht dariiber hinwegtédu-

schen, dass — ausser bei einzelnen Gelehrten — die christlichen



HS tHOK
Wt pEssss CCONS

IMP @V FARGGRO A

ONBAM

€ "1
:7.‘ PEDE STRIS LEGLORYS TS
LT GENER®CAMPEMARE SEE [t

2003.1 K+A A*A 15




Jenseitsvorstellungen weiterhin dominant bleiben. Und in den
allermeisten Féllen sind auch die ausfiihrlichsten Lobreden im-
plizit oder explizit mit einer Jenseitshoffnung oder einem Aufruf
zur Flirbitte'verkniipft. Priagendes Element sowohl der Ikonogra-
fie wie der Epigrafik wird das Memento mori. Wie sich dieses un-
gezwungen mit der christlichen Auferstehungshoffnung verbin-
det, zeigt z. B. die Grabplatte des 1624 mit zehn Monaten verstor-
benen Hans Ulrichli Frey in der Klosterkirche Konigsfelden
(Abb. 12). Der ergreifende Text der Umschrift lautet: «Hie un-
derm Stein wol in der Erden lit ein Kleinkind mus z’Aschen wiir-
den wirt widerum ufstan saliklich und mit Got liben ewiklich».

Unter dem Allianzwappen sitzt ein Kind, den einen Arm auf einen

RARIE) E'R( A

| ABA i
DE. PE[K:I()NF ne. REPUBLICA, o €
BONIIS o OMNBUS: OPFIME MERITO
DEVOTT AD UNERES U§Q lul
i UH IN €O DE A

! FLXVILPRATX
.umwxmusns P;\IRM I Sl RIO,SUSLUCTU
DUM TTRANSIS VIA
PIIS PATRIZA, P/\TR!S MANmUS BENP PRECARE
‘ SIRE OMNIA COCITA:
H SOLAS /\le\s MOR’L‘\UUM I’LRVIR’I UTFM« \Amm
wmomm ES INUFOCSECULO PERENNAR

IN PE W‘ '

16 K+A A*A 2003.1

Schiidel aufgestiitzt, in der anderen Hand einen Knochen hal-
tend. Was hier auf dem Kindergrab zum makabren Spielzeug
verkommt, ist eigentlich das beliebte Emblem, das auf das ge-
fliigelte Wort nascentes morimur (mit der Geburt beginnt das
Sterben) anspielt.” Die Erlduterung des Emblems bei Nicolas
Reusner (1581) gibt die ausfiihrliche christlich-eschatologische
Deutung: «Was freust du dich so, schoner Knabe, am Bilde des
Todes? Was zeigt der Totenschidel, was die kurze Stunde an?
Lebe im Gedanken an den Tod, dann lebst du fromm, [...] dann
wirst du fromm sterben und gliicklich leben nach dem Tocle. Der
Tod ist der heilige Zugang zum neuen Leben.»** Auf dem Epitaph
der Maria Ursula Scharpf (+1656) in Therwil (BL) erscheint iiber

15 Johann August Nahl, Grabmal des
Hieronymus von Erlach, 1751, Pfarrkirche
Hindelbank.

16 Luzern, Friedhof der Hofkirche, Epitaph
des Jost Bernhard Hartmann (t1752).



der Beweinung Christi dasselbe Emblem in seiner klassischen
Form (Abb.13): Das Kind ist in ruhiger Denkerpose dargestellt,
seine rechte Hand liegt auf der Sanduhr. Diese spielt neben der
allgemeinen Bedeutung der Verginglichkeit hier zudem auf das
Motto mors certa — hora incerta (sicher ist der Tod, unsicher die
Stunde) an, das ebenfalls in der Epitaph-Uberschrift anklingt:
«Gedenck o Mensch oft an dein End, den gihen Thod Got von dir
wend». Der plotzliche, unvorbereitete Tod beraubte den Katholi-
ken noch wie im Mittelalter nicht nur des Sterbesakramentes,
sondern auch der Moglichkeit, seine Siinden zu bereuen und zu
beichten - eine unabdingbare Voraussetzung fiir die Aufnahme

in den Himmel.

Barock: Die Tugenden als Seelengeleiter

Erst ab der Mitte des 17. Jahrhunderts treten vor allem im Gebiet
des alten Staates Bern wieder Grabméiler auf mit einfachen Figu-
renprogrammen sowie in verschiedenen Barockklostern Stifter-

oder Konventsepitaphe.” Fast durchwegs stehen Personifikati-

onen von Tugenden im Zentrum dieser Monumente, withrend auf

die Darstellung des Verstorbenen weiterhin verzichtet wird. Ein
solches Epitaph von ca. 1692 ist (zu einem Altar umgebaut) im
Frauenkloster der Visitation in Solothurn erhalten (Abb. 14).*°
Die durch ein Bild ersetzte Gedenktafel ist von zwei Karyatiden
gerahmt. Thnen zu Fiissen sitzen zwei Tugenden, die Fides mit
dem eucharistischen Kelch und vermutlich die Spes. Sie stehen
fiir die Tugendhaftigkeit des Verstorbenen, dessen Portriit (durch
ein Herz-Jesu-Bild ersetzt) von Putten empor getragen wird.
Brennende Urnen auf dem Gebiilk symbolisieren das ewige Le-
ben. Die beiden flankierenden Engel sind wohl weniger eine An-
spielung auf das Jiingste Gericht als ein Genius (antiker Schutz-
geist) und eine Personifikation der Fama, die den (unsterblichen)
Ruhm des Verstorbenen mit ihrer Posaune verkiindet.

«Fulgebit quasi Stella in perpetuas Aiternitates» ([Die Seele]
wird sternengleich leuchten bis in ewige Unsterblichkeit), pro-
phezeit die Fama im Epitaph des Luzerner Schultheissen Jost
Bernhard Hartmann (+1752) und bringt ihm den Lorbeerkranz
(Abb. 16). In der Inschrift wird die Botschaft der Fama erliutert.
Nach der Lobrede auf seine guten Staatsdienste und der Nen-
nung der Verwandten wendet sie sich an den Betrachter: «Wiih-
rend du vorbeigehst, Wanderer, wiinsche den Manen [gemeint:
der Seele] des Landesvaters Gutes, und denk daran, dass alles
voriibergeht; nur die Seelen der Sterblichen bleiben durch Tu-
genden und Verdienste unsterblich in unserer Zeit und leuchten
in der anderen [im Jenseits| sternengleich bis in ewige Unsterb-
lichkeit.»

Petrarca hatte in seinen Trionfi das Bild entworfen vom Ruhm,
der den Tod tiberwindet, seinerseits zwar von der Zeit tiberwun-
den wird, die aber wiederum der Ewigkeit weichen muss. Weder
bei Petrarca noch auf den barocken Epitaphen ist diese Ruhmes-

sucht antichristlich zu verstehen. Gerade die Inschrift Hart-

manns driickt sehr deutlich aus, dass sein Ruhm nicht nur den
Nachfahren, sondern auch im Jenseits leuchten soll. Diese Ruh-
mesthematik wird auf katholischer wie protestantischer Seite
gleichermassen verwendet, so dass deren Sepulkralkunst sich
praktisch nicht unterscheidet. Das katholische Jenseits mit dem
Fegefeuer und den kirchlichen Unterstiitzungsleistungen weicht
zwar fundamental vom reformierten Jiingsten Gericht ab, doch
verliert auch auf katholischer Seite die Todesstunde die entschei-
dende Bedeutung fiir das Jenseits, die sie im spiten Mittelalter
hatte. Robert Bellarmins (1542-1621) De arte bene moriendi
(von der Kunst des guten Sterbens) verlegt die Todesvorbereitung
auf das ganze Leben: «qui cupit bene mori, bene vivat» (wer gut
zu sterben begehrt, lebe gut).*” Vanitas-Darstellungen, wie das
Kind mit dem Schidel oder die Skelette als Schildhalter auf Hart-
manns Epitaph, sollen das ganze Leben hindurch an die Ver-
ginglichkeit erinnern. Sie sind deshalb nicht speziell der Sepul-
kralkunst verbunden, sondern durchziehen alle Lebensbereiche.
Wenn nun die Leistungen des ganzen Lebens bedeutsam werden,
verdienen es diese, am Ende gebiihrend gepriesen zu werden.
Leichenpredigt und Epitaph bieten dafiir Raum, doch lassen Be-
schreibungen von Fiirstenbegribnissen ahnen, dass der ganze
barocke Festapparat fiir solche Feierlichkeiten aufgeboten wur-
de.” Andeutungen davon haben sich in den Grabmiilern nieder-
geschlagen. Der aufvielen Epitaphen in erhéhter Position darge-
stellte Sarkophag, die makabren Schildhalter Hartmanns, aber
ebenso die fast obligaten Trophien und Prunkwappenschilde
und das vielfach halb iiber den Sarg gezogene Bahrtuch evo-
zieren die castra doloris, anlisslich von Begriibnis und Jahrzeit-
messen aufgestellte Kulissen.* Besonders eloquent kommt die ba-
rocke Theatralik am Grabmal des Hieronymus von Erlach (+1748)
in Hindelbank zum Ausdruck (Abb. 15).° Der iiber drei Stufen er-
hobene und mit Standeszeichen bedeckte Sarkophag wird durch
die Fortitudo gerade zugedeckt. Eine gefliigelte Allegorie der
Trauer sitzt auf den Stufen, eine weitere Allegorie, vielleicht die
Fortuna, hat soeben die Inschrift vollendet. Wiithrend die Fama
wiederum den Lorbeerkranz darbringt, befestigt Chronos den
Wappenschild an der Pyramide. Im Gegensatz zu Petrarca stellt
sich hier sogar die Zeit in den Dienst des Ruhmes.

Ahnlich wie mit dem Totengeleit in Neuenburg oder La Sarraz
wird auch hier der Moment des Abschiedes verewigt. Zeigten
mittelalterliche Grabmiiler die Verstorbenen oft in vorauseilender
Hoffnung im Zustand ewiger Seligkeit, in der Erwartung der Krone
des ewigen Lebens, so fithrt das barocke Zeremoniell dazu, dass
bei Staatsmidnnern der Tod (ihnlich wie bei Thomas Morus) zur
Bekronung des verdienstvollen Lebens wird.™ Die Tugenden berei-

ten derweil den Weg in den Himmel: «Virtutibus itur ad astrax.

2003.1 K+A A+A 17



Résumé

De I’Antiquité tardive a ’époque des Lumiéres, la solidarité entre les
vivants et les morts est une particularité du christianisme. Les monu-
ments funéraires, qui occupent des emplacements privilégiés dans
les églises, témoignent de ce lien étroit entre la vie ici-bas et l'au-
dela. Les vivants se placent sous la protection des bienfaiteurs dé-
funts et des saints patrons, mais de leur coté, par des actes de priére,
ils sont tenus de contribuer a la béatitude des morts dans l'au-dela.
Les monuments funéraires médiévaux, comme celui d’Anne de Habs-
bourg a Béle, représentent des morts ayant obtenu le salut éternel.
Les inscriptions tombales nous apprennent que la Renaissance et
’Humanisme ajoutent a l'idée du soutien réciproque la perpétuité de
’amitié et de la gloire d’ici-bas. Bien que I'espoir du salut garde toute
sonimportance, on réalise a posteriori que de nombreux monuments

funéraires mettent 'accent sur la vie terrestre passée.

Riassunto

La solidarieta fra vivi e morti costitui un aspetto caratteristico del
cristianesimo dalla tarda antichita all’llluminismo. | monumenti fu-
nebri erettinelle chiese in punti di particolare rilievo testimoniano di
questo intimo legame fra mondo terreno e oltretomba. | vivi si affi-
davano alla protezione di benefattori defunti e di santi patroni, ma
dovevano contribuire a loro volta, attraverso la preghiera, alla pace
delle anime trapassate. | monumenti funebri medioevali a carattere
figurativo, come quello di Anna d’Asburgo a Basilea, raffigurano il de-
funto gia nello stato di eterna beatitudine. Le iscrizioni funebri rive-
lano che il Rinascimento e I'Umanesimo affiancarono al concetto di
assistenza reciproca un’inedita esaltazione dell’amicizia e della glo-
ria terrene, ritenute immortali. Sebbene la speranza in una vita ultra-
terrena sia rimasta immutata, in molti monumenti viene dunque
a prevalere lo sguardo retrospettivo che pone I'accento sulla vita

trascorsa in questo mondo.

ANMERKUNGEN
1 HansKérner, Grabmonumente

(Schriftenreihe der Erziehungsdirek-
tion des Kt. Bern).

des Mittelalters, Darmstadt 1997, 4 Zuletztausfiihrlich behandelt von
Christine Sauer, Fundatio und Memo-
ria, Gottingen 1993 (Verdffentlichun-

S. 79; Patrick Périn, Les sarcophages
mérovingiens, in: Naissance des arts

chrétiens. Atlas des monuments paléo-

chrétiens de la France, Paris 1991,

S. 288-305, hier S. 298.

2 Andres Moser, Die Kunstdenk-
mdler des Kantons Bern, Landband 2,
Der Amtsbezirk Erlach. Der Amtsbezirk
Nidau 1. Teil, Basel 1998, S. 158-159.
3 Diebesondere Wertschétzung
der Werkmeister im Mittelalter ist
durch eine Vielzahlvon Grabmalern
und Inschriften belegt, vgl. Luc Mojon,
St. Johannsen. Beitrédge zum Bauwe-
sen des Mittelalters aus den Baufor-
schungen in der ehemaligen Benedik-
tinerabtei 1961-1984, Bern 1986

18 K+A A+A 2003.1

gen des Max-Planck-Instituts fiir Ge-
schichte 109), S. 93-103.

5 Ebd.,S.103,zitiert Manfred Wolf
Mosel, Die Anfiinge des plastischen
Figurengrabmals in Deutschland,
Diss. Wiirzburg 1970, S. 55.

6  Otto Gerhard Oexle, Die Gegen-
wart der Toten, in: Death in the Middle
Ages, Lowen 1983 (Mediaevalia Lova-
niensia Series 1,9), S. 22. Das gleiche
Verstandnis verraten auch die Berichte
von Wiedergangern, die ihr Recht ein-
fordern, etwa die Legende von Urso

und Fridolin, die aufdas 6./7. Jahrhun-

dert zuriickgeht, vgl. Peter Jezler

(Hrsg.), Himmel, Holle, Fegefeuer.

Das Jenseits im Mittelalter, Ausstel-
lungskat. Schweizerisches Landes-
museum, Ziirich, 1994, S. 248.

7 Sauer1993 (wie Anm. 4),S. 98-
102. Zur Beziehung Stifter - Kloster-
gemeinschaft und zur liturgischen
Memoriavgl. auch Oexle 1983 (wie
Anm. 6), S. 26-30.

8 Daniel Griitter, Das Grabmal der
Kénigin Anna von Habsburg im Basler
Miinster, in: Kunst+Architekturin der
Schweiz 53, 2002, Heft 1,S. 60-63.

9  Zurliegenden Standfigur: Erwin
Panofsky, Tomb Sculpture. Four Lec-
tures on Its Changing Aspects from
Ancient Egypt to Bernini, London
1992, S. 52-56; Adolf Reinle, Das stell-
vertretende Bildnis, Ziirich/Miinchen
1984, S. 221-225.

10 Heinrich Wolfflin, Das Grabmal
der Konigin Anna im Miinster zu Basel,
in:idem, Kleine Schriften, Basel 1946,
S.212-218, paraphrasiert S. 213 Wur-
stisens Chronik von Baselvon 1580,
S.140: Die Tote «war balsamiert, hatte
einen gelben seidenen Rock an mit
Gold und ein weissseidenes Tuch auf
dem Haupt daraufvon Gold und Edel-
steinen eine Krone war».

11 Emile Male, L’art religieux de la fin
duMoyen Age en France, Paris ®1949,
S. 400-401. Allerdings ist seine Deu-
tung zu eng, wenn er die Darstellungen
aufdas Auferstehungsalter Christi
von 33 Jahren eingrenzt. Kritisch dazu
Gerhard Schmidt, Typen und Bildmoti-
ve des spdtmittelalterlichen Monu-
mentalgrabes, in: Skulptur und
Grabmal des Spatmittelalters in Rom
und Italien, Wien 1990 (Publikationen
des Historischen Instituts beim Oster-
reichischen Kulturinstitutin Rom,
Abteilung 1, Bd. 10), S. 13-80,

hierS. 62-63.

12 Glinther Mensching, Das Allge-
meine und das Besondere. Der Ur-
sprung des modernen Denkens im
Mittelalter, Stuttgart 1992, S. 19.

13 Z.B.aufdem Sarkophag der Dofa
Sancha, heute im Benediktinerinnen-
klostervon Jaca (Aragén), um 1100,
oderaufder Grabplatte des Presbyters
Brunovon Hildesheim (t1194).

14 Vgl.etwa Darstellungenin Ars
moriendi-Biichern. Vgl. auch Renate
Kroos, Grabbrdiuche — Grabbilder, in:
Memoria. Der geschichtliche Zeugnis-
wert des liturgischen Gedenkens im
Mittelalter, Miinchen 1984 (Miinster-
sche Mittelalterschriften 48), S. 285—
353, hierS. 287-288.

15 Pseudo-Dionysius Areopagita,
Uber die himmlische Hierarchie,
libersetzt von Giinter Heil, Stuttgart
1986 (Bibliothek der griechischen
Literatur 22).

16 Schmidt 1990 (wie Anm. 11),
S.24-25.

17 Kroos 1984 (wie Anm. 14),
S.299-300.

18 Ausstellungskat. Himmel, Hélle,
Fegefeuer 1994 (wie Anm. 6).

19 Zur Devotionsfigurvgl. Reinle
1984 (wie Anm. 9), S. 31-42. Eine
bemerkenswerte vollplastische Devo-
tionsfigur befindet sich in St. Leonhard
in Basel, vgl. Ylva Meyer, Memoria und
Repriisentation im 14. Jahrhundert.
Die Grabkapelle des Hiiglin von Schon-
eqgq in der Basler St. Leonhardskirche,
in: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunst-
historischen Instituts der Universitét
Ziirich 6,1999, S. 31-53.

20 UrsulaRdber-Keel, Grabnische
mit den Efringerwappen, in: Die Parler
und der Schone Stil, hrsg. von Anton
Legner, Ausstellungskat. Schniitgen-
museum, K6ln, 1978, S. 307-308. Ver-
mutlich Grab der Familie von Efringen.
21 Casimir Hermann Baer, Die Kunst-
denkmiiler des Kantons Basel-Stadlt 3,
Basel 1941, S. 256-257.

22 Totamque machinam ob memo-
riam fabrefecit. Une étude pluridisci-
plinaire du tombeau des comtes de
Neuchatel, in: Revue historique neu-
chateloise, 5. Serie, 1,1997, S. 155—
194, hier S.159; vgl. auch Claire Piguet,
Marc Stahli, Le tombeau des comtes
de Neuchdtel,imvorliegenden Heft,
S.44-53.

23 Vgl. Hiob 7,1: «Ist nicht Kriegs-
dienst (militia) des Menschen Leben
aufder Erde?» und Eph. 6,10-17.

Vgl. auch Viviane Egli, Gebdrdenspra-
che und Bedeutung mittelalterlicher
Rittergrabbilder, Diss. Ziirich 1987,

S. 67-69.

24 Totamque machinam 1997

(wie Anm. 22), S. 189-191.

25 Esistdies eine der moglichen
Armstellungen von Begrabenen,

vgl. Georges Descceudres, Gebdrden
des Todes, in: Georges-Bloch-Jahr-
buch des Kunsthistorischen Instituts
der Universitdt Ziirich 6,1999, S. 7-29,
Abb. 13.

26 Kurt Bauch, Das mittelalterliche
Grabbild, Berlin/New York 1976,

S. 253, Abb. 376, vergleicht mit La
Sarraz das Grabbild eines Ehepaares
in Lowthorpe (Yorkshire). Die beklei-
deten Korper werdenvon Wurzeln



umfangen und an den Seiten von Kro-
ten angenagt. Hier ist eindeutig die
Verwesung des Leichnams in der Erde
gemeint, wihrend in La Sarraz das
Gewicht nicht auf der Zersetzung des
Leichnams, sondern auf der Stindhaf-
tigkeit liegt.

27 Auch Schmidt 1990 (wie Anm. 11)
verweist zu Recht darauf, dass nicht
eine chronologische Abfolge verschie-
dener Grabmalstypen definiert wer-
denkann, sondern dass - innerhalb
von durchaus zeitgebundenen Rah-
menbedingungen - regionale und
personliche Vorlieben oder Anliegen
den Typus bestimmten.

28 Panofsky 1992 (wie Anm. 9), S. 64.

29 RuggieroRomano, Alberto
Tenenti (Hrsg.), Die Grundlegung
dermodernen Welt. Spdtmittelalter,
Renaissance, Reformation, Frank-
furt/M. 1976 (Fischer Weltgeschichte
12),S.120.

30 Ebenda,S.117.Vgl. auch Alberto
Tenenti, /l senso della morte e l'amore
della vita nel Rinascimento (Francia e
Italia), Turin *1977.

31 Beispiele bei Schmidt 1990 (wie
Anm.11), S. 66-70. Dieser Zuwendung
zum Partikularen entspricht Wilhelm
von Ockham (t1348), mit dem sich

in der Universalienfrage der Nomi-
nalismus endgiiltig durchgesetzt hat.
Mensching 1992 (wie Anm. 12),
S.318-367.

32 Joseph Gantner, Kunstgeschichte
der Schweiz, Bd. 2, Frauenfeld 1947,
S.321.

33 Erwin Poeschel, Die Grab-
denkmdiler in der Kathedrale zu Chur,
in: Jahresbericht der Historisch-

antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden 75,1945, S. 1-80, hier
S.15-16.

34 Francis de Quervain, Steine
schweizerischer Kunstdenkmciler,
Ziirich1979 (Verdffentlichungen des
Instituts fiir Denkmalpflege an der
ETHZ 3),S. 24, Anm. 5.

35 Korner1997 (wie Anm. 1),
S.171-181.

36 Die Paternoster-Schnurist eine
Vorlduferin des Rosenkranzes. Zur
Stellung der Arme vgl. Descceudres
1999 (wie Anm. 25), Abb. 13.

37 JanStraub, Die Heiligengrdaber der
Schweiz, Diss. Ziirich 1987, S. 113-131.
38 ZuAlbrechtvon Wattenwylvgl.
den Beitrag von Manuel Kehrli, Chro-
nos und weinender Putto. Bernische
Grabdenkmciler des 17. und 18. Jahr-
hunderts,im vorliegenden Heft,
S.37-43.

39 AdolfReinle, Kunstgeschichte der
Schweiz, Bd. 3, Frauenfeld 1956, S. 142.
40 Acta Ecclesiae Mediolanensis a
Carlo Cardinalis S. Praxedis Archiepis-
copo condita, Federici card. Borromaei
Archiepiscopi Mediolani iussu undi-
que diligentius edita, Mailand 1599,
S.36,124-125, 273.Vgl. auch Mathias
Steinmann, Der Friedhofim Hof, in:
Kultur des Erinnerns, Einsiedeln 2001,
S. 41-75, hier S. 44-45, 49.

41 J.M.C.Toynbee, Death and Burial
in the Roman World, Baltimore/London
1971, S. 35-36, 61-62; Romano/Ten-
enti1976 (wie Anm. 29), S.124-130;
Philippe Ariés, Geschichte des Todes,
Miinchen/Wien 1980, S. 276.

42 Thomas Morus, Utopia, iibersetzt
von Gerhard Ritter, Berlin 1922 (Klassi-

ker der Politik 1), S. 101-102. Vgl. auch
Oexle 1983 (wie Anm. 6), S. 25-26.

43 Regula Odermatt-Biirgi, Todes-
darstellungen in der Innerschweizer
Kunstvom 14. bis 18. Jahrhundert, in:
Der Geschichtsfreund 149, 1996,
S.125-192, hier S. 141.

44 Nach Arthur Henkel, Albrecht
Schone (Hrsg.), Emblemata. Hand-
buch zur Sinnbildkunst des XVI. und
XVIlI. Jahrhunderts, Stuttgart/Weimar
1967, 5p.997-998.

45 Vgl.Kehrli 2003 (wie Anm. 38);
Reinle 1956 (wie Anm. 39), S. 356,
nenntdie Stifterepitaphe in St. Urban,
Muriund Einsiedeln.

46 Erika Erni, Johann Peter Frélicher
(1662-1723),in: Jahrbuch fiir Solo-
thurnische Geschichte 50,1977,
S.5-150, hier S. 63-66, vermutet in
diesem Werk das Epitaph fiir den Alt-
schultheissen Hans Joerg Wagner.

47 RobertBellarmin, Opuscula quin-
que,Venedig 1761, Bd. 5, De arte bene
moriendi, 1. Buch, 1. Kapitel. Vgl.
auch Tenenti1977 (wie Anm. 30),
S.330-335.

48 Norbert Bolin, «Sterben ist mein
Gewinny (Phil 1,21). Ein Beitrag zur
evangel. Funeralkomposition der
deutschen Sepulkralkultur des Ba-
rock. 1550-1750, Diss. K6ln 1989
(Kasseler Studien zur Sepulkral-
kultur 5), S. 26-40.

49 Vgl.z. B.Magdalena Hawlik-van
de Water, Der Schone Tod. Zeremonial-
strukturen des Wiener Hofes bei Tod
und Begrdbnis zwischen 1640 und
1740,Wien 1989, S. 165-184. In Bero-
minster war ein solcher Katafalk
anfangs dieses Jahrhunderts noch

erhalten: Robert Ludwig Suter, Das
Berodenkmal in der Stiftskirche Bero-
miinster, in: Das Denkmal und die Zeit.
Alfred A. Schmid zum 70. Geburtstag,
Luzern 1990, S. 335-338.

50 Thomas Weidner, Die Grabmo-
numente von Johann August Nahl

in Hindelbank, in: Berner Zeitschrift
fiir Geschichte und Heimatkunde 57,
1995, S. 51-102.

51 MichelVovelle, La mort et 'occi-
dentde 1300 a nos jours, Paris 1983,
S.315.

52 Devise des Herzogs Federico

da Montefeltro (1444-1482) in

den Intarsien seines Studiolo in
Urbino. Vgl. Ariés 1980 (wie Anm. 41),
S.276.

ABBILDUNGSNACHWEIS

1, 2,15: Kantonale Denkmalpflege,
Bern. - 3: Kunsthistorisches Institut
der Universitét Ziirich. - 4: Museum
zuAllerheiligen, Schaffhausen. —

5: Atelier Marc Stéhli, Auvernier. -
6, 11: Historisches Museum, Basel. -
8: Schweizerisches Landesmuseum,
Ziirich, Neg. 31335.-9: Kathedral-
stiftung der Divzese Chur. - 10: Staats-
archiv Basel. - 12, 16: Moritz Flury-
Rova, Trogen. - 13: Foto-Archiv
Denkmalpflege Kanton Basel-Land-
schaft, Liestal. - 14: Kantonale
Denkmalpflege, Solothurn

ADRESSE DES AUTORS

Moritz Flury-Rova, lic. phil. I, Kunst-
historiker, Berg 141, 9043 Trogen

2003.1 K*A A*A 19



	Wege in die Ewigkeit : Grabmonumente des 12. bis 18. Jahrhunderts in der Schweiz

