
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 51 (2000)

Heft: 3: Mittelalterliche Buchmalerei = L'enluminure médiévale = Miniature
medievali

Artikel: Zisterziensermystik im "Bonmont-Psalter" : Ms. 54 der Bibliothèque
Municipale von Besançon

Autor: Franzen-Blumer, Ann Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ann Barbara Franzen-Blumer

Zisterziensermystik im «Bonmont-Psalter»

Ms. 54 der Bibliothèque Municipale von Besançon

Die Bibliothèque Municipale in Besançon
verwahrt eine mittelalterliche Kostbarkeit von
besonderem Interesse. Das Manuskript mit der

Signatur Ms. 54, ein Psalter des 13.Jahrhun¬
derts, ist in der wissenschaftlichen Literatur als

«Psalter aus Bonmont» oder «Bonmont-Psalter»

bekannt. Zum Ruhm der Handschrift
gehören der umfangreiche, dem Psaltertext

vorangestellte Miniaturenzyklus zum Leben
Christi auf den Verso-Seiten und der
Federzeichnungszyklus mit Darstellungen einzelner

Heiliger und Christusbildern auf den Rec-
to-Seiten. Die beiden von (mindestens) zwei
Künstlern geschaffenen Zyklen stehen in
spannungsvollem Gegensatz (Abb. 5 und 1). Prächtige

Deckfarben-Initialen auf Goldgrund und
Fleuronné-Initialen sowie kleine Federzeichnungen

mit Tieren, bizarren Phantasiewesen
und Ornamenten schmücken den Textteil. Die
Kalenderseiten zu Beginn der Handschrift sind
mit Monats- und Tierkreisdarstellungen
verziert. Die reiche Ausstattung der Handschrift,
der ungewöhnliche, qualitätvolle Stil der
Miniaturen und ikonographische Sonderthemen
führten zwar zu einem regen Interesse der

Forschung an Ms. 54, doch liegt bisher keine
umfassende Untersuchung vor.1

In der Forschung besteht weitgehende
Einigkeit über den zisterziensischen Hintergrund
der Handschrift. Einträge im Kalender und
die Darstellung eines vor der Muttergottes
knienden Abtes in Zisterziensertracht (fol.
8r, Abb. 1) legen dies nahe.2 Unsicherheit
herrscht bezüglich der Zusammengehörigkeit
von Kalender und Litanei, denn letztere weist
nicht auf den Zisterzienserorden. Der Kalender

erlaubt durch spezifische Einträge, den

Bestimmungsort des Psalters räumlich auf die
Diözesen Konstanz oder Basel einzugrenzen
und eine Datierung in die Zeit um 1260
festzusetzen.3 Der Eintrag der im Kalender den

Todestagen ihrer Eltern gedenkenden Schreiberin

— «Hemma de Husen obiit, mater scrip-
tricis» und «Arnoldus, pater eiusdem scriptri-
cis obiit» (fol.4r und 4v, Abb. 2) - führte zur
Annahme, dass Kalender und Psaltertext von
einer Zisterziensernonne geschrieben wurden.
Weibliche Flexionsformen bei Gebeten (fol.

x-

~-

t^
a- t.l V ?.*-1

•

^a. ;.~W
i-^-.-i-¦ v

IS.— yycr... >rj^i
t.... | -} 4 a .V

l.xVt* V,-*f
*•»" ' Ì rl-.V r\. i

yi. • -. t

msi *%Ll«^_^aÌ.'k.\- -f- - V.

178v-179r) bestätigen diese These.4 Etymologische

Hinweise in Kalender und Litanei weisen

auf ein deutschsprachiges Kloster,5 während

einige um 1300 erfolgte Nachträge im
französischen Dialekt der Grenzregion
zwischen deutsch- und französischsprachigem
Gebiet abgefasst sind. Die Darstellung von Abt
Walther und Agnesa vor der Gottesmutter
verleitete dazu, die beiden mit der Urheberschaft

1 Abt Walther undAgnesa

vor der Gottesmutter, kolorierte

Federzeichnung, um 1260,

aus dem Psalter Besançon,

Bibliothèque Municipale,
Ms. 54, fol. 8r, Rahmengrösse

173x135mm. - Das Stifterbild

kann als Darstellung einer

Andachtsübung interpretiert
werden.

21



Imute halberdtes. Avvvrt. Htm&xj&c,
oat C4tjcfh0ai.as._ym. Dies atv*.

"1

'VMtâ
8

vt

ttt
tv

nu f Hon^
a vu }flf

lultjoÄ tatö|iei»apti am.tk

xrvt f
v D

-pwccflW autttititani tms c».

Ttsmelatu.s. fl)amtu cpi co.

tScraptoium. ^tu^.f
N

frm*aêlîIIWllIfVI
Ü*

Mil r111 •«;¦

1G
.fittali m N

rvmu
vu r

(TI'DVw
Wt'îl «WU

$Ä*V1
âSH f .VV

¦rtlu
F .rut

Vill.V

ir.vt
L*VtlVl .V

vt 8 l.V
vtu
vu
'»¦;

Xi
tut

>Ka ut

* IO

Dt. «7
*s cantcutate*.

ol intconctn. foptr^f
triade tjv&tt-d;mar

Jî ^ß«?edis«V' co.

- manetnagdatmo.ru.%
J ^^olltti-aris ejJVttn. co.

r ^Aine.v.nrn. co. Sujit: ' -j
gj/uóbi v$u xxuYc. xfofbun twtcwfcms tnn co

Ot-cjr

K^^a^atit.fi^t.n^attmleontl^tn.co. * ^ ^
j4* fettete ^nAéo^tm|>twtt.)wlnnin?eatttt.m.co.

cton^t&ctm» tn. co.

L Cmtuttti eft co«

frf tutta v"ttt4 cu detjctcr effexxx.jpr &hw tunr.

2 Seite aus dem Kalender,

MonatJuli, um 1260, aus dem

Psalter Besançon, Bibliothèque
Municipale, Ms. 54, fol. 4r. -
Neben dem Zodiakzeichen hat
die Schreiberin den Todestag

ihrer Mutter vermerkt: hemma
de husen o[biit] matfer]
sc[ri]pt[ri]cis.

oder späteren Besitzern des Buches in Verbindung

zu bringen, was nicht zufriedenstellend

gelang. So soll Agnesa den Psalter im Andenken

an Abt Walther, den Vorsteher eines

Zisterzienserklosters, gestiftet haben. In Betracht

gezogen wurde das schweizerische Zisterzienserkloster

Bonmont, was zur Bezeichnung
der Handschrift als «Bonmont-Psalter» führte,
doch ist in Bonmont nur für die erste Hälfte
des 13.Jahrhunderts ein Abt Walther belegt.
Daneben wurde auch Wettingen als

Bestimmungsort vorgeschlagen,6 was aus stilistischen
Gründen nicht überzeugte, wie der Vergleich
der Miniaturen mit Glasmalereien aus dem

Wettinger Kreuzgang zeigte/ Zudem ist in
den dortigen Nekrologen des 13. Jahrhunderts
kein Abt Walther vermerkt.8 Andere Forscher
sahen in Agnesa eine Nonne aus einem nicht
näher zu bestimmenden schweizerischen oder
oberrheinischen Kloster zisterziensischer
Observanz.9 Stilistisch wurden die Miniaturen
vor allem mit Werken des deutschen Zackenstils

in Verbindung gebracht.10 Die hier dargelegten

neuen Erkenntnisse zum liturgischen

lr-6v
7r-2;»V

23r- 48r

I48r--162r

I62r--169v
169v--178r
178v--179r
180r--190r
190r
190r--190v

Textcorpus und der Ikonographie der Handschrift

stützen die These einer zisterziensi-
schen Auftraggeberschaft.

Zur Kodikologie

Pergament, 191 Blätter, 240xl70mm. Lederge-
fasster, abgegriffener Pappeinband, gestempelt,

um 1600 neu gebunden.

Kalender
Miniaturen- und
Federzeichnungszyklus11

150 Psalmen als psalterium
non fleriatum
Cantica und
Glaubensbekenntnisse

Litanei
Hieronymuspsalter
Hymne an Maria
Marienpsalter
Fürbitten
Text zu den Mondtagen
und ein Rezept zur Behandlung
von Augenkrankheiten

Schrift: mehrheitlich eine sorgfältige Hand
des 13.Jahrhunderts.'2 Schmuck: 16

Deckfarben-Miniaturen auf Goldgrund, 16

kolorierte Federzeichnungen, 22 Deckfarben-Initialen

auf Goldgrund, Randzeichnungen und
Zeilenfüllungen.

Die Textzusammenstellung

Die textliche Zusammensetzung des Psalters

deutet auf die Verwendung in einer geistlichen
Gemeinschaft hin: Es finden sich liturgische
Sondertexte und im Psalmenteil häufige
Hinweise auf Gebete und liturgische Übungen.
Durch Deckfarben-Initialen sind eine Reihe

von liturgisch wichtigen Psalmen ausgezeichnet

(Abb.3). Dabei besteht eine Mischform
zwischen dem römischen Ordnungsschema
und dem benediktinischen, wobei letzteres ein
deutliches Übergewicht hat.13 Dies zeigt sich
bei der Auszeichnung der Matutinpsalmen
und der Heraushebung von Psalm 119, dessen

Bedeutung im römischen Ordnungsschema
nur sekundärer Natur war. Die Ausbildung
dieser Mischform ist heute kaum zu erklären.
Das Überwiegen des benediktinischen Schemas

erstaunt, da sich gegen Ende des 12.

Jahrhunderts mit Ausnahme von Mailand und
Toledo die römische Regelung des Stundengebetes

bereits überall durchgesetzt hatte.14

Unüblich für einen Psalter des 13. Jahrhunderts

ist der Einbezug von zwei paraliturgischen

Gebetstexten, einem Hieronymuspsalter
und einem Marienpsalter mit dem Prolog

von Gautier von Châtillon.15 Diese Texte ge-

22



hören zur ersten Konzeption der Handschrift,
da ihre Anfänge durch ebensolche üppigen
Deckfarben-Initialen auf Goldgrund
herausgehoben sind, wie sie innerhalb des Psalters

und zu Beginn und Ende der Canticareihe
stehen.16 Der Hieronymuspsalter {Psalterium
abbreviatum) und der Marienpsalter gehören
zu einer Gruppe von anonymen Gebetssammlungen,

die im Mittelalter berühmten
theologischen Schriftstellern wie Hieronymus oder
Bernhard von Clairvaux zugeschrieben wurden.

17 Der Hieronymuspsalter Verba mea au-
ribus (Abb. 4) umfasst eine Auswahl von
Psalmen zu Gebetszwecken. Die frühesten
erhaltenen Versionen werden auf das Ende des

10. oder ins 11.Jahrhundert datiert;18 derText
dürfte in die Tradition karolingischer
Gebetbücher einzureihen sein. Obwohl unklar ist,
ob diese Gebetssammlungen ursprünglich für
private Devotionsübungen von Mönchen und
Nonnen oder für den regulären liturgischen
Gebrauch gedacht waren oder gar der
Laienandacht dienten, darf aufgrund von Quellen
angenommen werden, dass im 13.Jahrhun¬
dert sowohl Kleriker wie auch Laien diese
meditativen Texte verwendeten.19 Das Auftreten
eines Hieronymuspsalters in Ms. 54 ist als

ausgesprochene Seltenheit zu betrachten.20

Der Marienpsalter der Handschrift weist

eindeutig auf den Zisterzienserorden. Der
in mehreren Versionen existierende Text
entwickelte sich aus der Tradition, Psalmen zur
Umrahmung von Festoffizien zu verwenden.
Gewisse Psalmen mit allegorisch passenden
Versen wurden auf dem Fundament patristi-
scher Interpretation umgedeutet und einem
speziellen Marienfest angepasst.21 Beim
Marienpsalter, einer Art von Grusshymnus, ersetzte

man um 1130 fiir das paraliturgische, d.h.
das ausserhalb des geregelten liturgischen
Ablaufes stattfindende Beten des Psalters die

Tagesantiphonen durch Strophen, die den Vers
des betreffenden Psalms im marianischen Sinne

paraphrasierten. Gedacht waren die
Marienpsalter für private und gemeinschaftliche
Andachtsübungen.22 Sie bestehen meistens

aus 150 Strophen oder Abschnitten, wie die
150 Psalmen Davids. Der älteste und verbrei-
tetste Marienpsalter, Ave porta paradisi, wurde

vor 1150 in der Zisterzienserabtei Pontigny
geschrieben.23 Der in Ms. 54 erhaltene, seltenere

Marienpsalter Ave, virgo lignum mite, Que
dedisti fructum mite, soll von Edmund von
Canterbury stammen,24 einem bei den
Zisterziensern hochverehrten Heiligen. Er dürfte in
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts entstanden

sein; in Ms. 54 hat sich vermutlich eine
der frühesten Abschriften erhalten.23 Die
Hintergründe der Entstehung dieser Texte sind
noch nicht restlos geklärt, doch sind sie sicherlich

in den Zusammenhang zisterziensischer

\j

,i:
>,

A

CS ¦ Ì
kX)".

wy

k *£>
Y

Am¦A*

NM

omini omn^ fytmms mwtxux
ttttt» M

:fX

w
ve,

meaner
ctanwi
tnsad
triam-
ar;V<m
aueras
feortïi
amarne;
inqua -

cum$

tmlotr
tnetma asme attrem tamu
n^ttaeum^^trmuocmietötr
toetter estuai me;

defectrwtrlte fomite utes met/

Marienverehrung zu stellen.26 Die verschiedenen

Marienpsalter waren zunächst im zister-
ziensischen Gebetsbrauchtum sehr populär,27

gegen 1300 tauchen sie häufiger auch in
anderen Handschriften auf, und ihre Verwendung

ist in verschiedenen religiösen Gruppen
bezeugt, besonders bei den Beginen.28 Eine

Weiterentwicklung erfuhr der zisterziensische

Marienpsalter im Rosenkranzgebet der
Dominikaner.29

Die aussergewöhnliche, innovative
Zusammenstellung von liturgischen und paraliturgischen

Texten sowie marianischen Liedern in
Ms. 54 deutet auf die Entstehung der Handschrift

in einem monastischen, in der Kombination

von Hieronymus- und Marienpsalter
in zisterziensischem Umfeld hin. Es dürfte
sich, wie oben erläutert, um ein zisterziensi-
sches Frauenkloster gehandelt haben.

Paraliturgische Gebetstexte wurden in Psalter

eingebunden für private Andachtsübungen von
Mönchen und Nonnen, wie sie im 13.
Jahrhundert für die Zisterzienserklöster bezeugt
sind.30 Auch die gleichzeitige Frauenfröm-

'/.

3 Initiale D[ornine exaudi] zu
Psalm 101, um 1260, aus dem
Psalter Besançon, Bibliothèque
Municipale, Ms. 54, fol. 107r,
136x96mm. — Der Psalmanfang

ist durch eine grosse
Deckfarben-Initiale betont. Aufder
selben Seitefindet sich auch eine
bizarre Federzeichnung, ein
Hornbläser.

23



migkeit im belgisch-niederländischen und
deutschsprachigen Raum ist geprägt von
privaten Devotionsübungen, die sich mystischen
Texten und Bildern zuwandten. In ihrem Streben

nach Gotteserfahrung begleitete die Nonnen

schriftliche materia meditandi, wozu der

Hieronymus- und der Marienpsalter als

Gebetssammlungen gezählt werden können. Mit
der Frauenfrömmigkeit zu verbinden ist auch
die Ausbildung neuer, spezifisch auf die mystische

Bildbetrachtung zugeschnittener Bildmotive

mit besonderer Betonung der mystischen
Vermählung.

Die Tugendenkreuzigung als Andachtsbild

Das Bild der sog. Tugendenkreuzigung31, der

Kreuzigung Christi durch allegorische
Frauengestalten, illustriert den zisterziensischen

Beitrag zur Ausformung neuer Typen von
Andachtsbildern für Meditations- und
Gebetsübungen.32 Das Thema ist in den Gedanken
des Bernhard von Clairvaux vorbereitet
(Kommentar zu Eph. 3,18). Das erste Bildbeispiel
dieses monastisch-zisterziensischen Themas
findet sich in einer Predigtsammlung Bernhards

aus dem Zisterzienserkloster
Heisterbach im Rheinland.33 Es zeigt Christus,
der von den Tugenden, welche er für sich in

mm. w

«* o glStefs

^tieaaun% Jet
K^rftntdbgt
rtamoiemmeunt
ftitemjttidcto

mtumte merlar
ms eruette ms*
XMentmftiro
trtuo atgua*
mr.'tte^tntm
ttmcorrtimfm^

f^tmttmtixsnt cfm ,mfrrmuê fît*

4 Initiale Vferba mea auribus]
zum Beginn des Hieronymus-
psalters, um 1260, aus dem

Psalter Besançon, Bibliothèque
Municipale, Ms. 54, fol. I69v,
82x75mm. - Der Hieronymuspsalter

gehört wie der Marienpsalter

zu den paraliturgischen
Gebetssammlungen, welche diese

Handschrift in ungewöhnlicher
Weise bereichern.

Anspruch nehmen darf, ans Kreuz genagelt
wird.34 Die Rolle des Longinus, welcher
Christus mit einer Lanze die Seite öffnete,
übernimmt Caritas. Auf der Miniatur in
Ms. 54 (Abb. 5) sind vier Tugenden - Caritas

(Liebe), oboedientia (Gehorsam), humilitas
(Demut) undpatientia (Geduld) - dargestellt.
Ecclesia, die Personifizierung der Kirche mit
Krone, Kreuzfahne und Kelch, und eine
abgewandte Figur mit verbundenen Augen als

Symbol der Synagoge treten hinzu — eine

Versinnbildlichung des Triumphes der christlichen

Kirche über die Juden- und Heidenkir¬

che. Auffällig ist die prominente Stellung der
Caritas, die durch ihre Krone und ihr reiches
Gewand mit goldenen Bordüren der Ecclesia

gleichgestellt ist; Ecclesia35 hat zudem einen

Heiligenschein. Die ungewöhnliche Auszeichnung

von Caritas dürfte thematisch mit der

mystischen Vermählung zusammenhängen.
Die Vorrangstellung gegenüber den anderen

Tugenden erhält Caritas dadurch, dass sie

Christus die Seitenwunde zufügt. Die Krone
weist auf ihre Stellung als Sponsa, als Braut
Christi, hin, denn das Öffnen der Seitenwunde

galt als paradoxer Ausdruck der Liebe der
Braut zum himmlischen Bräutigam und die
Seitenwunde als mystischer Vereinigungsort
von Sponsus und Sponsa.36 Die Auswahl von
Caritas als Braut Christi in Ms. 54 wird zudem
sichtbar durch einen Strahl vom Blute Christi,
der auf sie hinabfällt und ihre Krone mit
göttlichen Blutströpfchen schmückt. Vergleichbar
mit dem Bild in Ms. 54 ist die Tugendenkreuzigung

in Cod. 61 der Engelberger
Stiftsbibliothek (fol. 5v), bei welcher Caritas ebenfalls
durch eine Krone und eine spezielle Kleidung
herausgehoben ist. In einer Regensburger
Miniatur37 ist die Christus mit der Lanze verletzende

Figur bereits als Sponsa betitelt, und in
einem Glasfenster des norddeutschen
Zisterzienserinnenklosters Wienhausen ist die
Identifikation der Caritas als liebende Sponsa noch
deutlicher: In inniger Umarmung mit Christus

stösst sie ihm einen Dolch in die Seite.38

Für die Ausbildung solcher Andachtsbilder
sind, wie Jeffrey F. Hamburger festgestellt hat,
neben dem Kommentar Bernhards zu den

Ephesern 3,18 vor allem dessen Auslegungen
des Hohenliedes Salomonis wichtig.39 Das
Hohelied erfreute sich im ganzen Mittelalter

eines ausserordentlich grossen Interesses
der Bibelexegeten. Seine christlich-allegorische

Auslegung reicht zurück auf Origines von
Alexandria (f 254), bei welchem das Konzept
der spirituellen Liebe zwischen Christus und
seiner Kirche vorbereitet ist.40 Der zisterzien-
sische Beitrag zur Exegese des Hohenliedes
liegt darin, dass sie in der Braut des Hohenliedes

weniger die Kirche, als vielmehr die
Einzelseele sieht.41 Auch Bernhard identifizierte
mit der Braut des Hohenliedes zunächst die
Kirche, hielt dann aber fest, dass wir alle Braut
seien (Serm. 68, 1), was die Übertragung auf
die Einzelseele ermöglichte (Serm. 69, 1), die

er als Gott suchende Sponsa beschrieb.42 Durch
die bernhardinische Auslegung der bräutlichen

Liebe wird das Hohelied ein Beispiel
liebender, mystischer Vereinigung zwischen
Gott und der frommen Seele und kann der

Gotteserfahrung dienen.43 Auf der Grundlage
dieser Gedanken entwickelte sich eine
Bildersprache, welche es den Nonnen in der
Identifizierung mit der Sponsa erlaubte, an der

24



1
WS' i-ft^ -*¦s H E££Ci'

;<••', *->

~

-i

I fL

er

V ^rD

/^ 4?a
c

TT"

£*
\

Xa m^ *¦¦

«
<
* &ftD

ÜJ

»M$
¦i...« ,matfm m&i. ...«..

a—CU. £ ^YJ*r, •58 ¦P^ac S i^jL t üt-»»

U>ï }. iT Ai*
i

< :;. ¦¦•

*¦ «,?_Lì pu * v

Liebe Christi teilzuhaben.44 In meditativer
Betrachtung von Andachtsbildern wie der

Tugendenkreuzigung mit Caritas als Sponsa
konnten die Nonnen das Handeln der Braut
Christi nachvollziehen, genauso, wie sie das

Wirken Christi durch die Evangelien nachleben

konnten: Zur imitatio Christi kommt die

imitatio sponsaeX
Vor diesem Hintergrund kann auch das

Bild von Agnesa und Abt Walther vor der

Gottesmutter (Abb. 1) als Darstellung einer

Andachtsübung interpretiert werden.46 Durch
ihre Krone und das liebevolle Umfassen ihres

Kinns durch die linke Hand des Jesuskindes
ist Maria als Sponsa bezeichnet, denn letztere

Geste darf als Ausdruck der Liebe Christi
zur Braut verstanden werden.47 Die von Leo

Steinberg als «chin-chuck» bezeichnete Geste

wird auch in mystischen Schriften des 13. und
14.Jahrhunderts geschildert und dürfte ihre

Ursprünge im Hohenlied Salomonis (Vers

2,6) haben.4S Sie kann als Metapher für die

spirituelle Liebe im Sinne der unio mystica

von Sponsa und Sponsus verstanden werden,
dann aber auch als zärtliche Liebe Christi
zur menschlichen Seele. Die Darstellung in

5 Kreuzigung Christi durch die

Tugenden, Miniatur auf
Goldgrund, um 1260, aus dem Psalter

Besançon, Bibliothèque
Municipale, Ms. 54, fol. 15v,

204x143 mm. - Das
ungewöhnliche Thema der

Tugendenkreuzigung ist im monas-
tisch-zisterziensischen Bereich

verankert und tritt ab eigentliches

Andachtsbild häufig in
Handschriften für Frauen auf.

25



s?ç *1\
«Vll^

% y
T?

Ay

é —

-
Ä Yï

H

rV

«ri > a

..a ,T

.1 Ul i IS

6 Thron Salomons und
Marienkrönung, kolorierte
Federzeichnung, um 1260, aus dem
Psalter Besançon, Bibliothèque
Municipale, Ms. 54, fol. 9r,

205x152 mm. - Die
Marienkrönung gehört zu den Bildern,
die das Thema der mystischen

Vereinigung Christi mit der
liebenden Seele umkreisen.

Ms. 54 zeigt Agnesa also in Anbetung eines
Bildes von Sponsus und Sponsa, dem
Ausdruck für einen Zustand mystischer Vereinigung

mit Christus, welchen auch sie ersehnt.49

Abt Walther, der durch den Segensgestus des

Jesuskindes, den Stoffbaldachin, den der Engel

über ihm ausbreitet und durch sein Knien
auf dem Bildrahmen dem göttlichen Brautpaar

näher steht, könnte als derjenige
interpretiert werden, der Agnesa priesteriiche Hilfe
und Vermittlung bei ihrem Streben nach
mystischer Vereinigung mit Christus zukommen
lässt.

Zusammenfassung

Det sog. «Bonmont-Psalter» (Besançon,
Bibliothèque Municipale, Ms. 54) ist ein aus-

sergewöhnlicher Psalter des 13.Jahrhunderts,
dessen Ruhm bisher vor allem mit der reichen

Ausstattung mit zwei Bilderzyklen und mit
der stilistischen Einzigartigkeit der Miniatu¬

ren begründet wurde. Eine Neubetrachtung
hat nun gezeigt, dass die Handschrift auch in
der innovativen Zusammenstellung von
liturgischen und paraliturgischen Texten und in
der Vorbereitung einer neuen Bildersprache
eine besondere Stellung einnimmt und für
theologisch gebildete Leser und Leserinnen

konzipiert wurde. Der Marienpsalter und die

Bildkonzepte um das Thema der mystischen
Vermählung erhellen eindrücklich den zis-
terziensischen Beitrag zur Ausbildung neuer
Andachtsübungen. Während der Marien- und
der Hieronymuspsalter schriftliche materia me-
ditandi darstellen, sind Bilder wie die
Tugendenkreuzigung und die Darstellung der vor
der Gottesmutter betenden Nonne visuelle
materia meditandi.

Résumé

Le psautier dit «de Bonmont» (Besançon,
Bibliothèque Municipale, ms. 54), ouvrage
exceptionnel du XIIIe siècle, devait jusqu'alors sa

notoriété essentiellement à la riche ornementation

de ses deux cycles imagés et à la particularité

du style de ses miniatures. Au terme
d'une nouvelle étude, il s'avère néanmoins que
l'importance du psautier, conçu pour des

lecteurs et lectrices possédant des connaissances

théologiques, réside tout autant dans le caractère

novateur du recueil de textes liturgiques
et paraliturgiques que dans les jalons qu'il pose

pour la constitution d'un nouveau langage
iconographique. Le psautier de la Vierge et

l'iconographie centrée sur le thème des noces

mystiques constituent ainsi une illustration
particulièrement explicite de l'apport cistercien

au développement de nouvelles formes de

dévotion. Le psautier de la Vierge et le psautier
de saint Jérôme représentent la part écrite de

la materia meditandi, à laquelle répond la part
visuelle, avec des images comme la crucifixion

par les Vertus et la représentation de la nonne
en prière devant la Vierge.

Riassunto

Risalente al XIII sec. e affatto insolito, il
cosiddetto «Salterio di Bonmont» (Besançon,
Bibliothèque Municipale, ms. 54) è noto soprattutto

per la ricca presenza di due cicli illustrati
e per la straordinarietà stilistica delle miniature.

Una nuova disamina del manoscritto ha
rivelato che la sua peculiarità si estende inoltre a

un'innovativa composizione dei testi liturgici e

paraliturgici, così come all'annuncio di un
inedito linguaggio iconografico, e che esso fu
ideato per lettori teologicamente colti. Il salterio

di Maria e la concezione iconografica
imperniata sul tema dell'unione mistica pongono
in risalto, in maniera significativa, il contribu-

26



to cistercense all'affermazione di nuovi esercizi

spirituali. Mentre il salterio di Maria e quello

di San Gerolamo propongono una materia
meditandi scritta, raffigurazioni quali la
crocifissione delle virtù e la monaca in preghiera
davanti alla Vergine costituiscono una materia
meditandi visiva.

Anmerkungen
1 Die Autotin atbeitet gegenwänig an einet

Dissertation (Univetsität Zürich) übet diese
Handschrift.

2 Die aufgrund det Kleidung etfolgte Identifikation
det dargestellten Figuren als Zistetzienset wurde

von Renate Kroos in Ftage gestellt, ist aber
mehrheitlich unbestritten (Renate Kroos, Psalter, in:
Die Zeit der Staufer, Ausstellungskatalog, Wütt-
tembergisches Landesmuseum, hrsg. von Reiner
Haussherr, Stuttgart 1977, Bd. 1, S. 543-545).

3 Franziskus, dessen Fest bei den Zistetziensern seit

1259 vorgeschrieben war, ist von erster Hand
eingetragen, wählend der Festeintrag für Margarete,
welche erst nach 1260 gefeiett wurde, nachgetragen

ist.
4 «Omnipotens er misericors Deus, clementiam tuam

supplicitet deptecot, ut me famulam tuam tibi
servire féliciter concédas, et perseverantiam bonam
et felicem consummationem mihi largiri digneris,
et hoc psalterium quod in conspectu tuo legi,
ad salutem anime mee proficiatsempiternam» (fol.
178v). Auch der Hymnus an Maria O Maria mater

pia von Gautier von Châtillon weist weibliche Fle-

xionsfotmen auf. Vgl. dazu Dom ANDRE Wil-
MART, Poèmes de Gautier de Châtillon dans un
manuscrit de Charleville, in: Revue Bénédictine, 1937,
S. 132 und 133; Gilles Gérard Meerssemann,
Der Hymnos Akathistos im Abendland, Bd. 2:

Grusspsalter, Grussoratorien, Gaude-Andachten und
Litaneien, Fribourg 1960, S. 15 und Josef Szöverffy,
Die Annalen der Lateinischen Hymnendichtung.
Ein Handbuch, 2 Bde., Leyden 1964-1965, Bd. 2,
S. 122-126.

5 Zuletzt Victor Leroquais, Les psautiers manuscrits

latins des bibliothèques publiques de France,

Bd.l, Macon 1940, Nr. 72, S.83 und François
Bucher, Notre-Dame de Bonmont und die ersten
Zisterzienserabteien der Schweiz, Bern 1957, S.82-
83.

6 Heinrich Jerchel, Der Cisterzienserpsalter in
Besançon, ein Werk der deutschen Schweiz aus der Mitte

des 13. Jahrhunderts, in: Anzeiger für Schweizerische

Alterumskunde 37, 1935, S. 104-112. Die
Verbindung des Manuskriptes zu Bonmont wurde

von Bucher 1957 (wie Anm.5), S.83, wieder

aufgenommen.
7 Ellen Judith Beer, Die Glasmalereien der Schweiz

vom 12. bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts (Corpus

vittearum medii aevi, Schweiz Bd.l), Basel

1956, S.88.
8 Hanns SWARZENSKI, Die lateinischen illuminierten

Handschriften des XLLI. fahrhunderts in den Ländern

an Rhein, Main und Donau, Berlin 1936, Bd. 1,

S. 127.
9 Ebd., S. 126-127.

10 Einigkeit besteht in der Unterscheidung zwischen
den Malern von Miniaturen- und Heiligenzyklus.
Die Kalenderbilder werden einer dritten Hand
zugeordnet.

11 Bildprogramm: 7r: Salbung Christi in Bethanien,
7v: Verkündigung/Heimsuchung/Geburt, 8r: Abt

Walthet und Agnesa vor der Gottesmutter, 8v:

Anbetung/ Darbringung, 9r: Marien krönung auf dem
Thron Salomons, 9v: Taufe Christi/Abendmahl,
lOr: Nikolaus, luv: Gethsemane, 11 r: Kath,trina,
llv: Gefangennahme/Vorführung vor Pilatus, 12r:

Cäcilia, 12v: Dornenkrönung, 13r: Agnes, 13v:

Geisselung, 14r: Margarete, l4v: Kteuzttagung/
Aufrichtung des Kreuzes, 15r: Sebastian, 15v:

Tugendenkreuzigung, 16r: Johannes der Täufer, 16v:

Kreuzabnahme, 17r: Blasius und Pantaleon, 17v:

Grablegung, 18r: Vera Icon Christi, 18v:

Auferstehung, 19r: Petrus und Paulus, 19v: Marien am
Grab/Noli me tangere, 20t: Geotg, 20v: Anasrasis,
21 r: Jüngstes Gericht, 21 v: Himmelfahtt Christi,

22r: Andreas, 22v: Ausgiessung des Heiligen
Geistes.
Ab fol. 183f ein zweiter Schreiber, loi. 191 r eine
dritte Hand, Nachttäge aus dem 14.-16.Jahrhun¬
dert.
Zum ersteten gehören die Psalmen 26, 38, 52, 68,
80 und 109, zu letzterem Ps. 20, 26, 32, 38, 45,
52, 59, 68, 73, 85, 95, 101. Vgl. Rainer Kahs-
NITZ, Der Werdener Psalter in Berlin, Ms. theol. Lit.

fol. 358. Eine Untersuchung zu Problemen mittelalterlicher

Psalterillustration, Düsseldof 1979, S. 138.

Adolf AdAiM, Grundriss Liturgie, Freiburg/ Basel/

Wien, 51992, S. 244.
Inhaltlich vergleichbare Werke scheinen im 13.

Jahrhundert selten zu sein, was aber vielleicht mit dei
einseitig auf kunsthistorisch-stilistische Fragen
konzentrierten Fotschungssituation zusammenhängt.
Die von Anfang an geplante Aufnahme von
Gebetstexten macht die These von Kroos 1977 (wie
Anm.2), S.544, unwahrscheinlich, wonach auf
den Recto-Seiten det Miniaturenlage ursprünglich
Gebete hätten angebfacht weiden sollen anstelle
der Hciligendaistellungen.
Pierre Salmon, Analecta Liturgica. Extraits des

Manuscrits Liturgiques de la Bibliothèque Vaticane.

Contribution à l'histoire de la Prière Chrétienne

(Studi eTesti 273), Citta del Vaticano 1974, S. 79.
Ebd., S.76ff. undS.88ff.
Ebd., S.83. Vgl. auch Meeissemann 1960 (wie
Anm.4), S. 7.
Es fehlt an Vetgleichsmaterial aus dem 13.Jahr¬
hundert. Det Hietonymuspsaltet Verba mea auri-
bus findet sich in der Handschrift Ms. 64 (fol. 84r-
87r) in Besançon, Bibliothèque Municipale, sowie
in Ms.C 171 der Zentralbibliothek Zürich (fol.
lr-16v).
Meerssemann 1960 (wie Anm.4), S.4-6.
Ebd., S.3 und 12. Szöverffy 1964-1965 (wie Anm.
4), Bd. 2, S.208; Anne Winston-Allen: Stories

of the Rose. The Making ofthe Rosary in the Middle
Ages, University Park 21998, S. 15-18. Der
strophische Grusspsaltei wuide auf die sieben Tage
der Woche verteilt und parallel zu den Psalmen

des Tagesoffizium rezitiett; et hatte also einen
festen Platz in dei Litutgie (Meetsseman 1960 [wie
Anm. 4], S. 22).
Meerssemann 1960 (wie Anm.4), S. 13. Die Frage
der Urheberschaft ist nach wie vot ungeklärt. Vgl.
auch Judith Oliver, Gothic Manuscript Illumination

in the Diocese ofLiege (c. 1250 - c. 1330),
2 Bde., Leuven 1988, Bd. 1, S.40, Anm.42.
Vgl. Wilmait 1937 (wie Anm.4), S. 133; Szöverffy
1964-1965 (wie Anm.4), Bd.2, S.208.
Meeissemann 1960 (wie Anm.4), S.98ff.
Untet den bei Letoquais 1940 (wie Anm. 5)
aufgelisteten Psaltern finden sich nur wenige mit einem

Marienpsaltet. Den zisterziensischen Hintergrund
dieser Texte benennt auch Joseph Szöverffy,
Marianische Motivik der Hymnen. Ein Beitrag zur Ge-

27



schichte der marianischen Lyrik im Mittelalter, Leyden

1985, S. 171.
27 Vgl. SIMONE Roisin, L'hagiographie cistercienne dans

le diocèse de Liège au XIII" siècle, Louvain 1947,
S.114.

28 Vgl. Olivet 1988 (wie Anm.23), Bd. 1, S.40, auch

Anm. 44 mit weitetet Literatur
29 Winston-Allen 1998 (wie Anm.22), S. 15-18.
30 Vgl. Roisin 1947 (wie Anm.27), S. 153-167.
31 Heike Kraft, Die Bildallegorie der Kreuzigung

Christi durch die Tugenden, Diss. Univetsität Berlin,

Frankfurt 1976, Katalog S. 131-166.
32 JEFFREY F. HAMBURGER, The Visual and the Visio¬

nary: The Image in Late Medieval Monastic Devotions,

in: Visual and the Visionaty. An and Female

Spirituality in Late Medieval Geimany, New Yoik
1998, S. 121.

33 Dusseldorf, Landesbibliothek, MS B.31, fol. 122v,

um 1250-1260.
34 Vgl. Kraft 1976 (wie Anm. 31), S.6-31.
35 Auch Ecclesia kann als Sponsa identifiziert weiden,

was dei allegorischen Schtiftausdeutung
entspricht. Vgl. jüngst Carmen Baggio Rösler, Das
himmlische Brautpaar. Zur Ikonographie der mystischen

Vermählung, in: Die Bildeiwelt des Klostets

Engelbetg, htsg. von Christoph Eggenbetget,
Luzern 1999, S. 49.

36 Grundlegend dazu Hoheslied 4,9: «Vulnerasti cor
meum, soror mea, sponsa mea.» Zur Bedeutung
der Seitenwunde s. Jeffrey F. Hamburger, The

«Rothschild Canticles» (Yale University, Beinecke Rare

Book and Manuscript Library Ms. 404): Art and
Mysticism in Flanders and the Rhineland circa 1300,
Diss. Masch. Yale University 1987, S. 293-302. Die
Seitenwunde ist das Tor, an welchem die Seele der

Gläubigen Einlass begehrt, denn die Wunde ist der

Weg zum Herzen des Erlösers. Dieses wiederum isr

der Sitz der Liebe und der mystischen Erfüllung.
Vgl. auch Flora Lewis, The Wound in Christ's side

and the Instruments ofPassion: Gendered Experience
and Response, in: Women and the Book. Assessing
the Visual Evidence, hrsg. von Jane H. M. Taylor
und Lesley Smith, Toronto/Buffalo 1997, S.204-
229, hier S. 204.

37 Oxford, Keble College, Ms.49, fol. 7r, vgl. Regens-

burger Buchmalerei. Von frühkarolingischer Zeit bis

zum Ausgang des Mittelalters, Ausstellungskatalog
Regensburg, München 1987, Kat. Nr. 61, Taf. 133.

38 Hamburger 1998 (wie Anm. 32), S. 123.
39 Hamburger 1987 (wie Anm. 36), S.305ff. und

Hamburger 1998 (wie Anm.32), S. 123. S.Ber¬

nardi Opera, hrsg. von Jean Leclercq, Charles

Hugh Talbot und Henri-M. Rochais, 8 Bde., Rom
1957-1977, Bd. 1 und 2: Sermones super Cantica
Canticorum.

40 Baggio Rösler 1999 (wie Anm.35), S.45 und
Michael Camille, Prefatory Pictures in a French

Apocalypse, in: Studies in Cistetcian Art and
Architecture III, hrsg. von Meredith Patsons Lillich,
Kalamazoo 1987, S. 138. Zum Hohenlied: Friedrich

Ohly, Hohelied-Studien. Grundzüge einer
Geschichte der Hoheliedauslegung des Abendlandes bis

um 1200, Wiesbaden 1958; HELMUT RlEDLINGER,

Die Makellosigkeit der Kirchen in den lateinischen

Hoheliedkommentaren des Mittealters (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters 38/3), Münstet 1958; Ann W Astell,
The Song ofSongs in the Middle Ages, Ithaca/London

1990. Zu Beinhaids Predigten vgl. auch Kurt
Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik, München

1993, Bd. 1, S. 249-268.
41 Camille 1987 (wie Anm.40), S. 139 und 154,

Anm. 8.

42 «Quis dicit Sponsa Quaenam ipsa .Anima siti-
ens Deum Si etgo amate sponsis specialiter
piincipaliteique convenir, non immerito sponsae
nomine censetur quae amat.» S.Bernardi Opera
(wie Anm. 39), Serm. 7,2 (Auszeichnungen durch
die Aurorin). Vgl. Ruh 1993 (wie Anm. 40), Bd. 1,

S.260.
43 Riedlinger 1958 (wie Anm.40), S. 143-146.
44 Vgl. Ohly 1958 (wie Anm.40), S. 135-157;

Riedlinger 1958 (wie Anm.40), S. 155-167.
45 Hamburger 1998 (wie Anm.32), S. 124.
''6 Auf andere Auslegungen, beispielsweise als Stifter¬

bild oder als Darstellung dei cura monialiiim, kann
hiei nicht eingetreten weiden.

47 Vgl. Leo Steinberg, The Sexuality ofChrist in
Renaissance Art and in Modern Oblivision, Chicago/
London 21996, S. 110-116.

48 Nach Steinbetg 1996 (wie Anm. 47), S. HOffi, ist
der «chin-chuck» die bildliche Umsetzung des

Vetsanfangs: «leva eius sub capite meo (...)». Vgl.
auch Hamburger 1987 (wie Anm. 36), S.437f.

49 Vgl. Hamburger 1998 (wie Anm. 32), S. 131-132.

Abbildungsnachweis
1-6: Besançon, Bibliothèque Municipale.

Adresse der Autorin
Ann Barbara Franzen-Blumer lie. phil. I, Kunsthis-
totiketin, 21, Laurel Drive, Bloomsbuig PA 17815 /
USA

28


	Zisterziensermystik im "Bonmont-Psalter" : Ms. 54 der Bibliothèque Municipale von Besançon

