
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 51 (2000)

Heft: 1: Faszination Gold = La fascination de l'or = Il fascino dell'oro

Artikel: Das Gold in der Alchemie

Autor: Bachmann, Manuel / Hofmeier, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manuel Bachmann • Thomas Hofmeier

Das Gold in der Alchemie

1 Eine Destillationsblase aus
Glas, ein Destillationskolben

mit Helm (alembic) aus Zinn
und keramische Schmelztiegel,
Pharmazie-Historisches Museum

Basel. - Solche Geräte

gehören seit dem Mittelalter
zur Standardausrüstung eines

Alchemielaboratoriums.

Alchemie als praktische Wissenschaft

von der Goldherstellung

Manche Historiker erachteten die rasante
Verbreitung der Alchemie seit dem Mittelalter als

erstaunlich, wenn sie die Entwicklung nicht

gar als Fehlleistung der europäischen
Geistesgeschichte abtaten.1 Doch so erstaunlich ist
die Heraufkunft einer neuen Wissenschaft wie
der Alchemie bei weitem nicht, denn sie

verspricht beachtliche Vorteile und ruht auf einer
soliden theoretischen Basis. Die von der
Alchemie für ihre Meister ausgelobten Vorteile
sind neben der Selbstläuterung auch von
handfester Natur und verheissen schier
unbeschränkten Reichtum samt einem langen und
gesunden Leben. Und was die theoretische

Untermauerung der Alchemie anbelangr, so
kann sie sich auf die Autoritäten der antiken
Philosophie - Empedokles, Plato, Aristoteles
und andere mehr — ebenso berufen wie auf
die Heilige Schrift, deren Protagonisten von
Adam bis Christus von den Alchemisten zu
ihresgleichen erklärt wurden.2 Im folgenden
soll es um die Goldmacherei (Transmutations-
alchemie) gehen, die, von Alchemisten im

mMM/ A

Laboratoiium versucht und von Gelehrten
für möglich befunden, auf unterschiedlichste
Weise um 1600 in der Schweiz Einzug hielt
und eine wahte Blüte erlebte.3

Im Einklang mit det Vier-Elementen-Leh-
re des Empedokles waren die Alchemisten

überzeugt, man könne jeglichen Stoff in einen

beliebigen anderen überführen.4 Da alle Stoffe

aus einer jeweils spezifischen Mischung der

Vier Elemente bestehen, sei es möglich, mittels

det Transmutation das Mischvethältnis zu
verändern und somit jeden beliebigen Stoff zu

erzeugen — vorzugsweise Gold. Auch die später

von der Alchemie entwickelte Vorstellung
der zwei (drei), allen Stoffen innewohnenden

Elementarprinzipien Merkur, Sulphur (und
Sal)5 — welche selbstversrändlich in der
geheimnisvollen Sprache der Alchemie nicht
wörtlich mit Quecksilber, Schwefel und Salz

identisch sind - erblickt im Gold die höchste
Form des Stofflichen. Seit den Schriften des

imaginären Alchemisten Geber denken sich
die Alchemisten alle Metalle aus den
Elementarprinzipien Merkur und Sulphur
zusammengesetzt. Im Boden reifen die unedlen Erze

vom Blei zu edleren Metallen, bis sie endlich
nach seht langer Zeit die höchste Stufe erlangen,

die des Goldes.6

Gold isr in der Alchemie mit der Sonne
assoziiert, es ist feuetbeständig, sehr schwer, von
ungetrübter Leuchtkraft und schon seit
Jahrrausenden mit dem Göttlichen eng verbunden;

so besrehen nach altägyptischer Vorstellung

die Leiber der Götter aus Gold.7
Die Transmutation von unedlen zu edlen

Metallen erfolgt mit Hilfe des aufwendig im
alchemischen Prozess gewonnenen Steins der

Weisen (lapis philosophorum). Diesen Stein
det Weisen zu erlangen, ist hauptsächliches
Ziel der Alchemie.8 Einmal hergestellt, kann
mit dem Stein, meist als rötliches Pulver
vorgestellt, jede beliebige Person durch die

sogenannte Projektion, das Einwerfen geringer
Mengen des Pulvers auf geschmolzenes Metall,

eine Transmutation durchführen - also

z.B. Blei in Gold verwandeln.9 Allerdings sei

es nur wenigen Adepten gelungen, den Stein
der Weisen zu erlangen.



Man fpüert woPj ti9er atcÇemy
Vrtb jnn?es vpynes argen?
^as faifcÇ/vnb ßfcCiffvfferben ft

^« N. W
ttB

^S3

i !££?•

^«^

s

vôpïfch mî> bcfâ}iff^
23etru$er fintivnb fil fcÇer vit
J©ïe tonen re$t 511m narren jpîef
falfcÇ fîeS/falfcÇ rot/falfc§friint/falfcf ^elt"
"Poll vntruw îffc yet$ cjunç 9ie v?eft

f

2 « Von falsch und beschiss».

Holzschnitt aus dem Wiegendruck

von Sebastian Brant,
Narrenschiff, Basel 1494,
Öffentliche Bibliothek der
Universität Basel, Handschrifienab-
teilung. — Brant verunglimpft
die Alchemisten pauschal als

Betrüger und stellt sie mit
Narrenkappen und Eselsohren im
Laboratorium hantierend dar.

Die detaillierte Wiedergabe der
Geräte lässt jedoch eine gewisse
Vertrautheit des Künstlers mit
derartigen Utensilien erkennen.

Transmutationen in der Schweiz

Abgesehen von einigen älteren Quellen, die

vage von alchemischen Umtrieben sprechen,10
hält die Alchemie erst um die Mitte des

16.Jahrhunderts Einzug in die Schweiz, die

sogleich eutopaweit eine Führungsrolle
übernimmt." Angesichts des Facettenreichtums
der Alchemie wundert es wenig,12 dass Akteure

untetschiedlichster Prägung auftreten, vom
betrügerischen Scharlatan bis zum hochgelehrten

Universalwissenschaftler. Erstere
tauchen in ganz Europa auf und erleichtern durch

grossartige Versprechungen von Gold und

Universalmedizin leichtgläubige Bürger und
Adlige um ihr Geld. Nach dem immer
gleichen Muster prahlen die «Arg-Chymisten»n
mit dem Besitz des Geheimnisses vom Stein
det Weisen. Genügt den künftigen Opfern das

Wort des Maulhelden nicht, so setzt dieser oft
mit grossem Pomp eine Demonstration in
Szene, an deren Ende ein wenig Gold in der

Rerorre glänzt. Zum Einsatz kamen dabei
verschiedenste Taschenspielertricks wie hohle
Rührstäbe, doppelte Böden von Tiegeln, in
Truhen versteckte Gehilfen und was man sich

nicht alles vorstellen kann.14 Für die Schweiz
hat Huggenberg ein hübsches Sammelsurium



ft

y

3 Metallbäume. Holzschnitt
ausJanus Lacinius, Metallorum
in melius mutationum typus,
methodusque, in: Ders., Prêtiosa

margarita novella de thesauro,

ac pretiosissimo phìlosophorum
lapide, Venedig 1546. —

Andeutungsweise sind die verschlungenen

Beziehungen der Metalle

4 «Ignis, aer, aqua, terra».
Gouache aus Martin Sturtz,
De Humido Radicali in Crea-

tione, Goldkronach 1597, fol.
10, Öffentliche Bibliothek der
Universität Basel,

Handschriftenabteilung. — Die Sphären
der Vier Elemente Feuer, Luft,
Wasser und Erde umfassen die
Erde. In dieser Darstellung sind
biblische Schöpfungsgeschichte
und alchemisches Weltbild zu
einer Einheit verflochten.

von Histörchen zusammengestellt, wobei
auffällt, dass etliche der Gauner-Alchemisten
vormals Söldner waren und bei ihrer Heimkehr

neben chronischer Geldnor auch gewisse
Kenntnisse der Goldmacherkunst mitbrachten.15

Allerdings gelang es einigen von ihnen,
Gold zu machen, es kam jedoch eher aus dem
Säckel ihrer vermeintlichen Auftraggeber
denn aus der Retorte. Und so gilt für diesen

Schlag von Alchemisten, von denen einige ihr
Heil in der Fluchr suchen mussten, andere

hingegen am Galgen endeten: «Arbeit/ Ar-
muth und Gestanck/ Rauch und Kälte zuletzt
der Strick/ Zahlet in der Alchimie der Betrüger

List und Tück.»16

Auch die Gelehrtenwelt befasste sich mit
dem Phänomen det Metallumwandlung, und
Berichte von gelungenen Transmutationen
unter den kritischen Augen angesehener
Wissenschaftler fanden grosse Verbreitung.17
Alexander Seron, ein schottischer Alchemist, dessen

Name unauflöslich mit dem Ruhm der

geglückten Transmutation verbunden ist,
besuchte auf seinet Europareise auch die
Schweiz. Zuvor hatte er schon in Holland
vor Zeugen Metallumwandlungen vorgeführt
und an Freunde Proben seines Steins
verschenkt, wovon nachträglich Daniel Georg
Morhof18 eindtücklich Zeugnis ablegte.19 Mit
Johann Wolfgang Dienheim20 als Reisegefähr-
ten reiste Seton von Italien nach Zürich, um
dort den namhaften Theologen und Alchemisten

Raphael Egli21 zu besuchen, und dann
weiter nach Basel.22 In der Rheinstadt gab
Seton 1603 im Haus des Apothekers Andreas
Blätz23 eine Probe seines Könnens. Er verwandelte

Blei unter Zugabe von Schwefel und
etwas rotem Pulvet in pures Gold. Bei der
Prozedur anwesend war kein Geringerer als der

Universitärsprofessor Jakob Zwinger,24 der
seinen Augen nicht trauen wollte und eher
kritisch mehreren Freunden brieflich von dem
Vorfall berichrete. Zwinget schrieb an Sebastian

Schobinget25 in St. Gallen und Andreas
Libavius,26 Verfasser des ersten Alchemie-
lehrbuches.27 Ausgerechnet det kritische Libavius

bejubelt Zwingers Bericht als langersehn-
ten Beweis der Transmutation und rät dem
Freund, die Zweifel zu begraben. Das dergestalt

künstlich hergestellte Gold wutde unter
den Augenzeugen verteilt, und ein Stück
davon existierte noch, als 100 Jahre spätet der

Zwingersche Briefwechsel in Druck gelangte.28

Mit Alexander Setons Tod vor 1606 im
Hause von Jakob Zwinger in Basel endet die
Geschichte seiner Transmutation keineswegs.
Die Legende will wissen, dass sich verschiedene

Möchtegern-Alchemisten von Setons Pulver

Proben beschaffen konnten, mit denen sie

stolz Transmutationen vollführten und so wegen

des zwar wirksamen, aber von ihnen nichr

produzierbaren Steins der Weisen in Teufels
Küche gerieten.29

Für einige andere in Theorie und Praxis

überzeugte Alchemisten war der Nachweis der

Transmutation zu Basel Anlass, offen gegen
die allenthalben in Schweizer Städten erlassenen

Verbote der Alchemie anzukämpfen.30 So

unterläuft Raphael Egli ab 1604 konsequent
das seit zehn Jahren in Zürich bestehende Verdikt

gegen die Alchemie, was ihm in Verbin-
dung mit Schulden und anderen Vorwürfen
1605 ein Berufsverbor einbringt.31 Ihm bleibt
nur der Gang ins Ausland, wo er mehrere
Schriften zur Verteidigung der Alchemie,
speziell der Transmutation, veröffentlicht und dabei

die Basler Transmutation als Beweis
anfuhrt.32

Das Trinkgold: Die kosmischen
Heilkräfte des Goldes

Auch ausserhalb der Transmutationsalchemie

erschöpft sich für den Alchemisten die
Hochschätzung des Goldes nicht. In der medizinisch

orientierten Alchemie wird im alchemi-
schen Prozess in der Retorte Gold zu einem
Heilmittel verarbeitet, zum aurum potabile,
dem Trinkgold. Dieses trinkbare Gold wirkt
gegen depressive Verstimmungen und besitzt
herzstätkende Eigenschaften, die es, da das

Herz als Lebenszentrum betrachtet wurde, als

Lebenselixier schlechthin auszeichnen.
Bei der Idee, Gold in trinkbarer Form übe

eine heilende und lebensverlängernde
Wirkung auf den Menschen aus, handelt es sich
nicht um eine oberflächliche Analogie
zwischen dem vollkommenen Metall und
vollkommener Gesundheit. Vielmehr kennt die
Alchemie innere Beziehungen zwischen dem

gelben Metall und dem Menschen. Nach alter
Überlieferung aus der vorsokratischen Medizin

ist der Mensch das als Mikrokosmos
gespiegelte Universum. Gemäss alchemischer
Lehre zeigt nun speziell das Gold in seinem

inneren Aufbau dieselbe Symmetrie zwischen

Mikro- und Makrokosmos. Auf diesem Tatbestand

beruht seine unvergleichliche Heilkraft;
denn das gelbe Metall ist gleichsam eine

Antenne und ein Akkumulator kosmischer Kräfte.

So verrät das 1612 in Frankfurt gedruckte
Alchemie-Lexikon des Paracelsisten Martin
Ruland über die Geheimnisse des Goldes,
Gold beinhalte wie der Mensch das ganze
Universum, es sei eine himmlische Subsranz,
bestehe aus den Strahlen der Sonne und sei
deshalb die höchste Medizin, weil es alle Sterne
des Himmels und alle Wachstumskraft der Erde

in sich habe.

Ahnlich äussert sich in einer medizinischen

Abhandlung über Melancholie von 165133 der
Münchner Arzt Malachias Geiger in einem

8



fC¦:¦¦¦¦ .:...;¦

T.r
L

Mx.'¦-

ff n ;- -'

***«& im\
ft

Afltw
4SI:

,-.;•er

X X

Ï;Sy "i-
-.

<VfS>-jt_,

» ,y"'-' "•?•
>:¦

«:
-,:.<*>£^

••'..
vs>\Vi:^

.>.->

r>

IS ;'-'

jfe
//7,r//jfeÄ-^:^.* ixy

r

v-ÄÄS S ^V /# 'T i

V
¦

¦

m
fcïfAf

iff V
i*; "/- ¦

£T
5~\,i

ÌÌm
ti

i-
\ \if

V



5 Alchemielaboratorium.
Nachbau mit originale,
ten, Pharmazie-Historisches

Museum Basel. — Die meisten
Alchemisten bauten sich ihre
Öfen selber. Die Laborgeräte
mussten oft von weither und
für teures Geld herangeschafft
werden.

6 Tragbare Destillationsanlage.
Explication desfourneau et
vaisseau pour la chymie, 17.Jh.,
Handschrift M165, fol. II, 10,
Bibliotheca Philosophica Her-
metica Amsterdam. — Die heute

so viel beschworene Mobilität
war den Alchemisten keineswegs

fremd. Viele von ihnen
verbrachten ein Leben aufWander-
schafi, immer aufder Suche

nach einem grosszügigen Gönner

oder gleichgesinnten

Fachgenossen.

Kommentat zur bildlichen Darsrellung der

Trinkgoldherstellung. Um die Heilkraft dieses

Präparats zu erklären, verweist er nicht bloss

auf die alchemische Rangordnung der Metalle,

sondern auch auf die morphologischen
Entsprechungen des Goldes: auf die Sonne als

mystischen Mittelpunkt des Universums und
auf die zentrale Funktion des menschlichen
Herzens: «Daher sind im Auge der Weh, d.h.
in der Sonne, alle Naturkräfte wie in einem
Behältnis und einer ewigen Quelle geborgen;
das Ferment menschlichen Vetstandes freilich
leuchtet über allem. Und so wie im Mikrokosmos

das Herz ein Sprudelquell von belebendem

Geist und Blut ist, welcher allen übrigen
Gliedern Bewegung und Lebendigkeit ermöglicht,

so ist umgekehrt die Sonne das Hetz des

Himmels, die wie ein Hetr über alle Kräfte der
Elemente ihre Strahlen über die gesamte Natur

hin ausstreut und entsendet. Und wie die
Sonne unter den Himmelsetscheinungen, so

nimmr das Gold unter den Merallen den ersten

Rang ein und ist ein Behältnis und Subjekt

von allen Elementen-, Himmels- und
überhimmlischen Kräften; es kommen nämlich

vom überhimmlischen und himmlischen
Bereich Einsrrömungen hinuntet in die hiesige

Elementenwelt und fliessen durch Konzentrierung

in dieses eine Metall zusammen, und
so wenden sie darin zusammengebunden,
verwahrt und eingeschlossen.»34

Die Chemie des Trinkgoldes

Zur Chemie des Trinkgoldes ist zu bemerken,
dass sich die Aufgabe, Gold zu lösen, den
Alchemisten schwierig genug gestaltete. Das

Register der Zitatensammlung von Conrad Hor-
lacher (Frankfurt 1707) zu Manget: Bibliotheca
Chemico-Curiosa (Genf 1702) erklärt, Gold sei

so tief in das Kötperliche verwickelt, dass bisher

hundert, ja tausend Alchemisten sich
vergeblich bemüht hätten, Gold aufzuschliessen

und irreduzibel in ein Trinkgold aufzulösen.

f^.'.'t
è

soff #S
'¦ .•: ¦•¦:' •#3 IfV jrafc

¦

¦ ¦
¦

¦ ¦¦-¦;" ¦¦¦• ¦jkS* mtî"^^^?

âdfl / ^^^^^5 '' ^v
a

X~T—
jjgä^jf Ker •:f\i

M if

t
I vu' xsl/ \ \ Je \

"•ä

'X: v ¦

Kv

.-..'•"¦e

s

-y

Das bereits erwähnte Ruland-Lexikon
definiert zudem das Trinkgold als eine Flüssigkeit
ohne ätzende Säure, wohingegen Königswasser,

das beinahe alle Metalle, auch Gold - den

König der Metalle —, löst, chemisch gesehen
eine Mischung aus konzentriertet Salzsäure

und konzentriertet Salpetersäure ist, in det

Formelsprache der gegenwärtigen Chemie:
3HC1 + HN03. Im 16Jahrhundert macht

Philipp Ulstadt in seinem Coelum Philoso-

phorum (Sttassburg 1525) umständliche
Angaben zur Herstellung einer Goldchloridlösung,

die teilweise auf dem Umweg über

Goldamalgam und Goldsulfid erfolgt. Aus
dem Goldchlorid wird mit Enzian, anderen
Kräutern und Alkohol ein Präparat gewonnen,

das oral verabreicht werden kann. Viele
andere Rezepte, die in ähnlicher Weise mit
alkoholischen Auszügen arbeiten, könnten hier

angefügt werden. Dabei ist der tiefere Sinn der

Vorschriften offensichtlich der, die wirksame
Essenz des Goldes auszuziehen und dann
nicht das Gold in seiner merallischen Form,
sondern nur jene Essenz mit Alkohol zu
verserzen. Paracelsus unterscheidet denn auch
zwischen dem Gold und der «Quinta Essentia

Auri, so dem Goldt sein Rött ausgezogen
wirdt, und gescheyden von dem Corpore».35
Diese Quinressenz des Goldes, nur über ein

aufwendiges Geheimverfahren zu gewinnen,
ist mit dem Stein der Weisen nahe verwandt,
denn sie ist die reine Röte des Goldes, während
das Corpus des Goldes, das heisst der materielle

Träger der Röte, einen weniger reinen,
unbrauchbaren Rückstand bildet. Paracelsus will

10



diese Gold-Quintessenz noch vom gewöhnlichen

Ttinkgold unterschieden wissen.

Das Trinkgold und das goldene Kalb
in der Bibel

Als Altmeister der Trinkgoldbereitung gilt
kein Geringerer als Moses, der von den
Alchemisten zu einem ihrer grössten Lehrer gerechnet

wird. Nicht nur aufgrund der Apostelgeschichte,

wonach Moses «in aller Weisheit der

Ägypter» (Apg. 7,22) unterrichret war,
sondern vielmehr aufgrund der Ereignisse, die in
Exod. 32, 9-20 geschildert werden, bietet die
Bibel den Alchemisten hierfür genügend
Anhaltspunkte. Nachdem Moses vom Berg Sinai
mit den von Jahwe empfangenen Tafeln zum
Lager der Israeliten zurückgelangt war, sah er
das goldene Kalb, das nun als Götze angebetet
wurde, nahm es, verbrannte es im Feuer und
zermalmte es, bis es feiner Staub war, streute es

auf die Oberfläche des Wassers und gab es den
Israeliten zu trinken.36 Da diese - in der

imaginären Geschichte det Alchemie erstmalige —

Trinkgoldbereitung nach der Sinrflut stattfindet,

kann man die hohen Lebensalter der alt-
testamentlichen Urmenschen leider nicht mit
ihr in Verbindung bringen.

Mystik des Goldes

Ein grosser Alchemist des 17.Jahrhunderts,
der auch an der Transmutationsalchemie
interessierte Arzt Michael Maiet (1569-1622),37
verfasste über das Gold und seine mystische
Bedeutung in der Alchemie eine eigene
Schrift.38 Sie erhellt die Tiefendimension, die
viele Alchemisten im Gold suchten. Maier
führt dort aus, das Gold sei der Umfang
des von der Natur umschriebenen absoluten
Kreises des Seins; zugleich sei es das Zentrum
sowohl der Aktivität des Menschen wie der

Bewegungen der Planeten am Himmel; in
vollkommener Mischung aus den vier
Elementen zusammengesetzt, halte man mit ihm
das körperliche Bild der Ewigkeit in Händen.
Das Gold ist gleichsam die Matetie des

Unendlichen, Ewigen, Göttlichen. Hier erreicht

man die Mystik des Goldes, die dem meistgenannten

Ziel der Alchemie, aus Blei Gold zu
machen oder das Trinkgold zuzubereiten,
einen höheren Sinn verleiht.

Dieser höhere Sinn besteht demnach darin,
im Sinnbild eines Kreises mit unendlichem

Umfang Zeit und Ewigkeit miteinander zu
verbinden - im übrigen ist das alchemische
Zeichen für Gold ein Kreis mit einem
eingezeichneten Mittelpunkt (zugleich das astrologische

Zeichen für die Sonne).
In die prakrische Laborarbeit übersetzt,

heisst dies, im Irdischen, das dem Sündenfall

i§1 %mm

{SR

if
»m

£ L \

ï-it F

ç

unterliegt, die kranke Materie - seien dies
unedle Metalle oder der kranke Mensch, dem das

Trinkgold verabreicht wird — wieder zu heilen,
indem die Kräfte des unversehrten Goldes

in der Retorte aufgeschlossen werden. Dem
Alchemisten ist dies möglich, weil er die höheren

Kräfte der Natur im Gold gebündelt
vorliegen hat. Er weiss, dass das der Sonne

zugeordnete Gold den Allmittelpunkt des

Universums bildet, den innetseelischen wie auch

den kosmologischen Mittelpunkt (die Alchemie,

der hermetischen Hochschätzung der

Sonne verpflichtet, denkt seit alters her
heliozentrisch). Die Mystik des Goldes gipfelt
darin, dass das Göttliche weder das völlig
Ungreifbare noch das Unsichtbare ist, sondern
sich in der Materie verkörpert und zumindest
indirekt sichtbar und greifbar ist - im Gold.

Indessen, es gibr in der Alchemie seir alters

her ein anderes Metall, das dem Gold die

herausragende Stellung streitig macht: das

Quecksilber. In ihm liegt die eigentliche
Wandlungssubstanz, die es für die Goldtransmutation

braucht, und deshalb dreht sich dei
alchemische Prozess nichr zulerzt um das

7 Metallurgisch-alchemisches
Laboratorium. Kupferstich aus

Lazarus Ercker, Beschreibung

allerfürnemisten Mineralischen
Ertz unnd Bergwerks Arten

Frankfurt 1580. - Im Umfeld
des stetig zunehmenden Bergbaus

fanden manche Alchemisten

ein unerschöpfliches
Betätigungsfeld.

11



8 Die Präparation des Trinkgoldes

(Emblema Auri Potabilis
Chimice Preparati), aus: Ma-
lachias Geiger, Microcosmus

Hypochondriacus Sive de Me-
lancolia Hypochondriaca
Tractatus, München 1651.
(Vgl. Editorialbild, S. 3.)

igH
:s»

':¦;-.-. ;J.

m

m

Quecksilber und dessen auffällige Eigenschaften:

es ist materiell und, weil flüssig-flüchtig,
geistig zugleich. Seit der antiken Alchemie gilt
es als Wurzel aller Metalle und Substanzen, als

Urmaterie (oder zumindest als Materie, die ihr
direkt entstammt). Das Quecksilber ist das

Medium, in dem sich die Stoffe auflösen, um
sich bis zum Gold emporläutern zu können.

Zusammenfassung

Im 16. Jahrhundert boomt die Alchemie in der
Schweiz in verschiedensten Kreisen. Betrügerische

Scharlatane ziehen arglosen Investoren
Geld aus der Tasche mit dem Versprechen,
im Laborarorium Gold zu machen. Auch die

gelehrtesten Köpfe der Zeit nehmen regen
Anteil an der Kontroverse um die Machbarkeit

der Transmutation, dei Metallumwandlung.

Darüber hinaus spielr in der Alchemie
das Gold als Heilmittel eine grosse Rolle: als

Tiinkgold. In sich tiägt Gold kosmische Kräf-
te, die als Trinkgold dem menschlichen Körper

zur Lebensverlängetung zugeführt werden
können. Sowohl der Transmutationsalchemie
wie der Alchemie des Trinkgoldes liegt eine

Goldmystik zugiunde, die im Gold einen
materiellen Spiegel des Himmlischen, des

Unendlichen und Ewigen sieht.

Résumé

Au XVIe siècle, l'alchimie fait fureur en Suisse

et cet engouement touche les milieux sociaux
les plus divers. Des charlatans mal intentionnés

parviennent à soutirer de l'argent à des

investisseurs crédules en échange de la promesse
fallacieuse de leur fabriquer de l'or en laboratoire.

Même les cerveaux les plus érudits prennent

une part active aux débats sur la possibilité

de transformer les métaux. L'or joue

également un grand rôle dans l'alchimie comme

remède à boire: le métal noble est réputé

portelli de forces cosmiques dont l'ingestion
est censée prolonger la vie humaine. Qu'elle
s'attache à la transformation des métaux ou à

la fabrication de breuvages magiques, l'alchimie

est fondée sur une conception mystique
de l'or, reflet matériel du divin, de l'infini et de

l'éternel.

Riassunto

Nel XVI secolo, in Svizzera, l'alchimia ottenne
larghi consensi nelle cerchie più diverse.
Ciarlatani fraudolenti si appropriarono del denaro
di ingenui investitori promettendo di trasformarlo,

in sede di laboratorio, in oro. Persino le

menti più illuminate dell'epoca parteciparono
attivamente alla conttovetsia sull'attuabilità
della trasmutazione, ossia della trasformazione
in oro dei metalli vili. Nell'ambito dell'alchimia,

inoltre, foto tivestì un importante molo
terapeutico: il consumo di oro liquido eia
supposto trasmettere al corpo umano le forze
cosmiche, contenute nel metallo nobile, in grado
di prolungare la vita. Sia l'alchimia della
trasmutazione sia quella dell'elisir di lunga vita
erano fondate su una concezione mistica che

riconosceva nell'oro lo specchio materiale della

dimensione celeste, dell'infinito e dell'eterno.

Anmerkungen
1 Edmund Oscar von Lippmann, Entstehung und

Ausbreitung derAlchemie. Mit einem Anhang zur
älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur
Kulturgeschichte, Berlin 1919; Hermann Kopp, Beiträge

zur Geschichte der Chemie I-III, Braunschweig
1869, Bd.I, S. 17: «Die Geschichte der Alchemie
ist die Geschichte eines Irrtums.»

2 Bernhard Dietrich Haage, Alchemie im Mittelalter.

Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus,

Zürich 1996; CRISTINA Viano, Aristote et l'alchimie

grecque: La transmutation et le modèle aristotélicien

entre théorie et pratique, in: Revue d'Histoire
des Sciences 49.2-3, 1996, S. 189-213.

3 Manuel Bachmann und Thomas Hofmeier,
Geheimnisse der Alchemie, Basei, Stuttgart 1999.

4 Gernot Böhme und Hartmut Böhme, Feuer,

Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der
Elemente, München 1996.

5 Von Paracelsus hinzugefugt in seinem in St. Gallen
verfassren Opus Paramirum. Theophrast VON

Hohenheim genannt Paracelsus, Sämtliche Werke,

1. Abteilung: Medizinische, naturwissenschaftliche

und philosophische Schriften, hrsg. von Karl
Sudhoff, München und Berlin 1928-33, Bd. IX,
S. 37-230; Urs Leo Gantenbein, Paracelsus und
seinephysiologische Alchemie in St. Gallen, in: Alchemie

in St. Gallen, St. Gallen 1999, S. 13-18, S. 14.
6 ERNST Darmstaedter, Die Alchemie des Geber,

Berlin 1922, S.24E; William R. Newman, The
Summa Perfectionis of Pseudo-Geber. A Critical
Edition, Translation drStudy, Leiden und New York
1991.

12



7 Emma Brunner-Traut, Altägyptische Märchen,
München 1989, S. 36; Erik Hornung, Das
esoterische Ägypten. Das geheime Wissen der Ägypter und
sein Einfluss auf das Abendland München 1999,
S.43.

8 VLADIMIR Karpenkö, The Chemistry and Metallurgy

ofTransmutation, in: Ambix 39, 1992, 47-62;
Michela Pereira, Theorie dell'elixir nell'alchimia
latina medievale, in: Micrologie 3, 1995, 103-148.

9 Antoine-Joseph Pernety, Dictionnaire mytho-
hermétique, Paris 1758 (Nachdruck, Mailand
1971), S.406; Haage 1996 (wie Anm. 2), S. 17.

10 Frieda Maria Huggenberg, Alchemisten und
Goldmacher im 16.Jahrhundert in der Schweiz, in:
Gesnerus 13, 1956, S.97-164, S. 107; E. Ribeaud,
Die Alchemie und die Alchemisten in der Schweiz

(Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft
in Luzern), 1896/97, S.31-102.

11 Bachmann und Hofmeier 1999 (wie Anm.3).
12 THOMAS HOFMEIER, Alchemie - Einheit in der Vielfalt,

in: Alchemie in St. Gallen, St. Gallen 1999,
S.7-12.

13 So warnt bereits 1597 ein mystischer Alchemist vor
den Scharlatanen: HEINRICH Khunrath, Wahr-

nehmungs- Vermahnung. An alle wahre Alchymisten,
sich vor den betrügerischen Arg-Chymisten zu hüten,
in: Ders., Vom hylealischen, das ist/ptimateriali-
schen Catholischen oder Allgemeinen Natürlichen
Chaos, Magdeburg 1597 [Nachdruck mit
einem Vorwort von Elmar R. Gruber, Graz 1990];
auch Michael Maier, Examen Fucorum Pseudo-

Chymicorum, Frankfurt 1617; W. Beck, Michael
Maiers «Examen Fucorum Pseudo-Chymicorum».
Eine Schrift wider die falschen Alchemisten, München

1992.
14 Karin Figala, Goldmacherei, in: Claus Priesner

und Karin Figala (Hrsg.), Alchemie. Lexikon
einer hermetischen Wissenschaft, München 1998,
S. 161-165.

15 Huggenberg 1956 (wie Anm. 10).
16 Schlussvers eines Flugblattes anlässlich der

Hinrichtung Domenico Caetanos, eines überführten
Alchemie-Betrügers, am 23. August 1709 in Küs-
trin, aus: Otto KräTZ, Faszination Chemie. 7000
Jahre Lehre von Stoffen und Prozessen, München
1990, S. 212, Abb. 277.

17 Johann Friedrich Helvetius, Vitulus aureus oder

güldenes Kalb, welches die gantze Welt anbetet und
verehret. In welchem das rare und wundersame Werck

der Natur in Verwandelung derer Metallen historisch

ausgeführtet wird. Wie nemblich das gantze Wesen

des Bleyes in einem Augenblick durch die Hülffe eines

sehr kleinen Körnleins des Steins der Weisen/ zu dem

aller besten Gold von dem obgenandten Herrn Helve-
tio, Im Haag gemacht und verwandelt worden, in:
Friedrich Roth-Scholtz (Hrsg.), Deutsches Thea-

trum Chemicum I, Nürnberg 1728, S.481-556;
Siegmund Heinrich Güldenfalk, Sammlung von
mehr als hundert wahrhaften Transmutations-geschichten,

oder ganz ausserordentlich merkwürdige
Beyspiele von Verwandlung der Metallen in Gold
oder Silber nebst der Art und Weise wie damit

verfahren worden, Frankfurt und Leipzig 1784. -
Noch 1923 war das Thema Transmutation dem

Inselverlag eine limitierte Sonderausgabe auf
Büttenpapier wert: Hans Kayser, Alchemistische
Transmutations Geschichten aus Schmieders Geschichte der
Alchemie, Berlin 1923.

18 1639-1691, Prof. für Poesie und Rhetorik in Rostock

und Kiel, sparer Bibliothekar und Verfasser

einer vielfach aufgelegten Enzyklopädie Polyhistor.
19 Daniel Georg Morhof, De Metallorum Trans-

mutatione Epistola, Hamburg 1673; Anonym

(Hrsg.), Daniel Georg Morhof vom Goldmachen,
oder physikalisch-historische Abhandlung von
Verwandlungder Metalle, Bayreuth 1764; Karl Christoph

SCHMIEDER, Geschichte der Alchemie, Halle
1832, S.228fF.; Reinhard Federmann, Die königliche

Kunst. Eine Geschichte der Alchemie, Wien,
Berlin und Stuttgart 1964, S.255.

20 Dr. iur. und med., Prof. für Medizin in Freiburg im
Breisgau.

21 1559-1622, Chorherr in Zürich, wegen Bergwerksgeschäften

in Graubünden und alchemischen
Umtrieben seit 1594 aktenkundig.

22 Johann Wolfgang Dienheim, De universali
medicina, Strassburg 1610; Ders., Universal-Artzney,
in: Anonym, Taeda trisida chimica, das ist: Dreyfa-
che chymische Fackel, den wahren Weg zu der edlen

Chimi-Kunst bescheinend, Nürnberg 1674,
S.7-96.

23 Der Ältere, 1577-1653, erlangte durch die
Geschehnisse in seinem Haus Berühmtheit in Alche-
mistenkreisen.

24 1569-1610, Sohn Theodor Zwingers (1533-1588).
25 1579-1652, Stadtarzt und Bürgermeister von

St. Gallen.
26 Nach 1555-1616, eigentlich Andreas Liebau.
27 Andreas Libavius, Alchemia, Frankfurt 1597;

Andreas Libavius, Die Alchemie des Andreas Libavius.

Ein Lehrbuch der Chemie aus dem Jahre 1597,
hrsg. vom Gmelin-Instimr für Anorganische Chemie,

Weinheim 1964.
28 De Chrysopoeia, in: Miscellanea Curiosa, III 5/6,

Appendix, Nürnberg 1697/98, S. 16-41.
29 Schmieder 1832 (wie Anm. 19), S.230f.
30 Amtliche Sammlung der älteren Eidgenössischen

Abschiede, Bern 1872, Bd. 5.1: Nr. 237b, 342e,
348q, 420k, 560u.

31 Bachmann und Hofmeier 1999 (wie Anm. 3),
S. 233-242.

32 RAPHAEL Egli, Disquisitio Heliana, De Metallorum
transformatione, &c, in: Eberhard Zetzners Erben

(Hrsg.), Theatrum Chemicum, Strassburg 1669,
Bd. IV, 300-327, S. 317.

33 Malachias Geiger, Microcosmus Hypochondriacus
Sive deMelancolia Hypochondriaca Tractatus, München

1651.
34 Geiger 1651 (wie Anm.33), S.408ff.
35 Ernst Darmstaedter, Zur Geschichte des aurum

potabile, in: Chemiker Zeitung 48, 1924, S.679.
36 Vgl. Ex. 32, 20.
37 1568-1622, Leibarzt von Kaiser Rudolf II. und

Moritz Landgraf von Hessen-Kassel. Zu Maiers
Alchemie vgl. Manuel Bachmann, Das
mehrdimensionale Symbolsystem der Alchemie im Barock,

in: Alchemie in St. Gallen, St. Gallen 1999, S.32-
38.

38 Michael Maier, De Circulo Physico, Quadrato:
Hoc est, Auro, Oppenheim 1616.

Abbildungsnachweis
Alle Abbildungen: Institut für Geschichte und
Hermeneutik der Geheimwissenschaften, Basel.

Adresse der Autoren
Dr. phil. Manuel Bachmann / lie. phil.Thomas
Hofmeier, Institut für Geschichte und Hermeneutik der
Geheimwissenschaften, Postfach 406, 4003 Basel

13


	Das Gold in der Alchemie

