Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 48 (1997)

Heft: 2: Kreuzgange = Cloitres = Chiostri

Artikel: Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter : Liturgie und Alltag
Autor: Abegg, Regine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lund?2 Ziirich, Grossmiinster,
Kreuzgang (um 1170-1180),
Ansicht des Kreuzgangs vom
Garten aus und Blick in den
West- und Siidfliigel vom
Durchgang zwischen Chor und
Kreuzgang her. — Die Aqua-
tinta-Blitter von Franz Hegi,
vor 1840, zeigen den Kreuzgang
vor seiner Rekonstruktion.

Regine Abegg

Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter —

Liturgie und Alltag

Welchen Zwecken diente der Kreuzgang eines
Klosters, einer Stifts- oder einer Bischofskirche
im Mittelalter? Was spielte sich hier ab, wie
wurde er benutzt? — Zu diesen Fragen liegt in
den Libri Ordinarii und den monastischen
Consuetudines ein reicher Quellenfundus vor,
der aber fiir die Frage der Funktion von Kreuz-
gingen bislang kaum ausgewertet worden ist'.
Libri Ordinarii sind seit dem Beginn des
12.Jahrhunderts nachgewiesene Biicher, in
welchen die Vorschriften iiber die Ordnung
und Feier des Gottesdienstes zu den verschie-
denen Tageszeiten und im Laufe des Kirchen-
jahrs aufgezeichnet sind 2. Hier finden sich un-
ter anderem interessante Angaben zur liturgi-
schen Benutzung des Kreuzgangs. Mit diesen
liturgischen Bestimmungen verbanden sich in
Klostern und monastisch organisierten Stifts-
gemeinschaften auch kleinere oder grossere
Teile der Klostergewohnheiten, die sog. Con-

suetudines. Dies sind im 11. und 12. Jahrhun-
dert geschriebene Briuche und Satzungen ei-
nes Klosters oder Stifts, die vor allem den klo-
sterlichen Tagesverlauf und die tiglich oder 6f-
ters im Jahr wiederkehrenden Zeremonien be-
schreiben. Sie bildeten die notwendige Ergin-
zung zur Regel, die nicht alle Fille voraussehen
konnte, und zur Anpassung an ortliche Ver-
hilenisse, fiir welche die Regel nicht geniigte>.
Nebst liturgischen Anweisungen bieten sie
zum Teil minutidse Beschreibungen des klé-
sterlichen Alltags, in dem der Kreuzgang eine
nicht unbedeutende Rolle spielte.

Eine umfassende Untersuchung ist hier
nicht angestrebt, es konnte nur ein kleiner Teil
des umfangreichen Quellenmaterials gesichtet
werden. Am Beispiel des Liber Ordinarius des
Grossmiinsterstifts in Ziirich aus dem Jahr
1260 und des 1517/1526 verfassten Ceremo-
niale des Basler Miinsters® wird exemplarisch




die liturgische Funktion des Kreuzgangs im
Laufe des Kirchenjahrs skizziert. Der Kreuz-
gang als Forum vielfiltigster Aktivititen in
monastisch organisierten Gemeinschaften soll
anhand ausgewihlter Consuetudines im zwei-
ten Teil vorgestellt werden.

Der Kreuzgang als Prozessionsgeviert —
Das Grossmiinster in Ziirich und das Basler
Miinster

Sonntags- und Festprozessionen

Nach Ausweis der Libri Ordinarii diente der
Kreuzgang im Lauf des Kirchenjahrs vor allem
als Prozessionsgang, wobei sich Unterschiede
zwischen monastischen, stifts- und bischofs-
kirchlichen Ordnungen sowie in lokalen Ge-
wohnheiten zeigen, auf die hier nur am Rande
cingegangen werden kann. In den Ordinarien
werden oft nur die besonders feierlich und mit
speziellen Stationen und Gesingen zu bege-
henden Festprozessionen explizit erwihnt.
Daneben gab es jedoch mit dem Tagesamt ver-
bundene Prozessionen, die durch den Kreuz-
gang fiihrten. Dazu gehérte in aller Regle die
sonntigliche Weihwasserprozession, bei der
die Kirche und die an den Kreuzgang grenzen-
den Konventualriume besprengt wurden. Sie
war in den Klostern bereits im 8. Jahrhundert
Brauch und wurde in der Folge auch in Dom-
und Stiftskirchen iibernommen®. Fiel ein Fest
auf einen Sonntag, trat die glanzvollere Fest-

prozession an die Stelle der Weihwasserprozes-
sion bzw. wurde mit ihr verbunden.

Die Festprozessionen, die der Liber Ordi-
narius des Konrad von Mure fiir das Gross-
miinster in Ziirich vorsieht, sind im wesentli-
chen in drei Kategorien zu teilen: Die Palm-
sonntagsprozession, die Bittprozessionen vor
Christi Himmelfahrt oder die Prozession am
Festtag der Stadtheiligen Felix und Regula
fiihrten in festgelegter Route durch die Stadt
und zu den umliegenden Kirchen”. Fiir andere
hohe Feiertage, etwa Marid Lichtmess (2. Fe-
bruar), Kreuzerhohung (14.September) und
Allerseelen (2. November) sowie fiir die Fest-
tage der hll. Placidus und Sigbertus (11.]Juli),
des hl. Pankratius (12. Mai) und des hl. Flori-
nus (17.November), sicht der Ordinarius ei-
nen Umgang um die Kirche und durch den
Kreuzgang mit verschiedenen Stationen vor
(«per circuitum ecclesie et ambitumy»)
(Abb. 3), wihrend sich die allsonntigliche Pro-
zession nach der Terz oder die Prozession am
Aschermittwoch auf den Kreuzgang be-
schrinkten («per ambitum claustri») mit einer
Statio im Siidfliigel, an der Aussenwand des
Chors («in ambitu ad exteriorem parietem
chori») (Abb. 2, 4). Fiir Prozessionen, die nur
durch den Kreuzgang fiihrten, zogen die Ka-
noniker, wie den ausfiihrlicheren Anweisun-
gen zu den Sonntagsprozessionen wihrend der
Osterzeit zu entnehmen ist, vom Chor durch
die Pforte zwischen den nérdlichen Chorstal-
len in den Kreuzgang («per hostium chori»)



3 Ziirich, Grossmiinster,
Situationsplan mit Umgebung
und Stationen der Allerseelen-
prozession.
1 Grossmiinster
2 Chorberrenstift mit
Kreuzgang
3 Wasserkirche
4 Helmbaus
S Ehem. Miinsterbriicke
6 Wettingerhiiuser
7 Haus zum Loch
8 Antistitium
9 Helferei
10 Ehem. Leutpriesterei
11 Ehem. Salzhaus, friiher
Hottingerhaus mit den
gradus torturae

Romu

Limmatquai

l Zwmghp|au / fraher Friedhof

Stationen der Allerseelenprozession in Konrad von Mures Liber ordinarius, 1260 (nach Heidi Leuppi)

I Auf dem Friedhof; bei der Friedhoftiir
II  Uber dem Grab des Ritters Werner Merz
[la  Unter dem Portal (sub porticu), beim
Grab des Ritters Albus
IIb Hinter dem Miinster gegen das Haus des
Ritters Heinrich de Curia, nordwestl.
Wettingerhaus; bei der Treppe zum
Schiipfer-Haus, siidostl. Wettingerhaus
III  Auf der rechten Seite (Siidseite) des Miinsters;
beim Tiirlein des Hottinger-Hauses
IV Auf der Ostseite des Chores; beim mittleren
Krypten-Fenster

und verliessen ihn nach der Statio durch das
Portal, das im Westfliigel nach aussen zum
Kirchhof fiihrt, um von da durch das Haupt-
portal («per magnam portam») wieder in die
Kirche und zum Chor zuriickzukehren®. Eine
andere Route durch den Kreuzgang nahm die
Prozession, wenn damit ein Umgang um die
Kirche verbunden war, zum Beispiel an Aller-
seelen (2. November) (Abb. 3)?: Sie fiihrte zu-
nichst zum Friedhof an der Nordseite der Kir-
che, mit Stationen an den Gribern, an denen
ein Anniversar zu begehen war, dann um den
Stiftsbautenkomplex herum, um durch die
Pforte an der Ostseite des Chors in den Kreuz-
gang zu gelangen. Hier sind die beiden letzten
Stationen verzeichnet, die eine im Ostfliigel
bei den Trotten («in ambitu versus cellaria seu
torcularia»), die andere im Siidfliigel an der
Aussenwand des Chors («versus parietem seu

V' Im Kreuzgang gegen die Keller und Trotten;
beim Andreasbild
Va  Im Kreuzgang gegen die Chorwand
VI Vor dem Apostelaltar iiber dem Grab des
Comeli
VII  In der Kirche beim Grab des Propstes Heinrich
Manesse; vor dem unteren Felix- und Regula-
Altar
VIII  In der Kirche bei den Gribern der Propste; auf
der Seite des Pankratius-Altares

ambitum chori»), wobei die Route durch den
Kreuzgang nicht genauer beschrieben wird.
Der Kreuzgang war aber auch Ausweich-
méglichkeit, wenn dussere Umstinde eine Pro-
zession durch die Stadt oder um die Kirche er-
schwerten. So zum Beispiel an Allerheiligen
(1. November): Fiir diesen Festtag schreibt der
Liber Ordinarius eine Prozession um das
Miinster vor («per circuitumy), die aber aus
Zeitgriinden, wegen der besonders ausgedehn-
ten Volksmesse und des kurzen Tageslichtes
und weil am folgenden Tag (Allerseelen) ohne-
hin eine grosse Prozession stattfindet, meist
entfille. Will man, so die Anweisung, dennoch
nicht darauf verzichten, soll sie wie eine nor-
male Sonntagsprozession nur im Kreuzgang
abgehalten werden . Auch fiir die Palmpro-
zession, die in Ziirich nach der Weihe und
Austeilung der Palmzweige im Grossmiinster



durch die Miinster- und Markegasse, iiber die
Untere Briicke (heutige Rathausbriicke) zum
Weinplatz und von da, zusammen mit der
Fraumiinstergemeinde, zum Lindenhof fiihrte
und auf dem gleichen Weg zuriick ", sicht der
Liber Ordinarius bei Schlechtwetter oder bei
defekter Briicke '? kiirzere Varianten vor: ent-
weder einen Umgang nur auf dem Kirchhof
(«in atrio ecclesiae») oder, wie an Duplex-Fe-
sten, um das Miinster herum und durch den
Kreuzgang . Die Zahl der zu singenden' Anti-
phonen und Responsorien wurde jeweils der
Linge der Prozession angepasst'*.

Ebenso sollten die Bittprozessionen an den
drei Rogationstagen vor Christi Himmelfahrt,
bei denen in der Regel die umliegenden Kir-
chen besucht wurden’, bei Schlechtwetter
wenigstens zur Wiasserkirche oder doch um das
Grossmiinster und durch den Kreuzgang ge-
fiithrt werden. Als Mindestvariante aber
schreibt der Liber Ordinarius eine Prozession
durch den Kreuzgang, in die Krypta oder in
die Michaelskapelle vor '°. Witterungsbedingt
konnten auch die Prozessionen an Marid
Lichtmess und am Festtag der heiligen Placi-
dus und Sigbertus auf den Umgang um die
Kirche verzichten und sich auf den Kreuzgang
beschrinken 7. .

Dass derartige Abkiirzungen von Prozessio-
nen kein Ziircher Lokalphinomen waren und

auch andernorts bei schlechter Witterung auf
den geschiitzten Kreuzgang ausgewichen
wurde, bezeugen diesbeziigliche Anweisungen
fiir die Palmprozession oder die Prozession am
Weihnachtstag in den Domordinarien von Ba-
sel und Trier '8,

Auch in der Basler Kathedrale war der
Kreuzgang in die Prozessionsliturgie einbezo-
gen (Abb. 5-7). Jeden Sonntag fand eine Pro-
zession des Domklerus durch den Kreuzgang
statt («per ambitum»)?, die an bestimmten
Festtagen von besonderen Gesingen und Ge-
beten begleitet oder durch zusitzliche Statio-
nen angereichert wurde. Als «ambitus» be-
zeichnet das 1517 von Brilinger verfasste Cere-
moniale den sog. Grossen Kreuzgang an der
Siidseite der Kirche, wihrend der Kleine
Kreuzgang an der Nordseite der St. Niklaus-
Kapelle, der als Friedhof diente, nicht als Pro-
zessionsgeviert bezeugt ist. An Hochfesten
wurde die Prozession durch einen Umgang
iiber den Miinsterplatz an der Nordseite der
Kirche («per atrium») und manchmal um die
Kirche herum oder durch die Kirche («per ec-
clesiam») verlingert. Je nach Anlass variierten
Routen und Stationen, was drei Beispiele ver-
anschaulichen mégen.

Am Weihnachtstag?, fille er auf einen
Sonntag, fiihrt die Prozession nach der Sext zu-
erst in den Kreuzgang, den der Domklerus

4 Ziirich, Grossmiinster,
Grundriss, vor Abbruch der
Stiftsbauten und Rekonstruktion
des Kreuzgangs, 1851.



5 Basel, Miinster, Grundyiss

des Miinsters und seiner Anbau-

ten, mit [:‘mzei[/mzmg der im

Ceremoniale Brilingers erwiihn-

ten Altiire.

Alte
Sakristei

H
7

S

Galluspforte

8

9

st

Schaler-
Kapelle

& ¢ & 9

- 12, 13
r=- Lo
I S sHmw
Liwal S g
Bischofs- S X
Stuhl
Eds
ud, B3
3 -
i @
%Q EH v
z

®

Bs
==

Manchen-
Kapelle

St. Georgsturm
(Vetus Campanile)

10

»
o

Pfalz 3

5436B
Ba

Niklaus-
Kapelle EB
37

Kleiner Kreuzgang

Eingang zum
Schnecken Bischofshof
o = 41 42
: 39 40
¥ l ' % mYmE* * "EHYE v
b arien-
Kanoniker|-|T0r % Bartholomaus- 43 altar
altar
32
(=) =
= 2 a3l 30 2 2
;4 E
5 & 3
s g S
£ = v
° £
e GroBer Kreuzgang
@
Eds -
Lettner 28 & 327
3
|/
®Q
Maria 4483
. Magdalenen-
‘ = a Kapelle 45
§ § 10'000
frauen
26 ;g Tar der 11000 Jungfrau Ritteraltar
> e
Q 525
2] g ;
e g Pfrundkeller des Domkapitels
WP e
Kanzel 8
24 x ;. ?Q'
» Q
» «&fc \
" 223 N
@
Ao
Paradies 52
e >
o @
22 © 3 0 5 10 16 20 m
. 1 e =
: ¥ + + -

St. Martinsturm
(Novum Campanile)

durch die dem Chor nichstliegende Pforte be-
tritt, die sog. Kanonikertiir éstlich des Siid-
querhauses («ianua canonicorum») (Abb.5).
Angefiihrt wird der Zug vom Dormentarius
mit seinem Amtsstab, den Domschiilern und
Chorsingern mit Vexillen und Kerzen und
dem Subkustos mit dem Vortragekreuz. Am
Schluss des Zuges geht, wenn er ortsanwesend
ist, der Bischof von Basel'. Nach einer ersten
Statio beim Marienaltar in der Siidostecke des
Kreuzgangs und einer zweiten in der Maria-
Magdalena-Kapelle am Stidfliigel beim Altar
der 10000 Mirtyrer, durchschreitet die Pro-
zession den Westfliigel und verlisst den Kreuz-

gang durch das Gittertor bei der Fruchtschiitte
oder dem Pfrundkeller der Domherren («per
portam cancellatae ianuae iuxta dominorum
granarium»). Von da zieht sie zum «atriumy in
die nordlich des Miinsters gelegene St. Johan-
nes-Kapelle und kehrt durch die Galluspforte
in die Kirche und in den Chor zuriick. Muss
sich die Prozession wegen Schlechtwetter auf
den Kreuzgang beschrinken, kehrt sie durch
die Tiir am Nordende des Westfliigels in die
Kapelle der 11000 Jungfrauen und in die Kir-
che zuriick.

Als weiteres Beispiel aus dem Basler Cere-
moniale sei die besonders ausgedehnte Prozes-



sionsliturgie am Tag der Kirchweihe (11.Ok-
tober) angefiihrt?2. Dreimal wird die Kirche
umschritten, einmal aussen und zweimal in-
nen herum. Beim idusseren Umgang verldsst
der Zug die Kirche durch die schon erwihnte
Kanonikertiir, umschreitet den Kreuzgang wie
an anderen Festtagen («transeuntesque ambi-
tum, ut festivis diebus»), zieht durch das ver-
gitterte Portal neben dem Pfrundkeller des
Domkapitels hinaus, umschreitet die Kirche
nordseitig iiber das «atrium» bis zur Pfalz ost-
lich des Chors («palatium») und betritt den
Kreuzgangsbezirk wieder durch das schmale
Pfalztor zwischen Chor und Niklauskapelle
(«per ianuam palatii iuxta capellam S. Nico-
lai»), um durch die Kanonikertiir in den Chor
zuriickzukehren.

Als drittes Beispiel sei die Palmprozession
beschrieben3. Nach der Weihe der Palm-
zweige, die wie im Ziircher Grossmiinster auf
dem Lettner stattfindet, fiihrt die Prozession
bei gutem Wetter iiber den Miinsterplatz zum
Bischofsstuhl, der dort an der Nordseite der
Kirche, an der Aussenwand der Mainzer Ka-
pelle, aufgestellt war («sedes episcopalis in
atrion) 24, wo vor dem Thron die Kreuzvereh-
rungsstatio mit dem Streuen der Palmen ge-
feiert wird. Der Hymnus Gloria Laus, der
wichtigste Teil dieser Statio®, wird im Wech-
selgesang von den im Turm in der Nihe der
Glocken aufgestellten Chorknaben und dem
2u beiden Seiten des vor dem Bischofsstuhl lie-
genden verehrten Kreuzes aufgestellten Chors
gesungen. Danach zieht die Prozession ‘durc.h
die Galluspforte, wo bei der dritten Statio mit
dem Reponsorium Ingrediente Domino der
Einzug in die Stadt Jerusalem (Tor!) komme-
moriert wird, in den Chor zuriick.

Bei Schlechtwetter konnte die Prozession,
ohne Einbusse des sakraltopographisch be-
stimmten Verlaufs, in den witterungsgeschiitz-
ten Kreuzgang verlegt werden *. Man z0g
dann nach der Palmweihe durch die Kanoni-
kertiir in den Kreuzgang gegen die St. Niklaus-
Kapelle und von da direkt zum Bischofsstuhl,
der, wie auch andere Quellen bezeugen, im
Osttrakt des Grossen Kreuzgangs, an der
Westseite der grossen Halle (Abb. 7) und diesc.:r
zugewandt, stand . Vor diesem werden «die
eben beschriebenen Zeremonien» der Kreuz-
verehrung ausgefiihrt; die Chorknaben singen
in diesem Fall das Gloria Laus auf dem niher
gelegenen Turm (d.h. dem siidlichen West-
turm).

Die Riickkehr in den Chor ist im Ceremo-
niale nicht aufgezeichnet. Die letzte Statio
diirfte aber an einer der beiden Pforten abge-
halten worden sein, die vom Kreuzgang in die
Kirche fithrten und versinnbildlichte, analog
zur Galluspforte, den hier kommemorierten
Einzug in Jerusalem.

Totenprozessionen

Im Grossen wie im Kleinen Kreuzgang des
Basler Miinsters wurde im Mittelalter auch be-
stattet. Sowohl in den Umgingen wie im
Areal, das sie umschlossen und das im Cere-
moniale und anderen Quellen als «cemi-
terium» oder «cimiterium» bezeichnet wird 28,
fanden Kapitulare und Laien ihre letzte Ruhe-
stitte. Begribnisse und Jahrzeitfeiern waren
demnach weitere Anlisse, an denen der Kreuz-
gang in Prozession durchschritten wurde.

Gemiss dem Ceremoniale wird ein Toter,
der im Dombezirk zu bestatten ist, in feierli-
cher Prozession in seinem Haus oder Hof ab-
geholt?. Der Subkustos und der Leutpriester
gehen mit dem Traghimmel (Baldachin), dem
Kreuz und dem Weihwasser voraus und spre-
chen im Haus, wo die Leiche liegt, das Mise-
rere. Thnen folgt die Prozession der Kapline,
Dombherren und Ministranten mit Kreuz und
Kerzen. Wenn der Verstorbene im Kreuzgang
zu begraben ist, tritt der Leichenzug durch die
Gitterpforte bei der Fruchtschiitte der Dom-
herren ein und begibt sich unter Gesang von
Responsorien und Psalmen zum vorbereiteten
Grab. Anlisslich der Jahrzeitfeier wird, nach
den Vigilien fiir den Toten im Chor, dessen
Grab in feierlicher Prozession mit Psalmenge-
sang besucht .

Nebst den individuellen Totengedichenis-
sen beging man in Basel an der Osteroktav die
Jahrzeit aller Stifter von Pribenden in der Bas-
ler Domkirche, die mit einer Prozession der
Geistlichkeit durch den Kreuzgang verbunden
war?!. Begleitet wurde sie von vier Domschii-
lern mit Weihwasserkesseln, die im Kreuzgang
nach den beiden Begribnisplitzen («cimite-
ria»), d.h. den beiden Kreuzgangshéfen, aus-
einandergingen und iiberall die Griber be-
sprengten und berducherten. Am folgenden
Tag nach der Terz war die Prozession durch
den Kreuzgang zu wiederholen und ein Toten-
offizium im Chor anzuschliessen. Den glei-
chen Verlauf hatten die mit einer Totenmesse
verbundenen Prozessionen fiir alle Verstorbe-
nen (insgesamt drei), die das Ceremoniale auf-
grund von privaten Stiftungen verzeichnet 2.

Der Kreuzgang war, was hier nur exempla-
risch fiir Ziirich und Basel gezeigt werden
konnte, ein vielbegangener Prozessionsbezirk.
Wihrend des Oster- und Weihnachtsfestkrei-
ses wurde er mancherorts fast tiglich in Prozes-
sion durchschritten. Ein grosser Anteil der
stattlichen  Zahl von Festtagsprozessionen
fithrte nach Ausweis des Basler Ceremoniale
im Laufe des Kirchenjahrs durch den Kreuz-
gang. Dazu kommen die Sonntagsprozessio-
nen, die Bussprozessionen mit dem Gesang
der Litanei in der Fastenzeit, die in Basel an al-
len Montagen, Mittwochen und Freitagen

11



6 Basel, Miinster, Grosser
Kreuzgang (Ende 12. Jh./

15. Jh.), Siidfliigel von Westen,
rechts Eingang in die Maria-
Magdalena-Kapelle.

12

durchzufiihren waren® sowie die genannten
Jahrzeitprozessionen fiir die einzelnen Verstor-
benen.

Liturgische Riten wihrend der Karwoche

Als Ort spezieller liturgischer Riten, die ihren
Ursprung in den monastischen Consuetudines
haben, spielte der Kreuzgang wihrend der
Karwoche auch in Bischofs- und Stiftskirchen
eine zentrale Rolle.

Am Griindonnerstag fand in Erinnerung an
Christi Beispiel beim letzten Abendmahl die
Fusswaschung, das Mandatum, statt. In ihrer
rituellen Form stammt sie aus der klosterlichen
Hausliturgie und wurde spiter von Bischofs-
und Stiftskirchen tibernommen 34, In Kléstern
wurde sie ganz oder teilweise im Kreuzgang
vorgenommen (siche unten), in Stifts- und Bi-
schofskirchen meist im Refektorium oder im
Chor?.

Als weiteren Ritus verzeichnen einige Ordi-
narien am Griindonnerstag die Biisseraussoh-
nung. In den meisten Bischofsstidten diirfte
sich dieser liturgische Akt dhnlich vollzogen
haben, wie es fiir Basel und Trier iiberliefert ist:
Die offentlich Biissenden, barfuss, in Bussge-
windern und gegebenenfalls mit den «Werk-
zeugen ihrer Siinden» (z.B. Waffen), versam-

melten sich vor dem Hauptportal der Kirche,
wo ihnen der Bischof mit dem Domklerus ent-
gegenkam, sie in die Kirche fiihrte und sie dort
absolvierte®®. Der Magdeburger Dom ist mir
als einziges Beispiel bekannt, wo sich die Re-
konziliation der Biisser im Hof des Kreuzgangs
(«atrium claustri») vollzog: Auf Knien rutsch-
ten die Biisser bis zur Mitte des Kreuzhofs, wo
sie vom Erzbischof, der vor einem zu dieser
Gelegenheit aufgerichteten «tabernaculumy
stand, empfangen und von ihren Siinden los-
gesprochen wurden .

Seit dem 11. Jahrhundert gehort die Weihe
des neuen Feuers («novus ignis», «ignis pascha-
lis»), an die sich die Entziindung und Benedik-
tion der Osterkerze anschloss, auch in der
deutschen Kirche zu den Zeremonien der Kar-
woche®. Sie fand nach Ausweis der liturgi-
schen Biicher oft am Griindonnerstag, seltener
am Karfreitag, meist am Karsamstag statt und
stets ausserhalb der Kirche. Nicht immer wird
dabei der Ort genau vorgeschrieben. Nach den
Ordinarien des Ziircher Grossmiinsters oder
des Klosters Rheinau soll der Akt «an einem
geeigneten Ort bei der Kirche» («in loco com-
petenti iuxta ecclesiam») erfolgen?, andern-
orts im Kreuzgang, wie beispielsweise in der
Abteikirche St. Denis bei Paris “° oder im Basler
Miinster #!. Mit genauen topographischen An-



gaben iiberliefert das Basler Ceremoniale c'{en
Ritus, der hier mit einer feierlichen Prozession
begangen wird: Wihrend die Non gesungen
wird, richtet der Dormentar, der eigentliche
Zeremonienmeister, das Holz fiir die Feuer-
weihe und bereitet im Kreuzgangshof bei der
Katharinenkapelle («in cemiterio iuxta cappel-
lam S.Catherinae») alles zu (Abb.5). Dort
wird (was als geheimnisvoller Vorgang ver-
merkt wird) das Feuer mit Hilfe eines (Feuer-)
Steins aus dem Stahl geschlagen («<ignem cum
petra calybe excussum») *2. Nach der Non ziel.n
der Klerus, zusammen mit dem Bischof, in
Prozession durch die Kanonikertiir in den
Kreuzgang hinaus zur Feuerweihe, die vom Bi-
schof oder vom Hebdomadar vorgenommen
wird. Nachdem die beiden mitgefiihrten
neuen Kerzen am geweihten Feuer entziindet
und glithende Kohle ins Weihrauchfass gelegt
worden ist, kehrt die Prozession auf demselben
Weg in den Chor zuriick zur \X/eih.e der Oster-
kerze, die, fiir die Gemeinde gut sichtbar, auf
dem Lettner erfolgt. Kann die Feuerweihe we-
gen ungiinstiger Witterung nicht im Kreuz-
gangshof vorgenommen werden, weicht man
aus in den gedeckten Kreuzgang zu «der.l dr.Cl
nebeneinander liegenden Tiiren», womit die
drei romanischen Rundbogen zwischen Ka-
tharinenkapelle und Niklauskapelle gemeint

sind. Das Osterfeuer brennt aber trotzdem im
Hof.

Die Ostervigil war der feierliche Tauftag, an
dem die Téuflinge nach den Vorbereitungssta-
dien in der Fastenzeit zur Taufe gefiihrt wur-
den. Am Grossmiinster wird auch der Kreuz-
gang in den liturgischen Verlauf einbezogen:
Nach der Non weiht der Diakon die Oster-
kerze, woran sich die Vigilfeier anschliesst.
Wihrenddessen werden im Kreuzgang («in
ambitu ecclesiae») an den zu taufenden Kin-
dern die der Taufe vorangehenden Riten voll-
zogen 3.

Dem Wortgottesdienst folgt die Prozession
mit der Litanei, wihrend welcher der Priester
das Taufwasser feierlich segnet. Dann werden
die Kinder in die Kirche gefiihrt und getauft.
Denselben Ritus verzeichnet der Liber Ordi-
narius fiir die Pfingstvigil *4, die als eine Nach-
ahmung der Vigilfeier vor Ostern entstand
und schon friih ein Tauftermin zweiten Ranges
war ¥,

Am Ostersonntag vor der Mittagshore wer-
den am Grossmiinster nach altem kirchlichem
Brauch Fleisch und andere Osterspeisen wie
Limmer, Eier, Kise und ihnliches gesegnet —
und zwar «ausserhalb der Kirche, also im

Kreuzgangy («extra ecclesiam, videlicet in am-
bitu») 16,

7 Basel, Miinster, Kreuzgang,

Blick aus dem Ostfliigel des

Grossen Kreuzgangs in die Halle
(«scholaer) und gegen den klei-

nen Kreuzgang.

13



8  Initialbild des Corvinus-
Graduale des Konigs Matthias
von Ungarn und Bihmen, vor
1490, 155x165 mm, Budapest,
Széchényi-Nationalbibliothek
Cod. Lat. 424, fol. 50r. — Feier-
liche Bittprozession durch den
Kreuzgang.

14

Volksbeteiligung?

War der Kreuzgang als Teil der Klausur aus-
schliesslich ein den Klerikern vorbehaltener
Bezirk oder hatten auch Laien anlisslich ge-
wisser Festprozessionen Zugang? — Auf diese
Frage findet man in den Ordinarien kaum eine
Antwort. An den grossen Prozessionen durch
die Stadt, vor allem der Palmprozession, betei-
ligten sich in der Regel grosse Volksscharen,
was sich auch in einigen Bemerkungen im Li-
ber Ordinarius des Grossmiinsters in Ziirich
niederschligt: Nach der Weihe und Verteilung
der Palmzweige in der Kirche an das Volk setzt
sich die Prozession, wohl mit der Gemeinde, in
Bewegung, denn bei der Huldigungsstatio auf
dem Lindenhof werden die Zweige von den
Gldubigen («a fidelibus») iiber den mitgefiihr-
ten Palmesel gestreut . Nach der letzten Statio
auf dem Kirchhof vor dem Grossmiinster («in
atrio») wird der Palmesel in der Menge der
Laien und des Klerus («inter turbam laicorum
et clerum») durch das Nordportal in die Kirche
zuriickgefiihrt . Dariiber, ob die Volksmenge
auch teilnimmt, wenn die Prozession bei
Schlechtwetter nur um das Miinster und
durch den Kreuzgang fiihrt, oder ob sie vom
Umgang im fiir grosse Menschenmengen doch
verhiltnismissig engen «ambitus» ausgeschlos-
sen wird, gibt der Ordinarius keine Anweisun-
gen. — Genausowenig wie in Trier: Unter Be-
teiligung der vielen geistlichen Gemeinschaf-
ten der Stadt und grosser Volksscharen muss
man sich die Palmprozession von ungleich

grosseren und festlicheren Dimensionen als in
Ziirich vorstellen®. Um so problematischer
war die Lage, wenn sich die ausgedehnte Pro-
zession durch die Stadt wetterbedingt auf die
kiirzeste Variante beschrinken musste und nur
durch den gedeckten Kreuzgang zur Huldi-
gungsstatio nach Liebfrauen und zuriick in
den Dom fiihrte**. Kurzeja hat vermutet, dass
die Gliubigen wihrend der Prozession des
Klerus im Dom verblieben 3'.

Auch das Basler Ceremoniale, das die litur-
gischen Einzelheiten sehr genau beschreibt,
bleibt die Antwort auf die Frage schuldig, ob
die Laien («populus»), die am «Palmenschies-
sen» bei der Huldigungsstatio vor dem Bi-
schofsthron auf dem Miinsterhof erwihnt
sind*?, auch teilnehmen, wenn das Zeremo-
niell in den Kreuzgang verlegt wird.

Fiir Basel ist jedoch iiberliefert, dass die
stidtischen Ziinfte, die ihre Existenz und Or-
ganisation dem Bischof verdankten, verpflich-
tet waren, an gewissen Prozessionen, die auch
durch den Kreuzgang fiihrten, mit ihren Ker-
zen teilzunehmen, so z. B. am Fest des wunder-
titigen Blutes Christi (19.]Juni) oder am Fest
des heiligen kaiserlichen Stifters Heinrich II.
(13.Juli) ».

Dass sich die Biisser in Magdeburg am
Griindonnerstag zur Rekonziliation im Dom-
kreuzgang einfanden, wurde bereits erwihnt.

Befragen wir die Bildquellen: Die Initialmi-
niatur zum Bittag im Corvinus-Graduale des
Konigs Matthias von Ungarn und Bshmen
(vor 1490)>* stellt die an diesem Tag nach der
Messe zu begehende feierliche Prozession dar
(Abb.8). Schauplatz ist eine gotische Kirche
mit dem ihr anschliessenden Kreuzgang, der
den auch als Friedhof benutzten Hof umgibt.
Die beiden dem Zug voranschreitenden Mén-
che sind mit dem Reliquienschrein soeben
beim Kirchentor angelangt. Hinter den
Leuchter und Vexillen tragenden jungen Min-
nern schreitet der Bischof in vollem Ornat ein-
her, begleitet von Diakonen mit den entspre-
chenden liturgischen Biichern und Ministran-
ten mit dem Rauchfass. Hinter ihm folgt ein
langer Zug dicht gedringter Scharen von
Frauen und Minnern, die eindeutig als Laien
unterschiedlichen Alters und gesellschaftli-
chen Ranges zu identifizieren sind: An der
Spitze gehen die Nobilititen in kostbaren Ge-
windern, die den Kreuzgang eben verlassen.
Weiter hinten, im Umgang, sind einfacher ge-
kleidete Biirger zu erkennen, die sich zum Teil
neugierig iiber die Briistung lehnen, um das
Geschehen an der Spitze des Zuges zu verfol-
gen. Zuhinterst schreiten Ordensbriider mit
gesenkten und verhiillten Hiuptern. Die far-
benfrohe Miniatur vermittelt nicht nur ein le-
bendiges Bild einer Festprozession, sondern
bezeugt, zumindest fiir das spite Mittelalter,



den Usus, dass Laien unterschiedlichsten Ran-
ges —auch Frauen — in grosser Zahl an Prozes-
sionen durch Kreuzginge teilnahmen®. Zu-
dem fiihrt die Darstellung anschaulich vor, wie
man sich einen als Friedhof genutzten Kreuz-
gangshof — wie z.B. den Hof des Grossen
Kreuzgangs in Basel — vorzustellen hat.

Die Statuten, die Propst Heinrich und das
Kapitel des Chorherrenstiftes Ziirich 1259
aufstellten — genau ein Jahr vor der Abfassung
des Liber Ordinarius durch Konrad von Mure,
Kantor am Grossmiinster — enthalten die Vor-
schrift, dass, um Aufruhr oder Unruhe («scan-
dalum») zu vermeiden und der Gefahr von
Feuersbriinsten vorzubeugen, weder Laien
noch Kleriker («nullus secularis seu ecclesia-
stica persona») mit Familie und Kiiche in den
Stiftsgebiuden um den Kreuzgang residieren
diirfen, auch nicht voriibergehend . Zum ei-
nen liefert dieses Verbot einen Terminus ante
quem fiir die Aufhebung der Vita communis
am Grossmiinster, d.h. der nach monasti-
schem Vorbild gemeinsamen Lebensweise der
Chorherren in den Stiftsgebiuden . Zum an-
deren reagiert sie offensichtlich auf einen gin-
gigen Usus, dass sich nach dem Auszug der
Chorherren in eigene Behausungen ausserhalb
des Miinsterkomplexes, auch Laien in den
Stiftsriumen niederliessen und vermutlich als
Zugang den Kreuzgang benutzten. Denn un-
mittelbar an diese Vorschrift schliesst sich die
Weisung an, dass fortan die Pforten des Kreuz—
gangs («ambitus nostri hostia») abzuschlxessc.n
seien, vor allem aber wihrend der Nacht bis
zum Schlagen der Matutin am frithen Morgen
verschlossen bleiben sollten.

Wenn zur Zeit der Abfassung des Liber Or-
dinarius Laien sogar in den Riumen um den
Kreuzgang des Grossmiinsters zu wohnen
pflegten, war der Klausurbezirk nacb Auﬂle-
bung der Vita communis offensichthcb nicht
mehr so streng vor dem Zutritt von Laien ab-
geschirmt %8, Die strengen Vorschriften fiir 4en
Zugang fiir Laien in den Klaus.urbe.relch
mochten demnach in diesem Fall kein Hinde-
rungsgrund fiir den Zugang in den K.reuzgang
anlisslich von Prozessionen oder gewisser pro-
faner Handlungen gewesen sein. Dasselbe ist
fiir Kathedralkreuzginge ab dieser Zeit anzu-
nehmen, also auch fiir das Basler Miinster.

Obwohl Teil der Klausur und vornehmlich
den liturgischen und anderen Aktivititen des
Klerus vorbehalten, darf man sich den Kreuz-
gang in Dom- und Stiftskirchen oh'ne Vita
communis nicht als einen allzu hermetisch von
der Laiendffentlichkeit abgeschlossenen Be-
zirk vorstellen. Fiir bestimmte profane Anlisse
ist deren Anwesenheit sogar ausdriicklich be-
legt*, fiir Prozessionen an besonderen F(?stta-
gen zumindest nicht auszuschliessen. Wie an
vielen anderen Orten, waren die Kreuzginge

im Ziircher Grossmiinster und im Basler
Miinster zudem durch eine oder mehrere Pfor-
ten nach aussen erschlossen (Abb. 2, 4).

Von heiliger Lektiire, Kérperhygiene und
Waischeleinen: Der monastische Kreuzgang

als Sakral- und Profanbezirk

Auch in monastischen und stiftskirchlichen
Gemeinschaften des 11. und 12. Jahrhunderts
mit Vita communis bildete der Kreuzgang den
Rahmen fiir Sonntags- und Festprozessionen,
die hier sogar, je nach Orden, noch enger auf
die Kirche, den Kreuzgang und die Kloster-
riume begrenzt waren®. Stirker als bei Bi-
schofs- oder Stiftskirchen ohne Vita communis
war das «claustrum», als Kern der Klausuran-
lage und iiberdachter Verbindungsweg zwi-
schen den Gebiuden des Klausurgevierts, als
multifunktionaler Bezirk ins Alltagsleben ein-
bezogen®'. Dariiber liegt in den monastischen
Consuetudines reiches Quellenmaterial vor.
So wissen wir, dass im Kreuzgang ein Schleif-
stein hing, an dem die Messer geschliffen wer-
den konnten, dass dort die Fingernigel ge-
schnitten, die Trinkgefisse gewaschen und die
Kleider zum Trocknen an der Sonne ausgebrei-
tet wurden ®*. Hier wurden die Schuhe ausge-
zogen und deponiert, wenn die Briider die Kir-
che am Aschermittwoch zur Aschensegnung
barfuss zu betreten hatten .

«silentium» und «locutio»

Gemiss der Benediktsregel (Kap.6) galt
Schweigsamkeit als oberstes Gebot. Sowenig
wie mdglich und nur an bestimmten Orten in-
nerhalb der Klausur durften die Briider verbal
miteinander kommunizieren und dies nach
strengen Vorschriften. Generelles Schweigege-
bot herrschte in der Kirche, im Dormitorium,
im Refektorium und in der Kiiche®, wo man
sich mittels einer genau kodifizierten Zeichen-
sprache zu verstindigen hatte®. Der Kreuz-
gang gehorte zu den Bereichen der Klausur, wo
zu gewissen Tageszeiten gesprochen werden
durfte. Wihrend die private Lektiire, Singen
oder Beten wihrend des silentium erfolgten,
mussten die profaneren Verrichtungen, z.B.
Wischewaschen, Nigelschneiden oder Aus-
besserung der Kleidung, wihrend den Rede-
zeiten erfolgen.

Besonders strenge Vorschriften gelten fiir
das silentium nach der Mittagsmahlzeit®, das
entweder mit Lesen oder Singen im Kreuzgang
oder aber mit Schlafen zuzubringen ist und
wihrend dem auch die Verstindigung mit
Handzeichen oder Augenzwinkern untersagt
ist. Auch nach dem Abendbrot (nach der Ves-
per) ist Stille zu halten%”. Die Briider begeben
sich ins Dormitorium, um dort ihre Messer

15



16

(die sie tagsiiber fiir verschiedene alltigliche
Verrichtungen benétigen) abzulegen und die
Tagesschuhe mit den Nachtschuhen zu vertau-
schen und setzen sich danach in den Kreuz-
gang. Manche Monche beschiftigen sich dabei
offenbar auch mit Schreiben, denn solange sie
im Kreuzgang sitzen, sollen sie sich so still ver-
halten, dass selbst das Kratzen der Feder eines
Schreibenden auf dem Pergament nicht zu hé-
ren ist®. Kehrt einer spiter als die anderen
vom Dormitorium zuriick, soll er den Fuss so
behutsam aufsetzen, dass es niemand bemerkt.

Wie die Consuetudines wiederholt vor-
schreiben, sassen die Ménche zwischen Chor-
gebeten, Kapitelversammlungen und anderen
Verrichtungen aber oft auch schweigend, jeder
fiir sich betend oder meditierend, im Kreuz-
gang («sedeant in claustro»).

Wihrend der Redezeiten war das Gesprich
leise zu fithren und hatte sich auf geistige In-
halte oder aber auf die «fiir das irdische Leben
absolut notwendigen praktischen Dinge» zu
beschrinken ®. Der Liber Ordinis der regulier-
ten Augustiner-Chorherren von St. Victor in
Paris verzeichnet explizit einmal tiglich eine
Redezeit («hora locutionis»), zu der man sich
im Kreuzgang einfindet”’: Die Briider setzen
sich dabei auf die eine Seite des Gangs, derje-
nige aber, der iiber Disziplin und Ordnung zu
wachen hat, setzt sich ihnen gegeniiber auf die
andere Seite, damit er alle iiberblicken kann.
Laute Rufe («clamores»), Streit («contentio-
nes»), Verleumdungen («detractiones») oder
Gerede («rumores») sind zu vermeiden und
vor Wortern, die sich nicht geziemen, hat man
sich zu hiiten. Man soll weder iiber weite
Entfernungen miteinander sprechen noch
schreien.

Private Lektiire

Nach Kapitel 48 der Benediktsregel sind die
Klosterbriider zu bestimmten Tageszeiten zur
Lektiire heiliger Schriften («lectione divina»)
verpflichtet, iiber deren ordentlichen Gang
zwei oder drei iltere Briider zu wachen haben,
damit sich keiner geistiger Trigheit und Miis-
siggang hingibt oder, statt aufmerksam zu le-
sen, sich dem Geschwitz iiberlisst und damit
sich selbst schadet und die anderen ablenkt.
Wihrend die Benediktsregel fiir die stille Lek-
tiire keinen bestimmten Ort innerhalb der
Klausur angibt, ist dafiir nach Ausweis der
Consuetudines der Kreuzgang vorgesehen.
Dabei sind die Verhaltensregeln zuweilen mi-
nutiés vorgeschrieben: Jeder Bruder hat sich
mit einer Elle Abstand zu seinem Nachbarn zu
setzen, das Gewand soll er im Schoss zusam-
menraffen, so dass die Fiisse gut sichtbar blei-
ben, und auf beiden Seiten hochziehen, damit
es nicht unordentlich auf den Boden fillt”'.

Das Lesen hat so leise zu erfolgen, dass der Le-
sende den Betenden nicht stort72,

Eine anschauliche Darstellung iiberliefern
die Vorschriften der Zisterzienser 7%: Jeder Bru-
der muss in einem eigenen Buch lesen ausser
denen, die aus Antiphonaren, Hymnaren oder
Gradualen singen und denjenigen, die ihre Le-
sungen vorbereiten und vom Kantor oder ei-
nem anderen kundigen Bruder abgehért wer-
den. Die Briider sollen sich gegenseitig nicht
mit Fragen storen, und wenn, dann nur sehr
kurz. Wenn sie beim Lesen die Kapuze tragen,
dann so, dass zu iiberpriifen ist, ob keiner
schlift. Muss einer seinen Platz verlassen, stellt
er sein Buch ins Armarium (Bibliothek) zu-
riick oder gibt einem anderen Bruder ein Zei-
chen, dass er es bewache.

Der Liber Ordinis von St.Victor in Paris
enthilt dazu einige vor allem topographisch
aufschlussreiche Anmerkungen’. Wir erfah-
ren zum Beispiel, dass eine bestimmte Sitzord-
nung herrschte: Die Lesenden und die Singen-
den sitzen getrennt, um sich gegenseitig nicht
zu storen: die Lesenden «hoher», nahe der Kir-
chentiir («versus hostium monasterii»), also im
ostlichen Teil, die Singenden «tiefer», nahe der
Tiir zum Husseren Locutorium («versus ho-
stium exterioris locutorii»), das sich in der Re-
gel am Westfliigel des Kreuzgangs befindet.
Der Ort der stillen Lektiire diirfte aufgrund
dieser Angaben der an die Kirche grenzende
Kreuzgangfliigel sein, mit dem in der Regel das
Armarium, zwischen Kapitelsaal und Sakristei,
direkt verbunden war. Denn dort hatten die
Briider beim Armarius, dem Bibliothekar, die
fiir die Lektiire benétigten Biicher zu beziehen
und danach wieder zuriickzustellen 7. Die «ge-
wohnlichen Biicher» hingegen, die sich jeder
selbst holen durfte, schienen ausserhalb des
Armariums aufbewahrt worden zu sein, wohl
in Kisten im Kreuzgang”. Vorgeschrieben
wird, dass die Briider weder Riicken an Riik-
ken noch einander gegeniiber sitzen sollten,
sondern alle nebeneinander in einer Reihe,
und es wird betont, dass die Kleider engan den
Kérper zu raffen seien, die Beine nicht unmis-
sig ausgestreckt oder gespreizt werden diirfen
und dass sich die Briider nicht quer in den
Gang setzen sollen””.

Die Pueri (junge Knaben, die von den El-
tern im zarten Alter zur Erziehung ins Kloster
gegeben wurden) sassen getrennt von den
Ménchen auf kleinen hélzernen Hockern
(«super truncos»)’8. Wenn sie von ihren Leh-
rern unterwiesen wurden, sassen sie entlang
der Aussenmauer («prope murumy»), die Leh-
rer aber gegeniiber auf oder an der Briistungs-
mauer zum Hof («in cancellis»), um ihre Zog-
linge gut iiberwachen zu kénnen. Darum
sollte wihrend der Unterweisung auch nie-
mand zwischen ihnen durchgehen.



Rasieren und Haareschneiden

Der Kreuzgang war der Ort der Korperpflege,
zu der die Ménche durch Vorschriften in den
Consuetudines angehalten wurden. Dazu ge-
hérte das Hindewaschen vor den Mahlzeiten
und das Waschen von Gesicht und Hinden
frithmorgens nach dem Aufstehen. Zum Ab-
trocknen hingen dazu drei Handtiicher im
Kreuzgang, eines fiir die Pueri, eines fiir die
Chorménche, das dritte fiir die Laienbriider””.
Mehrmals im Jahr, zu genau vorgeschriebenen
Zeiten, u.a. vor wichtigen Festtagen, haben
sich die Ménche zum gemeinsamen Rasieren
und Haareschneiden im Kreuzgang zu versam-
meln — die Cluniazenser ungefihr alle drei
Wochen?®, die Zisterzienser in grosseren Ab-
stinden, ungefihr siebenmal im Jahr®'. Ge-
miss den cluniazensischen Consuetudines ver-
waltete ein vom Kimmerer dazu bestimmter
Bruder die Rasiermesser, die in einer einfachen
kleinen Truhe neben dem Aufgang zum Dor-
mitorium aufbewahrt wurden *2. Diese trug er,
wenn notig, vor dem fiir die Rasur festgesetz-
ten Termin in den Kreuzgang, um die Rasier-
messer zu wetzen und vorzubereiten, und zwar
«extra conventumy, d. h. abseits der dort gege-
benenfalls versammelten Briider. Aus den Hir-
sauer Konstitutionen erfahren wir, dass er sich
dazu in die Nihe der Tiir zum Cellarium
(«Keller») setzte («extra conventum Versus ad
ostium cellarii»), das in der Regel im Westen
der Klausur lag®. .

Am Tag der Rasur setzen sich die Briider im
Kreuzgang in zwei Reihen, d.h. entlang der
hofseitigen Briistungsmauer und entlang der
Wand («in cancellis claustri et prope mu-
rum») ™. An die eine Reihe werden die Rasier-
messer, an die andere kleine Becken (fiir Was-
ser) ausgeteilt. Dann wird warmes Wasser her-
beigebracht und verteilt und unter Psa'ln.wnge—
sang rasieren sich die Briider gegenseitig und
scheren sich die Haare, wobei der Schnitt der
Tonsur beziiglich Form und Haarlinge ge-
nauen Vorschriften zu folgen hatte. Ahnlich,
aber ohne Psalmengesang, verlief die Prozed.ur
bei den Zisterziensern, die im Liber Usuum je-
doch knapper beschrieben wird ul}d ohne den
Ort im Kreuzgang genauer zu bezeichnen®. In
einigen Klostergemeinschaften war  strenge
Schweigepflicht wihrend der Rasur vorge-
schrieben 5.

Mancherorts wurden bei dieser Gelegen-
heit auch die Nigel geschnitten, denn diese
durfte man aufgrund der von der Regel vor-
geschriebenen Sauberkeit nicht zu lange Yvach-
sen lassen®”. Gebadet wurde in Cluniazen-
serkléstern nur zweimal im Jahr, vor Weih-
nachten und vor Ostern®8, wihrend der Liber
Usuum der Zisterzienser das Bad gar nicht er-

wihnt,

Fusswaschung

Die Benediktsregel (Kap.35) ordnet einmal
wochentlich, und zwar am Samstagabend,
die Fusswaschung an. Schon seit Beginn des
5.Jahrhunderts ist in Klostern die Sitte der
wochentlichen gemeinsamen Fusswaschung
nachzuweisen ®. Ausserhalb des monastischen
Bereichs begegnet sie erstmals bei den regulier-
ten Chorherren des 11. und 12.Jahrhun-
derts?. In der Karwoche erhielt dieses Zere-
moniell eine besondere Bedeutung, indem es
mit dem Gedenken an die Fusswaschung
Christi verbunden war und deshalb am Griin-
donnerstag, und nicht wie sonst von den Kii-
chendienern, sondern nach dem Beispiel des
Herrn von den Vorstehern des Klosters, vorge-
nommen wurde?!. Es erfolgte in zwei meist
aufeinanderfolgenden Akten, dem Mandatum
pauperum (Fusswaschung der Armen), das im
Kreuzgang stattfand®? und dem Mandatum
Sfratrum (Fusswaschung der Ménche). Der Ort
fiir das Mandatum fratrum am Griindonners-
tag und am Samstag war bei den Cluniazen-
sern der Kapitelsaal ?, bei den Zisterziensern
der Kreuzgang**.

Dem Mandatum, das als liturgischer Ritus
nach dem Mittagsmahl oder nach der Non
vollzogen wird, geht eine Praelavatio, eine rei-
nigende Fusswaschung voraus, die stets im
Kreuzgang stattfindet”. Nur wer an Fussgicht
(Podagra) oder einer anderen Fusskrankheit
leidet, muss sich dazu ins Infirmarium bege-
ben %,

Am anschaulichsten und mit selten ge-
nauen topographischen Angaben ist die Prae-
lavatio im Liber Ordinis von St.Victor be-
schrieben: Der Refectorarius hat Becken her-
beizutragen und ein Gefiss mit warmem und
eines mit kaltem Wasser im Westtrakt des
Kreuzgangs («in parte claustri occidentali»),
wo die Briider ihre Fiisse waschen, hinzustel-
len”. Diese sitzen dazu nicht im Umgang,
sondern im Kreuzgangshof am Rand, d. h. bei
der Briistungsmauer und den Siulen («extrin-
secus intra pratum sedentes inter columpnas
super marginem pedes suos lavabunt») %8, Da-
bei sollen sie die Kleider demiitig und scham-
haft um die Beine zusammenziehen und nur
gerade die Fiisse entblossen. Nach dem Wa-
schen sind die Fiisse, ohne die Beine anzuhe-
ben, unmissig auszustrecken oder iibereinan-
der zu schlagen, schamhaft unter dem Rock
abzutrocknen. Danach ziehen die Briider die
Schuhe an, gehen zum Lavatorium und wa-
schen sich die Hinde. Die Striimpfe («vel cali-
gas vel subtalares») sollen in Anwesenheit der
anderen weder unordentlich ausgeschiittelt
noch an die Siulen geschlagen werden, da dies
Lirm verursacht und den Mitbriidern Staub
in die Augen wirbelt. Hernach zieht der Kon-

17



9 Zisterzienserkloster Haute-
rive, Kreuzgang (1320—1330),
Nordfliigel. — «Kollationsgang»
mit Sitzbinken und betenden
Minchen.

18

vent mit dem Abt in den Kapitelsaal ein, wo
unter Gesang der Mandatumsantiphonen die
Fusswaschung durchgefiihrt wird. In den
hirsauischen Consuetudines wird erwihnt,
dass die Briider, nachdem sie die Fiisse gewa-
schen haben, die Gelegenheit nutzen sollten,
die Fussnigel zu schneiden®, denn nur dazu
ist ihnen erlaubt, ihr Messer auf sich zu tragen
(das sie normalerweise nach dem Abendbrot
im Dormitorium ablegen mussten).

Kleiderwische und Schuhreinigung

Nicht nur die Kérperpflege, sondern auch die
Reinigung von Kleidern und Schuhen, die je-
der Ménch selbst zu besorgen hat, findet im
Kreuzgang statt, und zwar wihrend der Rede-
zeiten '%: Er holt sich dazu warmes Wasser aus
der Kiiche. Im Kreuzgang steht als Waschtrog
ein grosser ausgehohlter Baumstamm mit
mehreren Aushshlungen zur Verfiigung, da-
mit Hemd («stamineum») und Hosen («femo-
ralia») getrennt gewaschen werden kénnen.
Vor dem Kapitel legt er die Wische ins warme
Wasser, damit sie weich wird, danach wischt er
sie und hingt sie zum Trocknen iiber ein Seil
im Kreuzgang («in claustro super funiculum
suspendit») 1!, das vielleicht zwischen den
Siulen aufgespannt war. Ausgenommen davon
ist der Bereich vor dem Kapitelsaal im Ostflii-
gel 2. Die Schuhe («socci») sind ebenfalls dort
abzuwaschen und auf dem Gras im Kreuz-
gangshof zum Trocknen auszulegen. Alles ist
aber, je nach liturgischem Kalender, vor der
Vesper, vor der Kollation oder wenn eine Pro-
zession stattfindet, wegzutragen.

Trinkgefisse diirfen zwar im Kreuzgang ab-
gewaschen, nicht aber zum Trocknen hinge-
legt werden, sondern sind dafiir ins Refekto-
rium zuriickzutragen 1%,

Sechsmal im Jahr wurden Kirche und
Kreuzgang mit dem Besen gefegt und der Bo-
den mit frischen Binsen belegt 14, wofiir der
Elemosinar, der dieser Pflicht nachzukommen
hatte, vom Cellerar drei Brote zusitzlich er-
hielt'%.

Kreuzgangstopographie und Funktion

In den hier ausgewerteten Quellen wird selten
spezifiziert, welche Bereiche des Kreuzgangs
fiir die einzelnen Verrichtungen vorgesehen
waren. Fassen wir die wenigen topographisch
genauen Anmerkungen zusammen: Nach den
cluniazensischen und hirsauischen Bestim-
mungen musste das Schleifen und Vorbereiten
der Rasiermesser im Westfliigel vorgenommen
werden, bei den Augustiner-Chorherren von
St. Victor fand auch die Praelavatio, die reini-
gende Fusswaschung, hier statt, wihrend sie
sich fiir die Lektiire in den an die Kirche gren-

zenden Trakt setzten. Hier fand im Kloster
Rheinau auch das Mandatum pauperum am
Griindonnerstag statt: Die Armen wurden,
nachdem man ihnen die Fiisse ausserhalb der
Klausur im Gistehaus gewaschen hatte, in den
Kreuzgang gefiihrt und setzten sich beim Ein-
gang auf die rechte Seite, gegen die Kirche ge-
wandt («in ipso introitu super sedile dextrum,
ita ut facies eorum ad ecclesiam sit versa») '%.
Aus dem Textlaut ist zu vermuten, dass es sich
dabei um Sitzgelegenheiten oder eine Bank
entlang der hofseitigen Briistungsmauer han-
delt. Fiir das Kanonikerstift in Marbach lautet
die Bestimmung dhnlich: Die Armen liessen
sich zu beiden Seiten auf den Sitzen (oder Biin-
ken) beim Eingang nieder, wo die Briider wih-
rend der Redezeit zu sitzen pflegen («in ipso in-
troitu sedilia, in quibus fratres in tempore lo-
quendi solent sedere, ex utraque parte ab eis
occupentur») 17,

Aus den spirlichen und z. T. wenig prizisen
Hinweisen in den Quellen lisst sich kaum fol-
gern, dass den verschiedenen Verrichtungen
bestimmte Bereiche im Kreuzgang zugeteilt
waren. Auch werden lokale Unterschiede be-
standen haben. Doch diirfte fiir gewisse Hand-
lungen der an die Kirche grenzende Fliigel be-
vorzugt worden sein. Die Augustiner-Chor-
herren von St. Victor versammelten sich, wie
oben ausgefiihrt, hier zur Lektiire, wihrend
die «profanere» Verrichtung der Praelavatio im
Westfliigel vorgenommen wurde, wo die Clu-
niazenser und Hirsauer auch das Schleifen der
Rasiermesser anordneten. Im Kreuzgangsflii-
gel neben der Kirche hielten sich die Marba-
cher Kanoniker wihrend der Redezeit auf und
nahmen hier, wie die Rheinauer Benediktiner
Ménche, den liturgischen Akt des Mandatum
pauperum vor.

Die explizite Vorschrift in den Satzungen
von St. Victor, dass sich die Briider wihrend
der Lektiire nicht Riicken an Riicken, Gesicht
zu Gesicht und nicht quer in den Gang setzen
sollten, lisst vermuten, dass sie dazu mobile
Sitzgelegenheiten benutzten. Vielerorts ist je-
doch gerade der Kreuzgangtrakt neben der
Kirche (wenn auch nicht ausschliesslich) zu
solchen Zwecken mit steinernen Sitzbinken
ausgestattet, in manchen Klostern ist er breiter
als die anderen Fliigel oder gar zweischiffig an-
gelegt und architektonisch besonders hervor-
gehoben 18, Bereits im St. Galler Klosterplan
weist der an die Kirche grenzende Nordfliigel
(«porticus ante ecclesiam») Sitzbinke an den
Lingswinden auf und ist mit der Beischrift
«hinc pia consilium pertractet turba» (<hier
mége die fromme Schar heilsamen Rat hal-
ten») versehen, was heute allgemein als Abhal-
tung des Kapitels interpretiert wird!'?. Die
Ausstattung  mit Sitzbinken wie auch die
Zweischiffigkeit dieses Fliigels begegnen ge-






20

hiuft, wenn auch nicht ausschliesslich, in Zi-
sterzienserkldstern 1'%, was auf eine intensivere
Nutzung gerade bei diesem Orden schliessen
lisst. Nur die Zisterzienser versammelten sich
zur Kollation (der nach der Benediktsregel,
Kap. 42, allabendlich vor der Komplet stattfin-
denden gemeinsamen kultischen Lesung) im
Kreuzgang''!, wihrend die verschiedenen Ver-
sionen der Consuetudines bei den Benedikti-
nern dafiir den Kapitelsaal vorsahen. Eine ge-
nauere Ortsangabe fehlt zwar im zisterziensi-
schen Liber Usuum, doch ist dafiir der an der
Kirche entlanggefiihrte Fliigel zu vermuten —
nicht nur wegen dem hiufigeren Vorkommen
von Sitzbidnken, sondern weil sich eine ent-
sprechende Praxis und die Bezeichnung dieses
Trakes als «Kollationsgang» (Lesegang) bis
heute erhalten haben!'?. Steinbinke finden
sich in der Schweiz z. B. in den Zisterzienser-
kléstern Hauterive auf beiden Seiten des Lese-
gangs, in Wettingen nur entlang der Wand ge-
gen die Kirche (Abb. 8). Die Fusswaschung der
Armen, das Mandatum pauperum am Griin-
donnerstag, kann bei den Zisterziensern ein-
deutig in diesen Bereich des Kreuzgangs lokali-
siert werden, da von der «Kirchentiir, durch
welche die Ménche den Kreuzgang zu verlas-
sen und zu betreten pflegen» die Rede ist!".
Auch fiir das anschliessende Mandatum fra-
trum und die samstigliche Fusswaschung ist
als Ort der «Lesegang» anzunehmen "4, Dafiir
sprechen auch bauliche Gegebenheiten: In un-
terschiedlicher Anzahl, Form und Anordnung
sind in einer Reihe von Zisterzienserklostern
in der Briistungswand des Kollationsgangs
Ausgussoffnungen iiberliefert, die aus Kreuz-
gingen anderer Orden bisher nicht bekannt
geworden sind'". Die allein bei den Zister-
ziensern gegebene Nutzung des der Kirche be-
nachbarten Kreuzgangfliigels fiir die Kollation
und die Fusswaschung kénnte eine mégliche
Erklirung, doch sicher nicht die einzige, fiir
die Verbreitung solcher Einrichtungen und fiir
die besondere bauliche Gestalt und architekto-
nische Ausgestaltung dieses Kreuzgangarms in
zisterziensischen Anlagen liefern 16,

Da sich nicht nur in zisterziensischen, son-
dern auch in anderen Klausuranlagen das Ar-
marium zum Kreuzgang 6ffnete und in der Re-
gel zwischen Sakristei und Kapitelsaal, d. h. zu-
nichst des Kreuzgangfliigels neben der Kirche,
angeordnet war, darf man annehmen, dass aus
praktischen Griinden auch die private Lektiire
im allgemeinen in diesem Trakt abgehalten
wurde.

Von feierlichen Prozessionen und Gesang
bis zum Schneiden der Fussnigel und dem
Waschen und Trocknen von Kleidern und
Schuhen fand, in wechselnden Szenarien, eine
breite — und bunte — Palette liturgischer und
profaner Aktivititen im Kreuzgang eines Klo-

sters oder regulierten Stifts statt. Wie kein an-
derer Bezirk innerhalb der Klausur hatte er den
unterschiedlichsten Nutzungsbediirfnissen zu
dienen, war «Verkehrsknotenpunkt», Prozes-
sionsweg und Aufenthaltsraum zugleich. Die
kunstvoll ausgestalteten Arkaden von hoher
architektonischer und bildhauerischer Quali-
tit, und oft mit reicher Bauplastik ausgestattet,
boten zuweilen den wiirdigen Rahmen fiir ze-
remonielle Akte, zuweilen flatterte Wiische
zwischen den Sdulen oder sie dienten, wie die
expliziten Verbote bezeugen, als «Klopfstan-
gen» fiir staubige Striimpfe.

Zusammenfassung

Welchen Zwecken diente der Kreuzgang eines
Klosters, einer Stifts- oder einer Bischofskirche
im Mittelalter? Was spielte sich hier ab, wie
wurde er benutzt? Zu diesen Fragen liegt in
den Libri Ordinarii und den monastischen
Consuetudines ein reicher Quellenfundus vor,
der fiir die Frage der Funktion von Kreuzgin-
gen bislang kaum ausgewertet worden ist. Am
Beispiel des Ziircher Grossmiinsters und des
Basler Miinsters wird exemplarisch die liturgi-
sche Funktion des Kreuzgangs skizziert: ein
vielbegangener Prozessionsbezirk, zu dem
nicht nur der Klerus, sondern z. T. auch Laien
Zugang hatten. In monastisch organisierten
Gemeinschaften mit Vita communis dagegen
bot der Kreuzgang nicht nur den Rahmen fiir
feierliche Prozessionen, sondern war, als Kern
der Klausur und iiberdachter Verbindungsweg
zwischen den Gebduden des Klausurgevierts,
ein multifunktionaler Bezirk im Alltagsleben:
Hier wurde in rhythmisch wechselnden Szena-
rien nach Vorschrift geschwiegen, geredet, ge-
lesen, Korperpflege und Haushalt erledigt.

Résumé

Quelles sont les fonctions des cloitres au
Moyen Age, que ce soit dans les couvents, les
églises épiscopales ou les collégiales? A quoi
servent-ils, comment sont-ils utilisés? Pour ré-
pondre a toutes ces questions, les Libri ordina-
rii et les Consuetudines des couvents consti-
tuent des sources précieuses, jusqu’a ce jour
peu explorées. S’appuyant sur les exemples du
Grossmiinster de Zurich et de la cathédrale de
Bale, cet article décrit la fonction liturgique du
cloitre: un chemin treés fréquenté par les pro-
cessions, auquel non seulement le clergé, mais
parfois aussi les laics ont acces. Dans les com-
munautés monastiques organisées pour la Vita
communis, le cloitre n'est pas seulement le ca-
dre de processions solennelles. Il est, au coeur
de la cléture, le chemin utilisé pour circuler



d’un lieu A l'autre, un espace multifonctionnel
servant A la vie quotidienne: 13, & Pabri de la
pluie et du soleil, au rythme régulier dicté par
la régle, on se tait, on parle, on lit, on sadonne
aux soins du corps et aux tiches ménageres.

Riassunto

A quali funzioni erano adibiti i chiostri dei
conventi, delle chiese collegiate e delle catte-
drali nel Medioevo? Che cosa aveva luogo in
questi spazi? Come venivano utilizzati? Per rit
spondere a tali questioni bisogna ricorrere ai
Libri ordinarii e alle Consuetudines monasti-
che, fonti ricche di informazioni finora poco
vagliate. La funzione liturgica del chiostro
quale ambiente processionale acces.sibnlc al
clero, ma pure ai laici, ¢ illustrata medfante due
esempi particolarmente eloquenti: il Grf)ss-
miinster di Zurigo e la cattedrale di Basilea.
Nelle comunita monastiche organizzate invece
secondo la Vita communis, il chiostro non fun-
geva soltanto da cornice alle proce.ssio'ni cele-
brative. Quale elemento di comunicazione tra
gli edifici del complesso claustrale ass.ol.veva
molteplici funzioni legate alla vita quotidiana.
Allombra dei suoi porticati si svolgevano,
scandite dal ritmo regolare della vita mona-
stica, le piu svariate attivita: raccoglimcntc_),
conversazione, lettura, igiene personale e puli-
zia indumenti.

Abgekiirzt zitierte Quelleneditionen

Constitutiones Hirsaugienses _ .

Sancti Wilbelmini Constitutiones Hirsaugienses seu Gen-
genbacenses (MIGNE, Patrologia Latina 150, Sp.927-
1146).

Consuetudines Marbacenses .
Joser Siegwart, Die Consuetudines des Augustiner-
Chorberrenstiftes Marbach im Elsass (12. ]t.lhr/mm.{er.t)
(Spicilegium Friburgense, Bd.10), Freiburg i. U.
1965.

HincGar ‘ o )
AnTON HANGGI, Der Rheinauer Liber Ordinarius (Zii-

rich Rh 80, Anfang 12.Jh.) (Spicilegium Friburgense,
Bd. 1), Freiburg i. U. 1957.

HieroNiMUs . B G
Konrap W. HieroNimus, Hieronymus Brilinger: Ce-

remoniale Basiliensis Episcopatus, in: Das Hochstift Basel
im ausgehenden Mittelalter (Quellen und Forschun-
gen), Basel 1938, S.97-320.

Leupp1 o
Heipr Leueer (Hrsg.), Der Liber Ordinarius des Kon-

vad von Mure. Die Gottesdienstordnung am Grossmiin-
ster in Ziirich (Spicilegium Friburgense 37), Freiburg
i. 0. 1995.

Liber Usuum o o
BruNO GRIESSER, Die «Ecclesiastica oﬂiaa cisterciensis
ordiniss des Cod. 1711 von Trient, in: Analecta Sacri

Ordinis Cisterciensis 12, 1956, S. 153-288.

LO St. Victor

Lucas JocQue und Lupovicus Mivis, Liber Ordinis
Sancti Victoris Parisiensis (Corpus Christianorum.
Continuatio Medievalis LXI), Turnhout 1984.

UDALRICUS

Upavrricus, Consuetudines Cluniacenses (Antiquiores
consuetudines cluniacensis monasterii collectore Udalrico
monacho benedictino) (MIGNE, Patrologia Latina 149,
Sp.635-778).

Anmerkungen

! Die einzige mir bekannte quellenorientierte Stu-
die, die sich mit der Frage der Funktion des Kreuz-
gangs in Klostern beschiftigt, ist der kurze Aufsatz
von Paur MEevvaert, The Medieval Monastic
Claustrum, in: Gesta 12, 1973, S.53-59. Speziell
zu zweischiffigen Kreuzgingen auch Konrap
MAIER, Zweischiffige mittelalterliche Kreuzgiinge,
in: Berichte iiber die Titigkeit der Bau- und
Kunstdenkmalpflege in den Jahren 1991-1992
(Niedersichsische Denkmalpflege 15), Hannover
1995, S.95-142, bes. S.124ff. Nur am Rande
und ohne neue Ergebnisse wird die Funktions-
frage behandelt bei RoLF LEGLER, Der Kreuzgang.
Ein Bautypus des Mittelalters, Frankfurt a.M./
Bern/New York/Paris 1989.

Die z.T. mit guten Registern versehenen edierten
Libri Ordinarii sind zusammengestellt bei
Hingar, S. XXIV-XXXVI, mit Erginzungen bei
EpmunDp KArRL FARRENKOPF, «Breviarium Eber-
hardi Cantorisv. Die mittelalterliche Gottesdienst-
ordnung des Domes zu Bamberg (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen und Forschungen 50),
Aschendorf 1969, S.5-7.

Vgl. Kassius HALLINGER, Consuetudo. Begriff,
Formen, Forschungsgeschichte, Inhalt, in: Untersu-
chungen zu Kloster und Stift (Versffentlichungen
des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 68),
Gottingen 1980, S.140-166. Eine Zusammen-
stellung von Ordinarien aller Orden bei Hingar,
S. XXXV-XXXVI, der benediktinischen und zi-
sterziensischen Briuche bei BRUNO SCHNEIDER,
Citeaux und die benediktinische Tradition. Die
Quellenfrage des Liber Usuum im Lichte der Consue-
tudines monasticae, in: Analecta Sacri Ordinis Ci-
sterciensis 16, 1960, S. 169-254, hier S. 186-192.
Eine vorziigliche wissenschaftliche Edition der
monastischen Consuetudines liegt in der von Kas-
sius Hallinger begonnenen und bereits in vielen
Binden vorliegenden Reihe «Corpus Consuetudi-
num monasticarum» vor.

Heipr Leveer (Hrsg.), Der Liber Ordinarius des
Konrad von Mure. Die Gottesdienstordnung am
Grossmiinster in Ziirich (Spicilegium Friburgense
37), Freiburg i. U. 1995.

Konrap W. HieroNiMus, Hieronymus Brilinger:
Ceremoniale Basiliensis Episcopatus, in: Das Hoch-
stift Basel im ausgehenden Mittelalter (Quellen
und Forschungen), Basel 1938, S. 97-320.

Vgl. Aporru Franz, Die kirchlichen Benediktio-
nen im Mittelalter, 2 Bde., Freiburg i.Br. 1909,
Bd. 1, S.633-635; LupwiG EisENHOFER, Hand-
buch der katholischen Liturgik, 2 Bde., Freiburg
i.Br. 1932, Bd. 1, S.478f.

Vgl. CHRISTINE BARRAUD WIENER und PETER
JEZLER, Liturgie, Stadttopographie und Herrschaft
in den Festtagsprozessionen des Ziircher Liber Ordi-
narius, in: LEuppr 1995, S.127-156.

§625 (Leurer 1995, S.267). Zur liturgischen
Funktion des Grossmiinster-Kreuzgangs vgl. auch
die knappen Bemerkungen bei PauL MicHEL,

[

ES

v

=N

~

£

21



22

13

S =

SN

N
A

S

28
29
30

31

32

Tiere als Symbol und Ornament. Moglichkeiten und
Grenzen der ikonographischen Deutung, gezeigt am
Beispiel des Ziircher Grossmiinsterkreuzgangs, Wies-
baden 1979, S.145-146. Zur Topographie des
Kreuzgangs und der angrenzenden Stiftsgebiude
vgl. DaNterL GUTSCHER, Das Grossmiinster in Zii-
rich. Eine baugeschichtliche Monographie, Bern
1983, S.17-22, 34-35.

§ 1457, § 1458 (Leuprr 1995, S.422).

§ 1446 (Leurper 1995, S.420).

§ 499ff. (Leurpr 1995, S.238-240). Vgl. Bar-
RAUD WIENER/JEZLER 1995 (wie Anm.7),
S. 142 ff.

§ 506 (Leuprr 1995, S.241).

§ 502 (Leuepr 1995, S.239).

§ 504 (Leuprr 1995, S. 240).

§ 661-684 (LEupr1 1995, S.273-278). Vgl. Bar-
RAUD WIENER/JEZLER 1995 (wie Anm.7),
S.152fF.

§ 680 (Leurrr 1995, S.277).

§ 1066 (Leuprr 1995, S.330), § 1262 (Leurret
1995, S.375).

HieroNiMus 1938, S.151. Fiir Trier ADALBERT
Kurzeja (Hrsg.), Der dlteste Liber Ordinarius der
Trierer Dombkirche. London, Brit. Mus., Harley
2958, Anfang 14.Jh. (Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 52), Miinster Westfa-
len 1970, S.279.

HieroniMus 1938, S.234.

HieroniMus 1938, S. 121 ff.

Die Formation ist ausfiihrlich beschrieben (Hie-
RONIMUS 1938, S.121-122).

Hieronimus 1938, S.236-237.

HieroNimus 1938, S. 147 ff.

Es handelt sich hier um einen der drei im Ceremo-
niale als «sedes episcopalis» erwihnten Bischofs-
stithle innerhalb der Domimmunitit. Der eigent-
liche feste Thron stand im Chor, an der Riickseite
des Lettners gegeniiber dem Hochaltar, ein dritter
im Osttrakt des Kreuzgangs (vgl. dazu unten). Im
Gegensatz zum cbenfalls mehrfach erwihnten
mobilen «faldistorium» wird es sich hierbei um
fest installierte Sitze handeln.

Zur Geschichte und den allgemeinen und speziel-
len Formen der Palmprozession, auf die hier nicht
einzugehen ist, vgl. H.J. GRaF, Palmenweihe und
Palmprozession (Verdffentlichungen des Missions-
priesterseminars St. Augustin, Siegburg 5), Kal-
denkirchen 1959. Zuletzt BArRrRAUD WIENER/]JEZ-
LER 1995 (wie Anm.7), S. 137 ff., mit neuerer Li-
teratur.

HieroNnimus 1938, S.151.

Vgl. Anm. 24. Dieser Bischofsstuhl, ein erhabener
Sitz «drei staffel hoch von der erden» (Waurstisen,
M. B. 472; zit. in HieroniMus 1938, S.580) in
der Nihe des Bartholomiusaltars, wurde auch an-
lisslich bischéflicher Amtshandlungen benutzt.
Vor dem Tag des hl. Johannes d. Taufers liess der

‘Bischof «in pontificalibus» der Biirgerschaft von

Basel seine Rechte vorlesen und beeidigte Biirger-
meister und Rite. So nach JacoB BURCKHARDT,
Uber den Kreuzgang des Miinsters zu Basel, in: Zeit-
schrift iiber das gesammte Bauwesen 3, 1839,
S.80-84, hier S.84 (ohne Nachweis). Zu diesem
Bischofsstuhl siche auch KarRL STEHLIN, Bauge-
schichte des Basler Miinsters, Basel 1895, S.272—
273.

HieroNiMus, S. 181, 182, 200.

HieroNIMUS, S. 260 f.

HieroNiMUS, S. 258 ff.

HieroNiMus, S. 199 ff.

HieroNiMus, S.234f., 243. Zwei Stiftungen des

Dombherrn Wernher von Blotzheim, eine der Bru-

v

X

=

4

e

4

(=}

derschaft der Miinsterbauhiitte. Prozession und
Messe waren alljihrlich wihrend der Fronfasten
nach Kreuzerhohung bzw. nach dem St. Lucientag
abzuhalten.

» HieroNimus, S.143. Dies entspricht allgemei-

nem Usus in mittelalterlichen Bischofskirchen.
Ausnahmen stellten z. B. Trier und Augsburg dar
mit tiglichen Litaneiprozessionen wihrend der
Fastenzeit. Vgl. Kurzeja 1970 (wie Anm.18),
S.298f.

Vgl. THOMAS SCHAFER, Die Fusswaschung im mo-
nastischen Brauchtum und in der lateinischen Litur-
gie (Texte und Arbeiten herausgegeben durch die
Erzabtei Beuron. 1. Abt. Heft 47), Beuron in Ho-
henzollern 1956.

Fiir das Grossmiinster (§ 539; Leurrr 1995,
S.248) lisst der Liber Ordinarius offen, ob sich
der Klerus fiir das Mandatum ins Refektorium
oder an einem anderen geeigneten Ort in der Kir-
che begibt. Im Trierer Dom wird es im Refekto-
rium vollzogen (Kurzeja 1970 (wie Anm. 18),
S.131), im Basler Miinster im Chor (HieroNI-
mus 1938, S.166ff.), im Konstanzer Miinster
hingegen im Kreuzgang (P. ZINSMAIER, Eine un-
bekannte Quelle zur Geschichte der mittelalterlichen
Liturgie im Konstanzer Miinster, in: Zeitschrift fiir
die Geschichte des Oberrheins 104, 1956, S.52—
104, hier S.72-73).

Hieronimus 1938, S. 155 ff.; Kurzeja 1970 (wie
Anm. 18), S.133f.

HeLGa Sciurie, Zur lTkonographie der Putzritz-
zeichnung am Magdeburger Dombkreuzgang, in:
Wandmalerei des Hochfeudalismus im europiisch-
byzantinischen Spannungsfeld (12. und 13. Jahr-
hundert). Herausgegeben von HeiNricH L. Nik-
KeEL (Martin-Luther-Universitit Halle-Witten-
berg. Wissenschaftliche Beitrige 1983/14, H 3),
Halle (Saale) 1983, S. 83-95, hier S. 86. Ich danke
Helga Sicurie fiir diesen interessanten Hinweis.
Vgl. dazu Franz 1909 (wie Anm.6), Bd.l,
S.507 ft.

§568 (Leuppr 1995, S.255-256); Hinaar,
S.118.

Epwarp B. FoLey, The First Ordinary of the Royal
Abbey of St. Denis in France (Spicilegium Fribur-
gense 32), Freiburg i. U. 1990, S.377. Hier wird
prizisiert, dass das Feuer in einer Ecke des Kreuz-
gangs entfacht und geweiht werden soll («<in quo-
dam angulo claustri»).

HieroNimus 1938, S. 181 ff.

HieroNiMus 1938, S.181. Der Ordinarius des
Grossmiinsters vermerkt, dass das neue Feuer aus
einem den Sonnenstrahlen ausgesetzten Kristall
gewonnen, oder aber aus einem Feuerstein ge-
schlagen werden soll («de cristallo ad radios solis
per fungos suppositos susceptus vel de silice excus-
sus») (§ 568; Leurrr 1995, S.255). In Rheinau
wird dafiir ein Kristall oder ein Feuerstein benutzt
(Hingar, S.118). Nach Rupert von Deutz
(Gemma animae lib. ITI, c¢.94, M. CLXXII 667)
symbolisiert der Kristall Christus und der Weihe-
ort vor oder ausserhalb der Kirche erinnert daran,
dass Christus uns vor den Toren Jerusalems am
Kreuz erlost hat; nach Franz 1909 (wie Anm. 6),
Bd. 1, S.513.

3§ 571 (Leuppr 1995, S.257).

§ 712 (Leurrr 1995), S.283.

EiseNHOFER 1932 (wie Anm.6), Bd. 1, S.559.

§ 585 (Leuppr 1995, S.260-261). Nach der von
der altkirchlichen Fastenordnung vorgeschriebe-
nen Abstinenz vom Genuss von Fleisch, Eiern und
Laktizinien wurden diese Speisen am Ende der
vierzigtigigen Fastenzeit am Osterfest gesegnet.



4

3

4

>

49
5,
5

5.

=

53
54

55

5

=N

v
N

3
3

5

6

S

r'

Als Orte der Osterspeisenweihe ist die Kirche
selbst, die Vorhalle, in Klostern auch das Refekrto-
rium, oder, wie im Grossmiinster, der Kreuzgang
bezeugt. Zur Weihe von Esswaren am Osterfest
vgl. Franz 1909 (wie Anm. 6), Bd. 1, §.575-603.
§ 500 (LEuppr 1995, S.239). Vgl. BarrAUD WiE-
NER/JEZLER 1995 (wie Anm.7), S. 142f.

§ 503 (Leurpr 1995, S.240).

Dazu Kurzeja 1970 (wie Anm. 18), S. 273 ff.
Ebda., S.279.

Ebda., S.279. Die Minimalvariante der Palmpro-
zession durch den Kreuzgang blieb in nachmittel-
alterlicher Zeit schliesslich als einzige iibrig. Dass
das Volk dabei im Dom verblieb, vermutet Kur-
z¢ja aus dem seit dem 17./18.Jh. tiberlieferten Ri-
tus, der die Huldigungsstatio nicht mehr in Lieb-
frauen, sondern inmitten des Doms vorschreibr,
was nur dann Sinn macht, wenn man davon aus-
geht, dass die Kreuzverehrungsstatio als Hohe-
punkt der Prozession in Anwesenheit des Volkes
begangen werden sollte.

Hieronimus 1938, S. 151.

Hieronimus, S.225f., 228 ff.

Das Corvinus-Graduale. Einleitung und Bildbe-
schreibung von ELISABETH Sovttsz, Hanau
1982. Abgebildet in GEORG A.Narciss (Hrsg.),
Klosterleben im Mittelalter. Nach zeitgendssischen
Quellen von Johannes Biibler, Frankfurt a.M.
1989, Abb. 5.

Leider sind mir keine weiteren Bildquellen dhnli-
cher Art bekannt geworden.

Urkundenbuch der Stadt und Landschafi Ziirich,
bearbeitet von J.EscHER u.a., Ziirich 1888-
1957, Bd.3, Nr. 1088, S. 183-186, hier S.183—
184. Ich danke Markus Stromer, Ziirich, fiir die-
sen Hinweis.

Dies bestitige den aus anderen Beobachtungen ge-
wonnenen Schluss von GurscHER 1983 (wie
Anm.8), S.20, dass die Chorherren am Gross-
miinster bis zum 13.Jahrhundert nach der sog.
Aachener Regel von 816/817 gemeinsam in den
Stiftsgebduden um den Kreuzgang lebten, ab dann
in eigenen Chorherrenhéfen in der Nihe des
Grossmiinsters, v.a. an der Kirchgasse. Vgl. auch
Leurrr, S.53.

Vgl. hierzu die diesbeziiglich strengen Vorschrif-
ten, die im 12.Jh. in einem regulierten Chorher-
renstift noch herrschten, z. B. in den Pflichten des
«portarius claustri» im LO St Victor, cap.16
(JoQue/Mius, S.58-59).

Zum Beispicl anlisslich der Ausstellung  von
Rechtsurkunden. Vgl. dazu den Aufsatz von MAR-
kus STROMER in diesem Heft.

Vgl. dazu die entsprechenden Consuetudines und
Libri Ordinarii (siche Anm. 2 und 3). Zusammen-
fassende Bemerkungen z. B. bei XAVER HAIMERL,
Das Prozessionswesen des Bistums Bamberg im Mit-
telalter (Miinchener Studien zur historischen
Theologie 14), Hildesheim 1973.

Vgl. auch Meyvaert 1973 (wie Anm. 1). Fiir die
folgenden Ausfiihrungen wurden vor allem die in
der zweiten Hilfte des 11.Jh. verfassten Consue-
tudines Cluniacenses und Constitutiones Hirsau-
gienses, ausgewihlte Satzungen von Augustiner-
Chorherrenstiften und die 1130/1134 verfasste
Trienter Redaktion des Liber Usuum ausgewertet.
Fiir die Hilfe bei der Ubersetzung einiger Textstel-
len danke ich Darko Senekovic, Mittellateinisches
Seminar der Universitit Ziirich.

> Upavricus, Lib.1I, cap.20 (MiGNE, PL 149,

Sp.709);  Constitutiones Hirsaugienses, cap.59
(MicNE, PL 150, Sp. 988); Consuctudines Marba-
censes, cap.32, S 72 (SIEGWART, S. 140).

63
64

65

66

67
68

69

70

~
~

7.
74
7!
7
7
7!

>

® N & &

8

83

8

: 3

85

Liber Usuum, cap. 13 (GRIESSER, S.191).

Upacricus, Lib.II, cap.3 (Migng, PL 149,

Sp.703).

Uparricus, Lib.II, cap.4 (MigNg, PL 149,

Sp.703-705). Detaillierter in den Constitutiones

Hirsaugienses, Lib.1, cap.6-25 (MigNE, PL 150,

Sp.940-957).

Upacricus, Lib.II, cap.24 (Migne, PL 149,

Sp.712).

Ebda.

Ebda. Die Bezeichnung «scribendi sciolus»

(«Halbwisser») lisst auf einen «nicht-professionel-

len» Schreiber schliessen. MEYVAERT 1973 (wie

Anm. 1), S.54, folgert aus anderen Quellen, dass

die «professionellen, fiir die Buchproduktion ei-

nes Klosters verantwortlichen Schreiber ihre Ti-

tigkeit im Scriptorium ausiibten, wihrend «Laien»

dieser Beschiftigung vornehmlich im Kreuzgang

nachgingen, wo sie auch ihre Schreibfedern spitz-

ten.

Upacricus, Lib.II, cap.20 (MigNg, PL 149,

Sp.709).

LO St Victor, cap.34 (JocQue/Mius, S.163-

166). Wie in cap.31 (ebda., S.145) prizisiert

wird, bilden nur gewisse Festtage, die ersten vier

Tage nach Ostern und Pfingsten und drei Schwei-

getage wihrend der Fastenzeit eine Ausnahme.

Upacrricus, Lib.II, cap.11 (Migng, PL 149,

Sp.706).

So ein Nachsatz im gleichlautenden Kapitel in den

Consuetudines Marbacenses, cap.20, § 38 (SikG-

WART 1965, S. 123).

Liber Usuum, cap.71 (GRIESSER, S.238).

LO St. Victor, cap.31 (JocQue/Miuis, S. 145 ff.).

Ebda., S. 146f.

Ebda., S.145.

Ebda., S.147-148.

Upacrricus, Lib.III, cap.8 (MicNg, PL 149,

Sp.747).

Upacrricus, Lib.II, cap.10 (MiGNg, PL 149,

Sp.706). Nach den Consuetudines Marbacenses,

cap.19, § 37 (Sigwart, S.123), erfolgte die

Morgenwische im Lavatorium, wo ebenfalls drei

Tiicher zur Verfiigung standen, eines fiir die Pueri,

:Iines fiir die jungen, das dritte fiir die ilteren Brii-
er.

Upatricus, Lib.III, cap.16 (MiGgng, PL 149,

Sp. 760).

Liber Usuum, cap.85 (GRIESSER, S.249): am

Weihnachtstag, am Sonntag vor der Passionszeit

(Quinquagesimae), an Ostern und danach alle sie-

ben Wochen bis zu Allerheiligen.

2 Uparricus, Lib.III, cap.16 (MiGNg, PL 149,

Sp.759-760).

Constitutiones  Hirsaugienses,  Lib.1I,  cap.39
(MiGNE, PL 150, Sp. 1098).

Im entsprechenden Kapitel der Constitutiones Hir-
saugienses, Lib.1I, cap.39 (Migng, PL 150,
Sp. 1098) lautet es «ad cancellos claustri», was cher
auf Sitzgelegenheiten entlang den hofseitigen Ar-
kaden schliessen lisst, als darauf, dass sie sich auf
die Briistung selbst, d. h. zwischen die Siulen setz-
ten.

Liber Usuum, cap.85 (GRIESSER, S.249). Die hier
zitierte, um 1130/1134 entstandene Redaktion
des Liber Usuum enthilt keinen Hinweis, dass die
Rasur im Lavatorium (bzw. Brunnenhaus) vorge-
nommen wurde (so ALois WAGNER, Brunnen-
haus, in: RDK, Bd.2, Sp.1310-1318, hier
Sp. 1313). Auch das Rasieren in einem (ungeheiz-
ten) Raum oder einer (geheizten) Stube scheint
erst im Spitmittelalter Usus geworden zu sein.
Vgl. dazu den Brief Martin von Sengings aus dem

23



24

Jahr 1457 iiber seinen Besuch im Kloster Bursfeld:
«.. Der Platz zum Rasieren ist keine Stube, son-
dern Sommer wie Winter ein kalter Raum ...»; zit.
in: Narciss 1989 (wie Anm. 54), S.205.

So z.B. in den Vorschriften im Rheinauer Liber

Ordinarius (HANGGI, S.134) oder im LO St. Vic-

tor, cap. 62 (JocQue/Mius, S.243).

LO St. Victor, cap. 62 (JocQue/Mius, S.243).

Uparricus, Lib.III, cap.17 (MigNg, PL 149,

Sp.760).

Vgl. SCHAFER 1956 (wie Anm. 34).

Ebda., S.68.

Ebda., S.59ff.

% Uparricus, Lib.I, cap.12 (MigNe, PL 149,
Sp.659); Liber Usuum, cap. 21 (GRIESSER, S. 197—
198).

% Upatricus, Lib.I, cap.12 (MigNE, PL 149,
Sp. 660).

94 Liber Usuum, cap.21 (GRIESSER, S.199).

ScHAFER 1956 (wie Anm. 34), S. 64, Anm. 22.

9 Constitutiones  Hirsaugienses, ~ Lib.1,  cap.99
(MiGNE, PL 150, Sp. 1035).

97 LO St. Victor, cap. 12 (JocQUE/MiL1s, S.45).

% Ebda., cap.63 (S.244fF.).

9 Constitutiones  Hirsaugienses, ~ Lib.I,  cap.99
(MiGNE, PL 150, Sp. 1034).

100 Uparricus, Lib. II, cap.15 (MigNE, PL 149,
Sp.707-708).

101 Constitutiones  Hirsaugienses, Lib. 1I, cap.37

(MiGNE, PL 150, Sp. 1097).

Diese Einschrinkung enthilt die von Bernard

ungefihr gleichzeitig mit Udalrich verfasste Ver-

sion der Consuetudines Cluniacences (Hrsg.

M. HerrGOTT, Vetus disciplina monastica, Parisiis

1726, S.133-364, hier S.214). Hier zit. nach

MEYVAERT 1973 (wie Anm. 1), S. 56.

193 Constitutiones  Hirsaugienses, Lib. II,  cap.59
(MiGNE, PL 150, Sp.988).

104 Uparricus, Lib. III, cap.24 (MigNE, PL 149,

Sp.767): An Weihnachten, Ostern, Pfingsten,

zum Geburtsfest des hl. Johannes d. Tiufers, an

Mariae Himmelfahrt und an Allerheiligen.

Consuetudines Marbacenses, cap. 130, § 294 (SteG-

WART, S.233). Einer Anordnung der Abtissin des

Ziircher Fraumiinsters aus dem Jahr 1326, die u. a.

die Verpflichtung der Geistlichen und des Sakri-

stans der Abtei betrifft, ist zu entnehmen, dass
demjenigen, der fiir die Reinigung des Kreuzgangs
und des Kapitelsaals zustindig ist, jeweils am

Griindonnerstag ein grosses und ein kleines Brot

zu iibergeben ist (Urkundenbuch der Stadt und

Landschaft Ziirich, bearbeitet von J. EsCHER u.a.,

Ziirich 1888-1957, Bd. 11, Nr. 4042, S. 30).

Ich danke Markus Stromer, Ziirich, fiir diesen

Hinweis.

106 HANGGI, S.119.

7 Consuetudines Marbacenses, cap. 122, § 268 (SieG-
WART, S.223-224).

18 Vgl. dazu die verdienstvolle Untersuchung von

Matier 1995 (wie Anm. 1) zur Verbreitung solcher

Anlagen in Mitteleuropa, dessen aufschlussrei-

chen Bemerkungen zur Funktion (bes. S.124ff.)

ich hier folge.

Ebda., S. 126, mit den entsprechenden Literatur-

verweisen.

Ebda., S.125. Vgl. auch die kurzen Ausfiihrungen

zur Funktion des Kreuzgangs im Zisterzienserklo-

ster Bebenhausen bei MaTH1As KOHLER, Die Bau-
und Kunstgeschichte des ehemaligen Zisterzienserklo-

sters Bebenhausen bei Tiibingen, Stuttgart 1995,

S.322-323, die jedoch bez. der Funktionsfrage

keine neuen Erkenntnisse liefern.

U Liber Usuum, cap. 81 (GRIESSER, S.245f.).

86

8

=

8

3

8

)

Pl

S

9

>

&

10.

54

10

Y

10

3

1

S

112 MAIgr 1995 (wie Anm. 1), S. 126-127.

113 Liber Usuum, cap.21 (GRIESSER, S. 198): «ducant
pauperes in claustrum ibique eos sedere et discal-
ciare faciant incipientes ab hostio ecclesie, quo
monachi exire et claustrum intrare solent...».

"4 Fiir das Mandatum fratrum am Griindonnerstag
fehlen diesbeziigliche konkrete Angaben (Liber
Usuum, cap.21; GRIESSER, S.199), die Vorschrif-
ten fiir die samstigliche Fusswaschung (cap. 108;
GRIESSER, S.268f.) konnte ich nicht iiberpriifen
und stiitze mich hier auf Maier 1995 (wie
Anm. 1), S.127.

115 Mater 1995 (wie Anm. 1), S.128, hat die Bei-
spiele zusammengestellt.

116 Ebda., S.128, ohne indes dies als einzige Erkli-
rung z. B. fiir die Zweischiffigkeit zu postulieren.

Abbildungsnachweis

1, 2: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitit
Ziirich. — 3: Aus: Heidi Leuppi (Hg.), Der Liber Ordi-
narius des Kontrad von Mure. Die Gottesdienstord-
nung am Grossmiinster in Ziirich, Freiburg, Schweiz,
1995. — 4: Aus: Daniel Gutscher, Das Grossmiinster in
Ziirich. Eine baugeschichtliche Monographie, Bern
1983. — 5: Aus: Konrad W. Hieronimus, Hieronymus
Brilinger:  Ceremoniale Basiliensis ~ Episcopatus,
in: Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter
(Quellen und Forschungen), Basel 1938, S.97-320. —
6: Basler Denkmalpflege (Eidenbenz). — 7: Erik
Schmidt, Basel. — 8: Aus: Das Corvinus-Graduale.
Einleitung und Bildbeschreibung von Elisabeth Sol-
tész, Hanau 1982 (Foto Csaba Gabler, Liszl6 Gyar-
mathy). — 9: Kulturgiiterdienst, Redaktion der Kunst-
denkmiiler, Freiburg (Foto Rast).

Adresse der Autorin

Dr. des. Regine Abegg, Kunsthistorikerin, Leuthold-
strasse 21, 8037 Ziirich



	Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter : Liturgie und Alltag

