
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 48 (1997)

Heft: 2: Kreuzgänge = Cloîtres = Chiostri

Artikel: Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter : Liturgie und Alltag

Autor: Abegg, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regine Abegg

Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter -
Liturgie und Alltag

Welchen Zwecken diente der Kreuzgang eines

Klosters, einer Stifts- oder einer Bischofskirche

im Mittelalter? Was spielte sich hier ab, wie
wurde er benutzt? - Zu diesen Fragen liegt in
den Libri Ordinarli und den monastischen

Consuetudines ein reicher Quellenfundus vor,
der aber für die Frage der Funktion von
Kreuzgängen bislang kaum ausgewertet worden ist '.

Libri Ordinarii sind seit dem Beginn des

12.Jahrhunderts nachgewiesene Bücher, in
welchen die Vorschriften über die Ordnung
und Feier des Gottesdienstes zu den verschiedenen

Tageszeiten und im Laufe des Kirchenjahrs

aufgezeichnet sind2. Hier finden sich unter

anderem interessante Angaben zur liturgischen

Benutzung des Kreuzgangs. Mit diesen

liturgischen Bestimmungen verbanden sich in
Klöstern und monastisch organisierten
Stiftsgemeinschaften auch kleinere oder grössere
Teile der Klostergewohnheiten, die sog. Con¬

suetudines. Dies sind im 11. und 12. Jahrhundert

geschriebene Bräuche und Satzungen
eines Klosters oder Stifts, die vor allem den
klösterlichen Tagesverlauf und die täglich oder
öfters im Jahr wiederkehrenden Zeremonien
beschreiben. Sie bildeten die notwendige Ergänzung

zur Regel, die nicht alle Fälle voraussehen

konnte, und zur Anpassung an örtliche
Verhältnisse, für welche die Regel nicht genügte ¦'.

Nebst liturgischen Anweisungen bieten sie

zum Teil minutiöse Beschreibungen des

klösterlichen Alltags, in dem der Kreuzgang eine

nicht unbedeutende Rolle spielte.
Eine umfassende Untersuchung ist hier

nicht angestrebt, es konnte nur ein kleiner Teil
des umfangreichen Quellenmaterials gesichtet
werden. Am Beispiel des Liber Ordinarius des

Grossmünsterstifts in Zürich aus dem Jahr
1260' und des 1517/1526 verfassten Ceremo-
niale des Basler Münsters5 wird exemplarisch

/ und2 Zürich, Grossmünster,

Kreuzgang (um 1170-1180),
Ansicht des Kreuzgangs vom
Garten aus und Blick in den

West- und Südflügel vom

Durchgang zwischen Chor und

Kreuzgang her. - Die Aqua-
tinta-Blätter von Franz Hegi,

vor 1840, zeigen den Kreuzgang

vor seiner Rekonstruktion.

Ii%r

2®a2äa Ääfe*>ÓU &Jk\ tat.JaJS

ms.

>s

B

A
-,'-."ff*V.



die liturgische Funktion des Kreuzgangs im
Laufe des Kirchenjahrs skizziert. Der Kreuzgang

als Forum vielfältigster Aktivitäten in
monastisch organisierten Gemeinschaften soll
anhand ausgewählter Consuetudines im zweiten

Teil vorgestellt werden.

Der Kreuzgang als Prozessionsgeviert -
Das Grossmünster in Zürich und das Basler

Münster

Sonntags- und Festprozessionen

Nach Ausweis der Libri Ordinarli diente der

Kreuzgang im Lauf des Kirchenjahrs vor allem

als Prozessionsgang, wobei sich Unterschiede

zwischen monastischen, stifts- und
bischofskirchlichen Ordnungen sowie in lokalen

Gewohnheiten zeigen, auf die hier nur am Rande

eingegangen werden kann. In den Ordinarien
werden oft nur die besonders feierlich und mit

speziellen Stationen und Gesängen zu
begehenden Festprozessionen explizit erwähnt.

Daneben gab es jedoch mit dem Tagesamt
verbundene Prozessionen, die durch den Kreuzgang

führten. Dazu gehörte in aller Regel die

sonntägliche Weihwasserprozession, bei der

die Kirche und die an den Kreuzgang grenzenden

Konventualräume besprengt wurden. Sie

war in den Klöstern bereits im 8. Jahrhundert
Brauch und wurde in der Folge auch in Dom-
und Stiftskirchen übernommen ''. Fiel ein Fest

auf einen Sonntag, trat die glanzvollere Fest¬

prozession an die Stelle der Weihwasserprozession
bzw. wurde mit ihr verbunden.

Die Festprozessionen, die der Liber
Ordinarius des Konrad von Mure für das
Grossmünster in Zürich vorsieht, sind im wesentlichen

in drei Kategorien zu teilen: Die
Palmsonntagsprozession, die Bittprozessionen vor
Christi Himmelfahrt oder die Prozession am
Festtag der Stadtheiligen Felix und Regula
führten in festgelegter Route durch die Stadt
und zu den umliegenden Kirchen 7. Für andere
hohe Feiertage, etwa Maria Lichtmess (2.
Februar), Kreuzerhöhung (14. September) und
Allerseelen (2. November) sowie für die Festtage

der hll. Placidus und Sigbertus (11. Juli),
des hl. Pankratius (12. Mai) und des hl. Flori-
nus (17. November), sieht der Ordinarius
einen Umgang um die Kirche und durch den

Kreuzgang mit verschiedenen Stationen vor
(«per circuitum ecclesie et ambitum»)
(Abb. 3), während sich die allsonntägliche
Prozession nach der Terz oder die Prozession am
Aschermittwoch auf den Kreuzgang
beschränkten («per ambitum claustri») mit einer
Statio im Südflügel, an der Aussenwand des
Chors («in ambitu ad exteriorem parietem
chori») (Abb. 2, 4). Für Prozessionen, die nur
durch den Kreuzgang führten, zogen die
Kanoniker, wie den ausführlicheren Anweisungen

zu den Sonntagsprozessionen während der
Osterzeit zu entnehmen ist, vom Chor durch
die Pforte zwischen den nördlichen Chorstallen

in den Kreuzgang («per hostium chori»)

atcaaA-

'Vi
at >.\

'"vi

?..-.*y¦"¦¦\

ES

—,

#



3 Zürich, Grossmünster,

Situationsplan mit Umgebung
und Stationen der Allerseelenprozession.

1 Grossmünster

2 Chorherrenstift mit
Kreuzgang

3 Wasserkirche

4 Helmhaus

5 Ehem. Münsterbrücke
6 Wettingerhäuser
7 Haus zum Loch

8 Antistitium
9 Helferei

10 Ehem. Leutpriesterei
11 Ehem. Salzhaus, früher

Hottingerhaus mit den

gradus torturile

Home

'.in

Zwmgliplatz / früher Friedhot

/\» IIa
y#*

.,:*¦'
rJU"sle

VI --^w |V

Jrossmunslerplatz

5 --

Limmalqua

,'0m

Stationen der Allerseelenprozession in Konrad von Mures Liber Ordinarius, 1260 (nach Heidi Leuppi)

III

IV

Auf dem Friedhof; bei der Friedhoftür
Über dem Grab des Ritters Werner Merz
IIa Unrer dem Portal (sub portion), beim

Grab des Ritters Albus
IIb Hinter dem Münster gegen das Haus de;

Ritters Heinrich de Curia, nordwestl.

Wettingerhaus; bei der Treppe zum
Schüpfer-Haus, südöstl. Wettingerhaus

Auf der rechten Seite (Südseite) des Münsters;
beim Türlein des Hottinger-Hauses
Auf der Ostseite des Chores; beim mittleren

Krypten-Fenster

und verliessen ihn nach der Statio durch das

Portal, das im Westflügel nach aussen zum
Kirchhof führt, um von da durch das Hauptportal

(«per magnam portam») wieder in die
Kirche und zum Chor zurückzukehren8. Eine
andere Route durch den Kreuzgang nahm die

Prozession, wenn damit ein Umgang um die

Kirche verbunden war, zum Beispiel an
Allerseelen (2. November) (Abb. 3)9: Sie führte
zunächst zum Friedhof an der Nordseite der
Kirche, mit Stationen an den Gräbern, an denen

ein Anniversar zu begehen war, dann um den

Stiftsbautenkomplex herum, um durch die

Pforte an der Ostseite des Chors in den Kreuzgang

zu gelangen. Hier sind die beiden letzten

Stationen verzeichnet, die eine im Ostflügel
bei den Trotten («in ambitu versus cellaria seu

torcularia»), die andere im Südflügel an der

Aussenwand des Chors («versus parietem seu

V Im Kreuzgang gegen die Keller und Trotten;
beim Andreasbild
Va Im Kreuzgang gegen die Chorwand

VI Vor dem Apostelaltar über dem Grab des

Comeli
VII In der Kirche beim Grab des Propstes Heinrich

Manesse; vor dem unteren Felix- und Regula-
Altar

VIII In der Kirche bei den Gräbern der Pröpste; auf
der Seite des Pankratius-Altares

ambitum chori»), wobei die Route durch den

Kreuzgang nicht genauer beschrieben wird.
Der Kreuzgang war aber auch

Ausweichmöglichkeit, wenn äussere Umstände eine
Prozession durch die Stadt oder um die Kirche
erschwerten. So zum Beispiel an Allerheiligen
(1. November): Für diesen Festtag schreibt der

Liber Ordinarius eine Prozession um das

Münster vor («per circuitum»), die aber aus

Zeitgründen, wegen der besonders ausgedehnten

Volksmesse und des kurzen Tageslichtes
und weil am folgenden Tag (Allerseelen) ohnehin

eine grosse Prozession stattfindet, meist
entfällt. Will man, so die Anweisung, dennoch
nicht darauf verzichten, soll sie wie eine
normale Sonntagsprozession nur im Kreuzgang
abgehalten werden l0. Auch für die Palmprozession,

die in Zürich nach der Weihe und

Austeilung der Palmzweige im Grossmünster



V
h i

ü ;,u

L^ il

Vxl "_-J-

4 Zürich, Grossmünster,

Grundriss, vor Abbruch der

Stiftsbauten und Rekonstruktion
des Kreuzgangs, 1851.

durch die Münster- und Marktgasse, über die

Untere Brücke (heutige Rathausbrücke) zum

Weinplatz und von da, zusammen mit der

Fraumünstergemeinde, zum Lindenhof führte

und auf dem gleichen Weg zurück ", sieht der

Liber Ordinarius bei Schlechtwetter oder bei

defekter Brückel2 kürzere Varianten vor:
entweder einen Umgang nur auf dem Kirchhof

(«in atrio ecclesiae») oder, wie an Duplex-Fe-

sten, um das Münster herum und durch den

Kreuzgang u. Die Zahl der zu singenden

Antiphonen und Responsorien wurde jeweils der

Länge der Prozession angepasst14.

Ebenso sollten die Bittprozessionen an den

drei Rogationstagen vor Christi Himmelfahrt,

bei denen in der Regel die umliegenden
Kirchen besucht wurden15, bei Schlechtwetter

wenigstens zur Wasserkirche oder doch um das

Grossmünster und durch den Kreuzgang
geführt werden. Als Mindestvariante aber

schreibt der Liber Ordinarius eine Prozession

durch den Kreuzgang, in die Krypta oder in

die Michaelskapelle vorl6. Witterungsbedingt

konnten auch die Prozessionen an Maria

Lichtmess und am Festtag der heiligen Placi-

dus und Sigbertus auf den Umgang um die

Kirche verzichten und sich auf den Kreuzgang

beschränken r.
Dass derartige Abkürzungen von Prozessionen

kein Zürcher Lokalphänomen waren und

auch andernorts bei schlechter Witterung auf
den geschützten Kreuzgang ausgewichen
wurde, bezeugen diesbezügliche Anweisungen
für die Palmprozession oder die Prozession am
Weihnachtstag in den Domordinarien von Basel

und Trier18.

Auch in der Basler Kathedrale war der
Kreuzgang in die Prozessionsliturgie einbezogen

(Abb. 5-7). Jeden Sonntag fand eine
Prozession des Domklerus durch den Kreuzgang
statt («per ambitum»)19, die an bestimmten
Festtagen von besonderen Gesängen und
Gebeten begleitet oder durch zusätzliche Stationen

angereichert wurde. Als «ambitus»
bezeichnet das 1517 von Brilinger verfasste Cere-
moniale den sog. Grossen Kreuzgang an der
Südseite der Kirche, während der Kleine
Kreuzgang an der Nordseite der St. Niklaus-
Kapelle, der als Friedhof diente, nicht als

Prozessionsgeviert bezeugt ist. An Hochfesten
wurde die Prozession durch einen Umgang
über den Münsterplatz an der Nordseite der
Kirche («per atrium») und manchmal um die
Kirche herum oder durch die Kirche («per ec-
clesiam») verlängert. Je nach Anlass variierten
Routen und Stationen, was drei Beispiele
veranschaulichen mögen.

Am Weihnachtstag20, fällt er auf einen
Sonntag, führt die Prozession nach der Sext
zuerst in den Kreuzgang, den der Domklerus



5 Basel, Münster, Grundriss
des Münsters und seiner Anbau
ten, mit Einzeichnung der im
Ceremoniale Brilingers erwähnten

Altäre.

Pfalz
36 a

Niklaus Kleiner KreuzgangLH
Kapelle

ED

%<Z r*
m

Eingang zum
BischofshofEH Schnecken

~\
I I 4739 40

-ni CD ¦ ¦ES *EEEB FE
Marier
altar

Kanonike< -i Bartholomäus
altarEH

m m

Galluspforle

Großer Kreuzganç

öl
EE EB

28 5 2'

rail ff
Lettner

a a
..; 'C

CO * Maria ¦»IX
Magdalenen-

Kapelle 45 [T
o 7;

10000/ I
Ritteraltar L

O B

Tür der 11000 Jungfrauen
C_ (D4fflr? SB fr -l (E

I I a „25
Bischofs 5 *Stuh

Pfrundkeller des Domkapitels

B3«
Kanzel

m wI4 E

m o) ce• mI EB n
id y » 2a

x D-

Paradiesm ;m ci

22 a
70 irl

St Georgsturrn
(Vetua Campanile)

St. Martinsturm
(Novum Campanile!

durch die dem Chor nächstliegende Pforte
betritt, die sog. Kanonikertür östlich des
Südquerhauses («ianua canonicorum») (Abb. 5).
Angeführt wird der Zug vom Dormentarius
mit seinem Amtsstab, den Domschülern und
Chorsängern mit Vexillen und Kerzen und
dem Subkustos mit dem Vortragekreuz. Am
Schluss des Zuges geht, wenn er ortsanwesend
ist, der Bischof von Basel21. Nach einer ersten
Statio beim Marienaltar in der Südostecke des

Kreuzgangs und einer zweiten in der Maria-
Magdalena-Kapelle am Südflügel beim Altar
der 10000 Märtyrer, durchschreitet die
Prozession den Westflügel und verlässt den Kreuz¬

gang durch das Gittertor bei der Fruchtschütte
oder dem Pfrundkeller der Domherren («per
portam cancellatae ianuae iuxta dominorum
granarium»). Von da zieht sie zum «atrium» in
die nördlich des Münsters gelegene St.
Johannes-Kapelle und kehrt durch die Galluspforte
in die Kirche und in den Chor zurück. Muss
sich die Prozession wegen Schlechtwetter auf
den Kreuzgang beschränken, kehrt sie durch
die Tür am Nordende des Westflügels in die
Kapelle der 11 000 Jungfrauen und in die Kirche

zurück.
Als weiteres Beispiel aus dem Basler

Ceremoniale sei die besonders ausgedehnte Prozes-

10



sionsliturgie am Tag der Kirchweihe (11.
Oktober) angeführt22. Dreimal wird die Kirche

umschritten, einmal aussen und zweimal

innen herum. Beim äusseren Umgang verlässt

der Zug die Kirche durch die schon erwähnte

Kanonikertür, umschreitet den Kreuzgang wie

an anderen Festtagen («transeuntesque ambitum,

ut festivis diebus»), zieht durch das

vergitterte Portal neben dem Pfrundkeller des

Domkapitels hinaus, umschreitet die Kirche

nordseitig über das «atrium» bis zur Pfalz östlich

des Chors («palatium») und betritt den

Kreuzgangsbezirk wieder durch das schmale

Pfalztor zwischen Chor und Nildauskapelle

(«per ianuam palata iuxta capellam S.Nico¬

lai»), um durch die Kanonikertür in den Chor

zurückzukehren.
Als drittes Beispiel sei die Palmprozession

beschrieben23. Nach der Weihe der

Palmzweige, die wie im Zürcher Grossmünster auf

dem Lettner stattfindet, führt die Prozession

bei gutem Wetter über den Münsterplatz zum

Bischofsstuhl, der dort an der Nordseite der

Kirche, an der Aussenwand der Mainzer

Kapelle, aufgestellt war («sedes episcopalis in

atrio»)24, wo vor dem Thron die Kreuzvereh-

rungsstatio mit dem Streuen der Palmen

gefeiert wird. Der Hymnus Gloria Laus, der

wichtigste Teil dieser Statio25, wird im

Wechselgesang von den im Turm in der Nähe der

Glocken aufgestellten Chorknaben und dem

zu beiden Seiten des vor dem Bischofsstuhl

liegenden verehrten Kreuzes aufgestellten Chors

gesungen. Danach zieht die Prozession durch

die Galluspforte, wo bei der dritten Statio mit

dem Reponsorium Ingrediente Domino der

Einzug in die Stadt Jerusalem (Tor!) komme-

moriert wird, in den Chor zurück.

Bei Schlechtwetter konnte die Prozession,

ohne Einbusse des sakraltopographisch

bestimmten Verlaufs, in den witterungsgeschützten

Kreuzgang verlegt werden26. Man zog

dann nach der Palmweihe durch die Kanonikertür

in den Kreuzgang gegen die St. Niklaus-

Kapelle und von da direkt zum Bischofsstuhl,

der, wie auch andere Quellen bezeugen, im

Osttrakt des Grossen Kreuzgangs, an der

Westseite der grossen Halle (Abb. 7) und dieser

zugewandt, stand27. Vor diesem werden «die

eben beschriebenen Zeremonien» der

Kreuzverehrung ausgeführt; die Chorknaben singen

in diesem Fall das Gloria Laus auf dem näher

gelegenen Turm (d.h. dem südlichen

Westturm).

Die Rückkehr in den Chor ist im Ceremo-

niale nicht aufgezeichnet. Die letzte Statio

dürfte aber an einer der beiden Pforten

abgehalten worden sein, die vom Kreuzgang in die

Kirche führten und versinnbildlichte, analog

zur Galluspforte, den hier kommemorierten

Einzug in Jerusalem.

Totenprozessionen

Im Grossen wie im Kleinen Kreuzgang des

Basler Münsters wurde im Mittelalter auch

bestattet. Sowohl in den Umgängen wie im
Areal, das sie umschlossen und das im Cere-
moniale und anderen Quellen als «cemi-
terium» oder «eimiterium» bezeichnet wird28,
fanden Kapitulare und Laien ihre letzte Ruhestätte.

Begräbnisse und Jahrzeitfeiern waren
demnach weitere Anlässe, an denen der Kreuzgang

in Prozession durchschritten wurde.
Gemäss dem Ceremoniale wird ein Toter,

der im Dombezirk zu bestatten ist, in feierlicher

Prozession in seinem Haus oder Hof
abgeholt29. Der Subkustos und der Leutpriester
gehen mit dem Traghimmel (Baldachin), dem
Kreuz und dem Weihwasser voraus und sprechen

im Haus, wo die Leiche liegt, das Miserere.

Ihnen folgt die Prozession der Kapläne,
Domherren und Ministranten mit Kreuz und
Kerzen. Wenn der Verstorbene im Kreuzgang
zu begraben ist, tritt der Leichenzug durch die

Gitterpforte bei der Fruchtschütte der
Domherren ein und begibt sich unter Gesang von
Responsorien und Psalmen zum vorbereiteten
Grab. Anlässlich der Jahrzeitfeier wird, nach
den Vigilien für den Toten im Chor, dessen

Grab in feierlicher Prozession mit Psalmengesang

besucht30.

Nebst den individuellen Totengedächtnissen

beging man in Basel an der Osteroktav die

Jahrzeit aller Stifter von Präbenden in der Basler

Domkirche, die mit einer Prozession der
Geistlichkeit durch den Kreuzgang verbunden
war31. Begleitet wurde sie von vier Domschülern

mit Weihwasserkesseln, die im Kreuzgang
nach den beiden Begräbnisplätzen («eimite-
ria»), d. h. den beiden Kreuzgangshöfen,
auseinandergingen und überall die Gräber

besprengten und beräucherten. Am folgenden
Tag nach der Terz war die Prozession durch
den Kreuzgang zu wiederholen und ein Toten-
offizium im Chor anzuschliessen. Den
gleichen Verlauf hatten die mit einer Totenmesse
verbundenen Prozessionen für alle Verstorbenen

(insgesamt drei), die das Ceremoniale
aufgrund von privaten Stiftungen verzeichnet32.

Der Kreuzgang war, was hier nur exemplarisch

für Zürich und Basel gezeigt werden
konnte, ein vielbegangener Prozessionsbezirk.
Während des Oster- und Weihnachtsfestkreises

wurde er mancherorts fast täglich in Prozession

durchschritten. Ein grosser Anteil der
stattlichen Zahl von Festtagsprozessionen
führte nach Ausweis des Basler Ceremoniale
im Laufe des Kirchenjahrs durch den Kreuzgang.

Dazu kommen die Sonntagsprozessionen,

die Bussprozessionen mit dem Gesang
der Litanei in der Fastenzeit, die in Basel an
allen Montagen, Mittwochen und Freitagen

11



6 Basel, Münster, Grosser

Kreuzgang (Ende 12. Jh./
15- Jh.), Südflügel von Westen,

rechts Eingang in die Maria-
Magdalena-Kapelle.

vw.

__,

^
X

>"

7

i
t%

durchzuführen waren33 sowie die genannten
Jahrzeitprozessionen für die einzelnen Verstorbenen.

Liturgische Riten während der Karwoche

Als Ort spezieller liturgischer Riten, die ihren

Ursprung in den monastischen Consuetudines
haben, spielte der Kreuzgang während der
Karwoche auch in Bischofs- und Stiftski tchen

eine zentrale Rolle.
Am Gründonnerstag fand in Erinnerung an

Christi Beispiel beim letzten Abendmahl die

Fusswaschung, das Mandatum, statt. In ihrer
rituellen Form stammt sie aus der klösterlichen

Hausliturgie und wurde später von Bischofsund

Stiftskirchen übernommen34. In Klöstern
wurde sie ganz oder teilweise im Kreuzgang

vorgenommen (siehe unten), in Stifts- und
Bischofskirchen meist im Refektorium oder im
Chor3'.

Als weiteren Ritus verzeichnen einige
Ordinarien am Gründonnerstag die Büsseraussöh-

nung. In den meisten Bischofsstädten dürfte
sich dieser liturgische Akt ähnlich vollzogen
haben, wie es für Basel und Trier überliefert ist:

Die öffentlich Büssenden, barfuss, in
Bussgewändern und gegebenenfalls mit den «Werkzeugen

ihrer Sünden» (z.B. Waffen), versam¬

melten sich vor dem Hauptportal der Kirche,

wo ihnen der Bischofmit dem Domklerus
entgegenkam, sie in die Kirche führte und sie dort
absolvierte36. Der Magdeburger Dom ist mir
als einziges Beispiel bekannt, wo sich die Re-

konziliation der Büsser im Hof des Kreuzgangs
(«atrium claustri») vollzog: Auf Knien rutschten

die Büsser bis zur Mitte des Kreuzhofs, wo
sie vom Erzbischof, der vor einem zu dieser

Gelegenheit aufgerichteten «tabernaculum»

stand, empfangen und von ihren Sünden

losgesprochen wurden37.

Seit dem 11. Jahrhundert gehört die Weihe
des neuen Feuers («novus ignis», «ignis pascha-
lis»), an die sich die Entzündung und Benediktion

der Osterkerze anschloss, auch in der
deutschen Kirche zu den Zeremonien der
Karwoche38. Sie fand nach Ausweis der liturgischen

Bücher oft am Gründonnerstag, seltener

am Karfreitag, meist am Karsamstag statt und

stets ausserhalb der Kirche. Nicht immer wird
dabei der Ort genau vorgeschrieben. Nach den

Ordinarien des Zürcher Grossmünsters oder
des Klosters Rheinau soll der Akt «an einem

geeigneten Ort bei der Kirche» («in loco
competenti iuxta ecclesiam») erfolgen39, andernorts

im Kreuzgang, wie beispielsweise in der

Abteikirche St. Denis bei Paris40 oder im Basler

Münster41. Mit genauen topographischen An-

12



« ^

Hu JH

«41nul

11 1

tmtWLmms^""r

gaben überliefert das Basler Ceremoniale den

Ritus, der hier mit einer feierlichen Prozession

begangen wird: Während die Non gesungen

wird, richtet der Dormentar, der eigentliche

Zeremonienmeister, das Holz für die Feuerweihe

und bereitet im Kreuzgangshof bei der

Katharinenkapelle («in cemiterio iuxta cappellani

S. Catherinae») alles zu (Abb. 5). Dort

wird (was als geheimnisvoller Vorgang
vermerkt wird) das Feuer mit Hilfe eines (Feuer-)

Steins aus dem Stahl geschlagen («ignem cum

petra calybe excussum»)42. Nach der Non zieht

der Klerus, zusammen mit dem Bischof, in

Prozession durch die Kanonikertür in den

Kreuzgang hinaus zur Feuerweihe, die vom

Bischof oder vom Hebdomadar vorgenommen
wird. Nachdem die beiden mitgeführten

neuen Kerzen am geweihten Feuer entzündet

und glühende Kohle ins Weihrauchfass gelegt

worden ist, kehrt die Prozession auf demselben

Weg in den Chor zurück zur Weihe der Oster-

kerze, die, für die Gemeinde gut sichtbar, auf

dem Lettner erfolgt. Kann die Feuerweihe

wegen ungünstiger Witterung nicht im

Kreuzgangshof vorgenommen werden, weicht man

aus in den gedeckten Kreuzgang zu «den drei

nebeneinander liegenden Türen», womit die

drei romanischen Rundbogen zwischen

Katharinenkapelle und Niklauskapelle gemeint

sind. Das Osterfeuer brennt aber trotzdem im
Hof.

Die Ostervigil war der feierliche Tauftag, an
dem die Täuflinge nach den Vorbereitungsstadien

in der Fastenzeit zur Taufe geführt wurden.

Am Grossmünster wird auch der Kreuzgang

in den liturgischen Verlauf einbezogen:
Nach der Non weiht der Diakon die Oster-
kerze, woran sich die Vigilfeier anschliesst.
Währenddessen werden im Kreuzgang («in
ambitu ecclesiae») an den zu taufenden
Kindern die der Taufe vorangehenden Riten

vollzogen 43.

Dem Wortgottesdienst folgt die Prozession
mit der Litanei, während welcher der Priester
das Taufwasser feierlich segnet. Dann werden
die Kinder in die Kirche geführt und getauft.
Denselben Ritus verzeichnet der Liber
Ordinarius für die Pfingstvigil44, die als eine
Nachahmung der Vigilfeier vor Ostern entstand
und schon früh ein Tauftermin zweiten Ranges
war45.

Am Ostersonntag vor der Mittagshore werden

am Grossmünster nach altem kirchlichem
Brauch Fleisch und andere Osterspeisen wie
Lämmer, Eier, Käse und ähnliches gesegnet -
und zwar «ausserhalb der Kirche, also im
Kreuzgang» («extra ecclesiam, videlicet in
ambitu»)46.

7 Basel, Münster, Kreuzgang,
Blick aus dem Ostflügel des

Grossen Kreuzgangs in die Halle
(«scholae») undgegen den kleinen

Kreuzgang.

13



8 Initialbild des Corvinus-
Graduale des Königs Matthias
von Ungarn und Böhmen, vor
1490, 155x165 mm, Budapest,

Széchényi-Nationalbibliothek
Cod. Lat. 424, fol. 50 r. - Feierliche

Bittprozession durch den

Kreuzgang.

Volksbeteiligung?

War der Kreuzgang als Teil der Klausur
ausschliesslich ein den Klerikern vorbehaltener
Bezirk oder hatten auch Laien anlässlich
gewisser Festprozessionen Zugang? - Auf diese

Frage findet man in den Ordinarien kaum eine

Antwort. An den grossen Prozessionen durch
die Stadt, vor allem der Palmprozession, beteiligten

sich in der Regel grosse Volksscharen,

was sich auch in einigen Bemerkungen im
Liber Ordinarius des Grossmünsters in Zürich
niederschlägt: Nach der Weihe und Verteilung
der Palmzweige in der Kirche an das Volk setzt
sich die Prozession, wohl mit der Gemeinde, in

Bewegung, denn bei der Huldigungsstatio auf
dem Lindenhof werden die Zweige von den

Gläubigen («a fidelibus») über den mitgeführten
Palmesel gestreut47. Nach der letzten Statio

auf dem Kirchhof vor dem Grossmünster («in
atrio») wird der Palmesel in der Menge der
Laien und des Klerus («inter turbam laicorum
et clerum») durch das Nordportal in die Kirche
zurückgeführt48. Darüber, ob die Volksmenge
auch teilnimmt, wenn die Prozession bei

Schlechtwetter nur um das Münster und
durch den Kreuzgang führt, oder ob sie vom
Umgang im für grosse Menschenmengen doch

verhältnismässig engen «ambitus» ausgeschlossen

wird, gibt der Ordinarius keine Anweisungen.

- Genausowenig wie in Trier: Unter
Beteiligung der vielen geistlichen Gemeinschaften

der Stadt und grosser Volksscharen muss

man sich die Palmprozession von ungleich

*§
¦^

fe

m ,\
Hl

ftÛ nm
té mm i

B»> ss
TN m m.

-

,L

'.V

Mte

SUm
aä

'.\,A¦£&
UMt

grösseren und festlicheren Dimensionen als in
Zürich vorstellen49. Um so problematischer
war die Lage, wenn sich die ausgedehnte
Prozession durch die Stadt wetterbedingt auf die
kürzeste Variante beschränken musste und nur
durch den gedeckten Kreuzgang zur
Huldigungsstatio nach Liebfrauen und zurück in
den Dom führte,0. Kurzeja hat vermutet, dass

die Gläubigen während der Prozession des

Klerus im Dom verblieben''1.
Auch das Basler Ceremoniale, das die

liturgischen Einzelheiten sehr genau beschreibt,
bleibt die Antwort auf die Frage schuldig, ob
die Laien («populus»), die am «Palmenschies-

sen» bei der Huldigungsstatio vor dem
Bischofsthron auf dem Münsterhof erwähnt
sind52, auch teilnehmen, wenn das Zeremoniell

in den Kreuzgang verlegt wird.
Für Basel ist jedoch überliefert, dass die

städtischen Zünfte, die ihre Existenz und
Organisation dem Bischof verdankten, verpflichtet

waren, an gewissen Prozessionen, die auch
durch den Kreuzgang führten, mit ihren Kerzen

teilzunehmen, so z. B. am Fest des wundertätigen

Blutes Christi (19. Juni) oder am Fest

des heiligen kaiserlichen Stifters Heinrich II.
(B.Juli)».

Dass sich die Büsser in Magdeburg am
Gründonnerstag zur Rekonziliation im
Domkreuzgang einfanden, wurde bereits erwähnt.

Befragen wir die Bildquellen: Die Initialminiatur

zum Bittag im Corvinus-Graduale des

Königs Matthias von Ungarn und Böhmen
(vor 1490)34 stellt die an diesem Tag nach der
Messe zu begehende feierliche Prozession dar
(Abb. 8). Schauplatz ist eine gotische Kirche
mit dem ihr anschliessenden Kreuzgang, der
den auch als Friedhof benutzten Hof umgibt.
Die beiden dem Zug voranschreitenden Mönche

sind mit dem Reliquienschrein soeben

beim Kirchentor angelangt. Hinter den
Leuchter und Vexillen tragenden jungen Männern

schreitet der Bischof in vollem Ornat einher,

begleitet von Diakonen mit den
entsprechenden liturgischen Büchern und Ministranten

mit dem Rauchfass. Hinter ihm folgt ein

langer Zug dicht gedrängter Scharen von
Frauen und Männern, die eindeutig als Laien
unterschiedlichen Alters und gesellschaftlichen

Ranges zu identifizieren sind: An der

Spitze gehen die Nobilitäten in kostbaren
Gewändern, die den Kreuzgang eben verlassen.

Weiter hinten, im Umgang, sind einfacher
gekleidete Bürger zu erkennen, die sich zum Teil

neugierig über die Brüstung lehnen, um das

Geschehen an der Spitze des Zuges zu verfolgen.

Zuhinterst schreiten Ordensbrüder mit
gesenkten und verhüllten Häuptern. Die
farbenfrohe Miniatur vermittelt nicht nur ein

lebendiges Bild einer Festprozession, sondern

bezeugt, zumindest für das späte Mittelalter,

14



den Usus, dass Laien unterschiedlichsten Ranges

- auch Frauen - in grosser Zahl an Prozessionen

durch Kreuzgänge teilnahmen".
Zudem führt die Darstellung anschaulich vor, wie

man sich einen als Friedhof genutzten
Kreuzgangshof - wie z. B. den Hof des Grossen

Kreuzgangs in Basel - vorzustellen hat.

Die Statuten, die Propst Heinrich und das

Kapitel des Chorherrenstiftes Zürich 1259

aufstellten - genau ein Jahr vor der Abfassung
des Liber Ordinarius durch Konrad von Mure,

Kantor am Grossmünster - enthalten die

Vorschrift, dass, um Aufruhr oder Unruhe («scan-

dalum») zu vermeiden und der Gefahr von
Feuersbrünsten vorzubeugen, weder Laien

noch Kleriker («nullus secularis seu ecclesiastica

persona») mit Familie und Küche in den

Stiftsgebäuden um den Kreuzgang residieren

dürfen, auch nicht vorübergehend56. Zum
einen liefert dieses Verbot einen Terminus ante

quem für die Aufhebung der Vita communis

am Grossmünster, d.h. der nach monasti-

schem Vorbild gemeinsamen Lebensweise der

Chorherren in den Stiftsgebäuden57. Zum
anderen reagiert sie offensichtlich auf einen

gängigen Usus, dass sich nach dem Auszug der

Chorherren in eigene Behausungen ausserhalb

des Münsterkomplexes, auch Laien in den

Stiftsräumen niederliessen und vermutlich als

Zugang den Kreuzgang benutzten. Denn
unmittelbar an diese Vorschrift schliesst sich die

Weisung an, dass fortan die Pforten des Kreuzgangs

(«ambitus nostri hostia») abzuschliessen

seien, vor allem aber während der Nacht bis

zum Schlagen der Matutin am frühen Morgen
verschlossen bleiben sollten.

Wenn zur Zeit der Abfassung des Liber

Ordinarius Laien sogar in den Räumen um den

Kreuzgang des Grossmünsters zu wohnen

pflegten, war der Klausurbezirk nach Aufhebung

der Vita communis offensichtlich nicht

mehr so streng vor dem Zutritt von Laien

abgeschirmt58. Die strengen Vorschriften für den

Zugang für Laien in den Klausurbereich

mochten demnach in diesem Fall kein

Hinderungsgrund für den Zugang in den Kreuzgang

anlässlich von Prozessionen oder gewisser

profaner Handlungen gewesen sein. Dasselbe ist

für Kathedralkreuzgänge ab dieser Zeit

anzunehmen, also auch für das Basler Münster.

Obwohl Teil der Klausur und vornehmlich

den liturgischen und anderen Aktivitäten des

Klerus vorbehalten, darf man sich den Kreuzgang

in Dom- und Stiftskirchen ohne Vita

communis nicht als einen allzu hermetisch von

der Laienöffentlichkeit abgeschlossenen

Bezirk vorstellen. Für bestimmte profane Anlässe

ist deren Anwesenheit sogar ausdrücklich

belegt59, für Prozessionen an besonderen Festtagen

zumindest nicht auszuschliessen. Wie an

vielen anderen Orten, waren die Kreuzgänge

im Zürcher Grossmünster und im Basler
Münster zudem durch eine oder mehrere Pforten

nach aussen erschlossen (Abb. 2, 4).

Von heiliger Lektüre, Körperhygiene und
Wäscheleinen: Der monastische Kreuzgang
als Sakral- und Profanbezirk

Auch in monastischen und stiftskirchlichen
Gemeinschaften des 11. und 12. Jahrhunderts
mit Vita communis bildete der Kreuzgang den
Rahmen für Sonntags- und Festprozessionen,
die hier sogar, je nach Orden, noch enger auf
die Kirche, den Kreuzgang und die Klosterräume

begrenzt waren60. Stärker als bei
Bischofs- oder Stiftskirchen ohne Vita communis
war das «claustrum», als Kern der Klausuranlage

und überdachter Verbindungsweg
zwischen den Gebäuden des Klausurgevierts, als

multifunktionaler Bezirk ins Alltagsleben
einbezogen61. Darüber liegt in den monastischen
Consuetudines reiches Quellenmaterial vor.
So wissen wir, dass im Kreuzgang ein Schleifstein

hing, an dem die Messer geschliffen werden

konnten, dass dort die Fingernägel
geschnitten, die Trinkgefässe gewaschen und die
Kleider zum Trocknen an der Sonne ausgebreitet

wurden62. Hier wurden die Schuhe ausgezogen

und deponiert, wenn die Brüder die Kirche

am Aschermittwoch zur Aschensegnung
barfuss zu betreten hatten63.

«silentium» und «locutio»

Gemäss der Benediktsregel (Kap. 6) galt
Schweigsamkeit als oberstes Gebot. Sowenig
wie möglich und nur an bestimmten Orten
innerhalb der Klausur durften die Brüder verbal
miteinander kommunizieren und dies nach

strengen Vorschriften. Generelles Schweigegebot

herrschte in der Kirche, im Dormitorium,
im Refektorium und in der Küche64, wo man
sich mittels einer genau kodifizierten Zeichensprache

zu verständigen hatte65. Der Kreuzgang

gehörte zu den Bereichen der Klausur, wo
zu gewissen Tageszeiten gesprochen werden
durfte. Während die private Lektüre, Singen
oder Beten während des silentium erfolgten,
mussten die profaneren Verrichtungen, z.B.
Wäschewaschen, Nägelschneiden oder
Ausbesserung der Kleidung, während den
Redezeiten erfolgen.

Besonders strenge Vorschriften gelten für
das silentium nach der Mittagsmahlzeit66, das
entweder mit Lesen oder Singen im Kreuzgang
oder aber mit Schlafen zuzubringen ist und
während dem auch die Verständigung mit
Handzeichen oder Augenzwinkern untersagt
ist. Auch nach dem Abendbrot (nach der Vesper)

ist Stille zu halten67. Die Brüder begeben
sich ins Dormitorium, um dort ihre Messer

15



(die sie tagsüber für verschiedene alltägliche
Verrichtungen benötigen) abzulegen und die

Tagesschuhe mit den Nachtschuhen zu vertauschen

und setzen sich danach in den Kreuzgang.

Manche Mönche beschäftigen sich dabei
offenbar auch mit Schreiben, denn solange sie

im Kreuzgang sitzen, sollen sie sich so still
verhalten, dass selbst das Kratzen der Feder eines

Schreibenden auf dem Pergament nicht zu hören

ist68. Kehrt einer später als die anderen

vom Dormitorium zurück, soll er den Fuss so

behutsam aufsetzen, dass es niemand bemerkt.
Wie die Consuetudines wiederholt

vorschreiben, sassen die Mönche zwischen

Chorgebeten, Kapitelversammlungen und anderen

Verrichtungen aber oft auch schweigend, jeder
für sich betend oder meditierend, im Kreuzgang

(«sedeant in claustro»).
Während der Redezeiten war das Gespräch

leise zu führen und hatte sich auf geistige
Inhalte oder aber auf die «für das irdische Leben
absolut notwendigen praktischen Dinge» zu
beschränken69. Der Liber Ordinis der regulierten

Augustiner-Chorherren von St. Victor in
Paris verzeichnet explizit einmal täglich eine
Redezeit («hora locutionis»), zu der man sich

im Kreuzgang einfindet70: Die Brüder setzen
sich dabei auf die eine Seite des Gangs, derjenige

aber, der über Disziplin und Ordnung zu
wachen hat, setzt sich ihnen gegenüber auf die
andere Seite, damit er alle überblicken kann.
Laute Rufe («clamores»), Streit («contentio-
nes»), Verleumdungen («detractiones») oder
Gerede («rumores») sind zu vermeiden und

vor Wörtern, die sich nicht geziemen, hat man
sich zu hüten. Man soll weder über weite

Entfernungen miteinander sprechen noch
schreien.

Private Lektüre

Nach Kapitel 48 der Benediktsregel sind die
Klosterbrüder zu bestimmten Tageszeiten zur
Lektüre heiliger Schriften («lectione divina»)
verpflichtet, über deren ordentlichen Gang
zwei oder drei ältere Brüder zu wachen haben,
damit sich keiner geistiger Trägheit und Müs-
siggang hingibt oder, statt aufmerksam zu

lesen, sich dem Geschwätz überlässt und damit
sich selbst schadet und die anderen ablenkt.
Während die Benediktsregel für die stille Lektüre

keinen bestimmten Ort innerhalb der

Klausur angibt, ist dafür nach Ausweis der
Consuetudines der Kreuzgang vorgesehen.
Dabei sind die Verhaltensregeln zuweilen
minutiös vorgeschrieben: Jeder Bruder hat sich

mit einer Elle Abstand zu seinem Nachbarn zu

setzen, das Gewand soll er im Schoss

zusammenraffen, so dass die Füsse gut sichtbar bleiben,

und auf beiden Seiten hochziehen, damit
es nicht unordentlich auf den Boden fällt71.

Das Lesen hat so leise zu erfolgen, dass der
Lesende den Betenden nicht stört72.

Eine anschauliche Darstellung überliefern
die Vorschriften der Zisterzienser73: Jeder Bruder

muss in einem eigenen Buch lesen ausser
denen, die aus Antiphonaren, Hymnaren oder
Gradualen singen und denjenigen, die ihre

Lesungen vorbereiten und vom Kantor oder
einem anderen kundigen Bruder abgehört werden.

Die Brüder sollen sich gegenseitig nicht
mit Fragen stören, und wenn, dann nur sehr

kurz. Wenn sie beim Lesen die Kapuze tragen,
dann so, dass zu überprüfen ist, ob keiner
schläft. Muss einer seinen Platz verlassen, stellt

er sein Buch ins Armarium (Bibliothek)
zurück oder gibt einem anderen Bruder ein
Zeichen, dass er es bewache.

Der Liber Ordinis von St. Victor in Paris

enthält dazu einige vor allem topographisch
aufschlussreiche Anmerkungen7'. Wir erfahren

zum Beispiel, dass eine bestimmte Sitzordnung

herrschte: Die Lesenden und die Singenden

sitzen getrennt, um sich gegenseitig nicht
zu stören: die Lesenden «höher», nahe der
Kirchentür («versus hostium monasterii»), also im
östlichen Teil, die Singenden «tiefer», nahe der

Tür zum äusseren Locutorium («versus
hostium exterioris locutorii»), das sich in der Regel

am Westflügel des Kreuzgangs befindet.
Der Ort der stillen Lektüre dürfte aufgrund
dieser Angaben der an die Kirche grenzende
Kreuzgangflügel sein, mit dem in der Regel das

Armarium, zwischen Kapitelsaal und Sakristei,
direkt verbunden war. Denn dort hatten die
Brüder beim Armarius, dem Bibliothekar, die
für die Lektüre benötigten Bücher zu beziehen
und danach wieder zurückzustellen75. Die
«gewöhnlichen Bücher» hingegen, die sich jeder
selbst holen durfte, schienen ausserhalb des

Armariums aufbewahrt worden zu sein, wohl
in Kästen im Kreuzgang"6. Vorgeschrieben
wird, dass die Brüder weder Rücken an Rük-
ken noch einander gegenüber sitzen sollten,
sondern alle nebeneinander in einer Reihe,
und es wird betont, dass die Kleider eng an den

Körper zu raffen seien, die Beine nicht unmäs-

sig ausgestreckt oder gespreizt werden dürfen
und dass sich die Brüder nicht quer in den

Gang setzen sollen77.

Die Pueri (junge Knaben, die von den
Eltern im zarten Alter zur Erziehung ins Kloster

gegeben wurden) sassen getrennt von den

Mönchen auf kleinen hölzernen Hockern
(«super truncos»)78. Wenn sie von ihren Lehrern

unterwiesen wurden, sassen sie entlang
der Aussenmauer («prope murum»), die Lehrer

aber gegenüber auf oder an der Brüstungsmauer

zum Hof («in cancellis»), um ihre Zöglinge

gut überwachen zu können. Darum
sollte während der Unterweisung auch
niemand zwischen ihnen durchgehen.

16



Rasieren und Haareschneiden Fusswaschung

Der Kreuzgang war der Ort der Körperpflege,

zu der die Mönche durch Vorschriften in den

Consuetudines angehalten wurden. Dazu
gehörte das Händewaschen vor den Mahlzeiten

und das Waschen von Gesicht und Händen

frühmorgens nach dem Aufstehen. Zum
Abtrocknen hingen dazu drei Handtücher im

Kreuzgang, eines für die Pueri, eines für die

Chormönche, das dritte für die Laienbrüder79.

Mehrmals im Jahr, zu genau vorgeschriebenen

Zeiten, u.a. vor wichtigen Festtagen, haben

sich die Mönche zum gemeinsamen Rasieren

und Haareschneiden im Kreuzgang zu versammeln

- die Cluniazenser ungefähr alle drei

Wochen80, die Zisterzienser in grösseren
Abständen, ungefähr siebenmal im Jahr81.

Gemäss den cluniazensischen Consuetudines

verwaltete ein vom Kämmerer dazu bestimmter

Bruder die Rasiermesser, die in einer einfachen

kleinen Truhe neben dem Aufgang zum
Dormitorium aufbewahrt wurden82. Diese trug er,

wenn nötig, vor dem für die Rasur festgesetzten

Termin in den Kreuzgang, um die Rasiermesser

zu wetzen und vorzubereiten, und zwar

«extra conventum», d. h. abseits der dort
gegebenenfalls versammelten Brüder. Aus den Hir-

sauer Konstitutionen erfahren wir, dass er sich

dazu in die Nähe der Tür zum Cellarium

(«Keller») setzte («extra conventum versus ad

ostium celiarli»), das in der Regel im Westen

der Klausur lag83.

Am Tag der Rasur setzen sich die Brüder im

Kreuzgang in zwei Reihen, d. h. entlang der

hofseitigen Brüstungsmauer und entlang der

Wand («in cancellis claustri et prope
mumm») 84. An die eine Reihe werden die

Rasiermesser, an die andere kleine Becken (für Wasser)

ausgeteilt. Dann wird warmes Wasser

herbeigebracht und verteilt und unter Psalmengesang

rasieren sich die Brüder gegenseitig und

scheren sich die Haare, wobei der Schnitt der

Tonsur bezüglich Form und Haarlänge

genauen Vorschriften zu folgen hatte. Ähnlich,

aber ohne Psalmengesang, verlief die Prozedur

bei den Zisterziensern, die im Liber Usuum

jedoch knapper beschrieben wird und ohne den

Ort im Kreuzgang genauer zu bezeichnen85. In

einigen Klostergemeinschaften war strenge

Schweigepflicht wähtend der Rasur

vorgeschrieben86.

Mancherorts wurden bei dieser Gelegenheit

auch die Nägel geschnitten, denn diese

durfte man aufgrund der von der Regel

vorgeschriebenen Sauberkeit nicht zu lange wachsen

lassen87. Gebadet wurde in Cluniazen-

serklöstern nur zweimal im Jahr, vor
Weihnachten und vor Ostern88, während der Liber

Usuum der Zisterzienser das Bad gar nicht

erwähnt.

Die Benediktsregel (Kap. 35) ordnet einmal
wöchentlich, und zwar am Samstagabend,
die Fusswaschung an. Schon seit Beginn des

5.Jahrhunderts ist in Klöstern die Sitte der
wöchentlichen gemeinsamen Fusswaschung
nachzuweisen89. Ausserhalb des monastischen
Bereichs begegnet sie erstmals bei den regulierten

Chorherren des 11. und 12. Jahrhunderts90.

In der Karwoche erhielt dieses
Zeremoniell eine besondere Bedeutung, indem es

mit dem Gedenken an die Fusswaschung
Christi verbunden war und deshalb am
Gründonnerstag, und nicht wie sonst von den
Küchendienern, sondern nach dem Beispiel des

Herrn von den Vorstehern des Klosters,
vorgenommen wurde91. Es erfolgte in zwei meist
aufeinanderfolgenden Akten, dem Mandatum

pauperum (Fusswaschung der Armen), das im
Kreuzgang stattfand92 und dem Mandatum
fratrum (Fusswaschung der Mönche). Der Ort
für das Mandatum fratrum am Gründonnerstag

und am Samstag war bei den Cluniazen-
sern der Kapitelsaal93, bei den Zisterziensern
der Kreuzgang94.

Dem Mandatum, das als liturgischer Ritus
nach dem Mittagsmahl oder nach der Non
vollzogen wird, geht eine Praelavatio, eine
reinigende Fusswaschung voraus, die stets im
Kreuzgang stattfindet95. Nur wer an Fussgicht
(Podagra) oder einer anderen Fusskrankheit
leidet, muss sich dazu ins Infirmarium
begeben96.

Am anschaulichsten und mit selten

genauen topographischen Angaben ist die
Praelavatio im Liber Ordinis von St. Victor
beschrieben: Der Refectorarius hat Becken

herbeizutragen und ein Gefäss mit warmem und
eines mit kaltem Wasser im Westtrakt des

Kreuzgangs («in parte claustri occidentali»),
wo die Brüder ihre Füsse waschen, hinzustellen97.

Diese sitzen dazu nicht im Umgang,
sondern im Kreuzgangshof am Rand, d.h. bei
der Brüstungsmauer und den Säulen («extrin-
secus intra pratum sedentes inter columpnas
super marginem pedes suos lavabunt»)98. Dabei

sollen sie die Kleider demütig und schamhaft

um die Beine zusammenziehen und nur
gerade die Füsse entblössen. Nach dem
Waschen sind die Füsse, ohne die Beine anzuheben,

unmässig auszustrecken oder übereinander

zu schlagen, schamhaft unter dem Rock
abzutrocknen. Danach ziehen die Brüder die
Schuhe an, gehen zum Lavatorium und
waschen sich die Hände. Die Strümpfe («vel cali-

gas vel subtalares») sollen in Anwesenheit der
anderen weder unordentlich ausgeschüttelt
noch an die Säulen geschlagen werden, da dies
Lärm verursacht und den Mitbrüdern Staub
in die Augen wirbelt. Hernach zieht der Kon-

17



9 Zisterzienserkloster Haute-
rive. Kreuzgang (1320-1330),
Nordflügel. - «Kollationsgang»

mit Sitzbänken und betenden

Mönchen.

vent mit dem Abt in den Kapitelsaal ein, wo
unter Gesang der Mandatumsantiphonen die

Fusswaschung durchgeführt wird. In den

hirsauischen Consuetudines wird erwähnt,
dass die Brüder, nachdem sie die Füsse gewaschen

haben, die Gelegenheit nutzen sollten,
die Fussnägel zu schneiden99, denn nur dazu

ist ihnen erlaubt, ihr Messer auf sich zu tragen
(das sie normalerweise nach dem Abendbrot
im Dormitorium ablegen mussten).

Kleiderwäsche und Schuhreinigung

Nicht nur die Körperpflege, sondern auch die

Reinigung von Kleidern und Schuhen, die
jeder Mönch selbst zu besorgen hat, findet im
Kreuzgang statt, und zwar während der
Redezeiten ,0°: Er holt sich dazu warmes Wasser aus
der Küche. Im Kreuzgang steht als Waschtrog
ein grosser ausgehöhlter Baumstamm mit
mehreren Aushöhlungen zur Verfügung,
damit Hemd («stamineum») und Hosen («femo-
ralia») getrennt gewaschen werden können.
Vor dem Kapitel legt er die Wäsche ins warme
Wasser, damit sie weich wird, danach wäscht er
sie und hängt sie zum Trocknen über ein Seil

im Kreuzgang («in claustro super funiculum
suspendit») "", das vielleicht zwischen den
Säulen aufgespannt war. Ausgenommen davon

ist der Bereich vor dem Kapitelsaal im Ostflügel

102. Die Schuhe («socci») sind ebenfalls dort
abzuwaschen und auf dem Gras im
Kreuzgangshof zum Trocknen auszulegen. Alles ist
aber, je nach liturgischem Kalender, vor der

Vesper, vor der Kollation oder wenn eine
Prozession stattfindet, wegzutragen.

Trinkgefässe dürfen zwar im Kreuzgang
abgewaschen, nicht aber zum Trocknen hingelegt

werden, sondern sind dafür ins Refektorium

zurückzutragen 10!.

Sechsmal im Jahr wurden Kirche und

Kreuzgang mit dem Besen gefegt und der
Boden mit frischen Binsen belegt104, wofür der

Elemosinar, der dieser Pflicht nachzukommen
hatte, vom Cellerar drei Brote zusätzlich
erhielt 105.

Kreuzgangstopographie und Funktion

In den hier ausgewerteten Quellen wird selten

spezifiziert, welche Bereiche des Kreuzgangs
für die einzelnen Verrichtungen vorgesehen

waren. Fassen wir die wenigen topographisch

genauen Anmerkungen zusammen: Nach den

cluniazensischen und hirsauischen

Bestimmungen musste das Schleifen und Vorbereiten
der Rasiermesser im Westflügel vorgenommen
werden, bei den Augustiner-Chorherren von
St. Victor fand auch die Praelavatio, die
reinigende Fusswaschung, hier statt, während sie

sich für die Lektüre in den an die Kirche gren¬

zenden Trakt setzten. Hier fand im Kloster
Rheinau auch das Mandatum pauperum am

Gründonnerstag statt: Die Armen wurden,
nachdem man ihnen die Füsse ausserhalb der
Klausur im Gästehaus gewaschen hatte, in den

Kreuzgang geführt und setzten sich beim

Eingang auf die rechte Seite, gegen die Kirche
gewandt («in ipso introitu super sedile dextrum,
ita ut facies eorum ad ecclesiam sit versa»)106.

Aus dem Textlaut ist zu vermuten, dass es sich

dabei um Sitzgelegenheiten oder eine Bank

entlang der hofseitigen Brüstungsmauer handelt.

Für das Kanonikerstift in Marbach lautet
die Bestimmung ähnlich: Die Armen Messen

sich zu beiden Seiten aufden Sitzen (oder Bänken)

beim Eingang nieder, wo die Brüder während

der Redezeit zu sitzen pflegen («in ipso
introitu sedilia, in quibus fratres in tempore lo-
quendi soient sedere, ex utraque parte ab eis

occupentur»)107.
Aus den spärlichen und z. T. wenig präzisen

Hinweisen in den Quellen lässt sich kaum

folgern, dass den verschiedenen Verrichtungen
bestimmte Bereiche im Kreuzgang zugeteilt
waren. Auch werden lokale Unterschiede
bestanden haben. Doch dürfte für gewisse
Handlungen der an die Kirche grenzende Flügel

bevorzugt worden sein. Die Augustiner-Chorherren

von St. Victor versammelten sich, wie
oben ausgeführt, hier zur Lektüre, während
die «profanere» Verrichtung der Praelavatio im
Westflügel vorgenommen wurde, wo die Clu-
niazenser und Hirsauer auch das Schleifen der
Rasiermesser anordneten. Im Kreuzgangsflügel

neben der Kirche hielten sich die Marba-
cher Kanoniker während der Redezeit auf und
nahmen hier, wie die Rheinauer Benediktiner
Mönche, den liturgischen Akt des Mandatum

pauperum vor.
Die explizite Vorschrift in den Satzungen

von St. Victor, dass sich die Brüder während
der Lektüre nicht Rücken an Rücken, Gesicht

zu Gesicht und nicht quer in den Gang setzen
sollten, lässt vermuten, dass sie dazu mobile

Sitzgelegenheiten benutzten. Vielerorts ist
jedoch gerade der Kreuzgangtrakt neben der

Kirche (wenn auch nicht ausschliesslich) zu
solchen Zwecken mit steinernen Sitzbänken

ausgestattet, in manchen Klöstern ist er breiter
als die anderen Flügel oder gar zweischiffig
angelegt und architektonisch besonders

hervorgehoben 108. Bereits im St. Galler Klosterplan
weist der an die Kirche grenzende Nordflügel
(«porticus ante ecclesiam») Sitzbänke an den

Längswänden auf und ist mit der Beischrift
«hinc pia consilium pertractet turba» («hier

möge die fromme Schar heilsamen Rat
halten») versehen, was heute allgemein als Abhaltung

des Kapitels interpretiert wirdm. Die

Ausstattung mit Sitzbänken wie auch die

Zweischiffigkeit dieses Flügels begegnen ge-

18



j&È

•

î wi Si

%*

i
\\\\\\\\\

t^.

19



häuft, wenn auch nicht ausschliesslich, in
Zisterzienserklöstern "°, was auf eine intensivere

Nutzung gerade bei diesem Orden schliessen

lässt. Nur die Zisterzienser versammelten sich

zur Kollation (der nach der Benediktsregel,
Kap. 42, allabendlich vor der Komplet stattfindenden

gemeinsamen kultischen Lesung) im
Kreuzgang ' ' ', während die verschiedenen
Versionen der Consuetudines bei den Benediktinern

dafür den Kapitelsaal vorsahen. Eine

genauere Ortsangabe fehlt zwar im zisterziensi-
schen Liber Usuum, doch ist dafür der an der
Kirche entlanggeführte Flügel zu vermuten -
nicht nur wegen dem häufigeren Vorkommen

von Sitzbänken, sondern weil sich eine

entsprechende Praxis und die Bezeichnung dieses

Trakts als «Kollationsgang» (Lesegang) bis

heute erhalten haben"2. Steinbänke finden
sich in der Schweiz z. B. in den Zisterzienserklöstern

Hauterive auf beiden Seiten des

Lesegangs, in Wettingen nur entlang der Wand

gegen die Kirche (Abb. 8). Die Fusswaschung der

Armen, das Mandatum pauperum am
Gründonnerstag, kann bei den Zisterziensern
eindeutig in diesen Bereich des Kreuzgangs lokalisiert

werden, da von der «Kirchentür, durch
welche die Mönche den Kreuzgang zu verlassen

und zu betreten pflegen» die Rede ist"3.
Auch für das anschliessende Mandatum
fratrum und die samstägliche Fusswaschung ist
als Ort der «Lesegang» anzunehmen "'. Dafür
sprechen auch bauliche Gegebenheiten: In
unterschiedlicher Anzahl, Form und Anordnung
sind in einer Reihe von Zisterzienserklöstern
in der Brüstungswand des Kollationsgangs
Ausgussöffnungen überliefert, die aus

Kreuzgängen anderer Orden bisher nicht bekannt

geworden sind"5. Die allein bei den
Zisterziensern gegebene Nutzung des der Kirche
benachbarten Kreuzgangflügels für die Kollation
und die Fusswaschung könnte eine mögliche
Erklärung, doch sicher nicht die einzige, für
die Verbreitung solcher Einrichtungen und für
die besondere bauliche Gestalt und architektonische

Ausgestaltung dieses Kreuzgangarms in
zisterziensischen Anlagen liefern116.

Da sich nicht nur in zisterziensischen,
sondern auch in anderen Klausuranlagen das

Armarium zum Kreuzgang öffnete und in der Regel

zwischen Sakristei und Kapitelsaal, d. h.
zunächst des Kreuzgangflügels neben der Kirche,
angeordnet war, darf man annehmen, dass aus

praktischen Gründen auch die private Lektüre
im allgemeinen in diesem Trakt abgehalten
wurde.

Von feierlichen Prozessionen und Gesang
bis zum Schneiden der Fussnägel und dem
Waschen und Trocknen von Kleidern und
Schuhen fand, in wechselnden Szenarien, eine
breite - und bunte - Palette liturgischer und

profaner Aktivitäten im Kreuzgang eines Klo¬

sters oder regulierten Stifts statt. Wie kein
anderer Bezirk innerhalb der Klausur hatte er den

unterschiedlichsten Nutzungsbedürfnissen zu
dienen, war «Verkehrsknotenpunkt»,
Prozessionsweg und Aufenthaltsraum zugleich. Die
kunstvoll ausgestalteten Arkaden von hoher
architektonischer und bildhauerischer Qualität,

und oft mit reicher Bauplastik ausgestattet,
boten zuweilen den würdigen Rahmen für
zeremonielle Akte, zuweilen flatterte Wäsche
zwischen den Säulen oder sie dienten, wie die

expliziten Verbote bezeugen, als «Klopfstan-

gen» für staubige Strümpfe.

Zusammenfassung

Welchen Zwecken diente der Kreuzgang eines

Klosters, einer Stifts- oder einer Bischofskirche
im Mittelalter? Was spielte sich hier ab, wie
wurde er benutzt? Zu diesen Fragen liegt in
den Libri Ordinarli und den monastischen
Consuetudines ein reicher Quellenfundus vor,
der für die Frage der Funktion von Kreuzgängen

bislang kaum ausgewertet worden ist. Am
Beispiel des Zürcher Grossmünsters und des

Basler Münsters wird exemplarisch die liturgische

Funktion des Kreuzgangs skizziert: ein

vielbegangener Prozessionsbezirk, zu dem
nicht nur der Klerus, sondern z.T. auch Laien

Zugang hatten. In monastisch organisierten
Gemeinschaften mit Vita communis dagegen
bot der Kreuzgang nicht nur den Rahmen für
feierliche Prozessionen, sondern war, als Kern
der Klausur und überdachter Verbindungsweg
zwischen den Gebäuden des Klausurgevierts,
ein multifunktionaler Bezirk im Alltagsleben:
Hier wurde in rhythmisch wechselnden Szenarien

nach Vorschrift geschwiegen, geredet,
gelesen, Körperpflege und Haushalt erledigt.

Résumé

Quelles sont les fonctions des cloîtres au

Moyen Age, que ce soit dans les couvents, les

églises épiscopales ou les collégiales? A quoi
servent-ils, comment sont-ils utilisés? Pour

répondre à toutes ces questions, les Libri ordinarli

et les Consuetudines des couvents constituent

des sources précieuses, jusqu'à ce jour
peu explorées. Sappuyant sur les exemples du
Grossmünster de Zurich et de la cathédrale de

Bâle, cet article décrit la fonction liturgique du
cloître: un chemin très fréquenté par les

processions, auquel non seulement le clergé, mais

parfois aussi les laïcs ont accès. Dans les

communautés monastiques organisées pour la Vita
communis, le cloître n'est pas seulement le

cadre de processions solennelles. Il est, au cœur
de la clôture, le chemin utilisé pour circuler

20



d'un lieu à l'autre, un espace multifonctionnel

servant à la vie quotidienne: là, à l'abri de la

pluie et du soleil, au rythme régulier dicté par
la règle, on se tait, on parle, on lit, on s'adonne

aux soins du corps et aux tâches ménagères.

Riassunto

A quali funzioni erano adibiti i chiostri dei

conventi, delle chiese collegiate e delle cattedrali

nel Medioevo? Che cosa aveva luogo in

questi spazi? Come venivano utilizzati? Per

rispondere a tali questioni bisogna ricorrere ai

Libri ordinarli e alle Consuetudines monastiche,

fonti ricche di informazioni finora poco

vagliate. La funzione liturgica del chiostro

quale ambiente processionale accessibile al

clero, ma pure ai laici, è illustrata mediante due

esempi particolarmente eloquenti: il
Grossmünster di Zurigo e la cattedrale di Basilea.

Nelle comunità monastiche organizzate invece

secondo la Vita communis, il chiostro non

fungeva soltanto da cornice alle processioni
celebrative. Quale elemento di comunicazione tra

gli edifici del complesso claustrale assolveva

molteplici funzioni legate alla vita quotidiana.

All'ombra dei suoi porticati si svolgevano,

scandite dal ritmo regolare della vita monastica,

le più svariate attività: raccoglimento,

conversazione, lettura, igiene personale e pulizia

indumenti.

Abgekürzt zitierte Quelleneditionen

Constitutiones Hirsaugienses
Sancti Wilhelmini Constitutiones Hirsaugienses seu Gen-

genbacenses (Migne, Patrologia Latina 150, Sp.927-

1146).

Consuetudines Marbacenses

Josef Siegwart, Die Consuetudines des Augustiner-

Chorherrenstiftes Marbacb im Ebass (12.Jahrhundert)

(Spicilegium Friburgense, Bd. 10), Freiburg i. U.

1965.

Hänggi
Anton Hänggi, Der Rheinauer Liber Ordinarius (Zürich

Rh 80. Anfang 12.Jh.) (Spicilegium Friburgense,

Bd. 1), Freiburg i.Ü. 1957.

Hieronimus
Konrad W. Hieronimus, Hieronymus Brilinger:

Ceremoniale Basiliensis Episcopati, in: Das Hochstift Basel

im ausgehenden Mittelalter (Quellen und Forschungen),

Basel 1938, S. 97-320.

Leuppi
Heidi Leuppi (Hrsg.), Der Liber Ordinarius des Konrad

von Mure. Die Gottesdienstordnung am Grossmünster

in Zürich (Spicilegium Friburgense 37), Freiburg

i.Ü. 1995.

Liber Usuum

Bruno Griesser, Die «Ecclesiastica officia cisterciensis

ordinis» des Cod. 1711 von Trient, in: Analecta Sacri

Ordinis Cisterciensis 12, 1956, S. 153-288.

LO St. Victor
Lucas Jocque und Ludovicus Milis, Liber Ordinis
Sancti Victoris Parisiensis (Corpus Christianorum.
Continuano Medievalis LXI), Turnhout 1984.

Udalricus
Udalricus, Consuetudines Cluniacenses (Antiquiores
consuetudines cluniacensis monasterii collectore Udalrico
monacho benedictino) (Migne, Patrologia Latina 149,
Sp. 635-778).

Anmerkungen
1 Die einzige mir bekannte quellenorientierte Sru-

die, die sich mit der Frage der Funktion des Kreuzgangs

in Klöstern beschäftigt, ist der kurze Aufsatz

von Paul Meyvaert, The Medieval Monastic
Ckustrum, in: Gesta 12, 1973, S. 53-59. Speziell
zu zweischiffigen Kreuzgängen auch Konrad
Maier, Zweischiffige mittelalterliche Kreuzgänge,
in: Berichte über die Tätigkeit der Bau- und
Kunstdenkmalpflege in den Jahren 1991-1992
(Niedersächsische Denkmalpflege 15), Hannover
1995, S.95-142, bes. S. 124ff. Nur am Rande
und ohne neue Ergebnisse wird die Funktionsfrage

behandelt bei Rolf Legler, Der Kreuzgang.
Ein Bautypus des Mittelalters, Frankfurt a. M./
Bern/New York/Paris 1989.

2 Die z. T. mit guten Registern versehenen edierten
Libri Ordinarli sind zusammengestellt bei
Hänggi, S.XXIV-XXXVI, mit Ergänzungen bei
Edmund Karl Farrenkopf, «Breviarium Eberhard!

Cantoris». Die mittelalterliche Gottesdienstordnung

des Domes zu Bamberg (Liturgiewissenschaftliche

Quellen und Forschungen 50),
Aschendorf 1969, S. 5-7.

1 Vgl. Kassius Hallinger, Consuetudo. Begriff,
Formen, Forschungsgeschichte, Inhalt, in: Untersuchungen

zu Kloster und Stift (Veröffentlichungen
des Max-Planck-Instituts für Geschichte 68),
Göttingen 1980, S. 140-166. Eine Zusammenstellung

von Ordinarien aller Orden bei Hänggi,
S.XXXV-XXXVI, der benediktinischen und
zisterziensischen Bräuche bei Bruno Schneider,
Citeaux und die benediktinische Tradition. Die
Quellenfrage des Liber Usuum im Lichte der Consuetudines

monasticae, in: Analecta Sacri Ordinis
Cisterciensis 16, 1960, S. 169-254, hierS. 186-192.
Eine vorzügliche wissenschaftliche Edition der
monastischen Consuetudines liegt in der von Kassius

Hallinger begonnenen und bereits in vielen
Bänden votliegenden Reihe «Corpus Consuetudi-
num monasticarum» vor.

4 Heidi Leuppi (Hrsg.), Der Liber Ordinarius des

Konrad von Mure. Die Gottesdienstordnung am
Grossmünster in Zürich (Spicilegium Friburgense
37), Freiburg i.Ü. 1995.

^ Konrad W. Hieronimus, Hieronymus Brilinger:
Ceremoniale Basiliensis Episcopatus, in: Das Hochstift

Basel im ausgehenden Mittelalter (Quellen
und Forschungen), Basel 1938, S. 97-320.

'• Vgl. Adolph Franz, Die kirchlichen Benediktionen

im Mittelalter, 2 Bde., Freiburg i.Br. 1909,
Bd. 1, S. 633-635; Ludwig Eisenhofer, Handbuch

der katholischen Liturgik, 2 Bde., Freiburg
i.Br. 1932, Bd. 1,S.478f.

7 Vgl. Christine Barraud Wiener und Peter
Jezler, Liturgie, Stadttopographie und Herrschaft
in den Festtagsprozessionen des Zürcher Liber
Ordinarius, in: Leuppi 1995, S. 127-156.

8 §625 (Leuppi 1995, S.267). Zur liturgischen
Funktion des Grossmünster-Kreuzgangs vgl. auch
die knappen Bemerkungen bei Paul Michel,

21



Tiere ab Symbol und Ornament. Möglichkeiten und
Grenzen der ikonographischen Deutung, gezeigt am
Beispiel des Zürcher Grossmünsterkreuzgangs,
Wiesbaden 1979, S. 145-146. Zur Topographie des

Kreuzgangs und der angrenzenden Stiftsgebäude
vgl. Daniel Gutscher, Das Grossmünster in
Zürich. Eine baugeschichtliche Monographie, Bern
1983, S. 17-22, 34-35.

» § 1457, § 1458 (Leuppi 1995, S.422).
10 § 1446 (Leuppi 1995, S.420).
11 §499fT. (Leuppi 1995, S.238-240). Vgl. Bar-

raud Wiener/Jezler 1995 (wie Anm. 7),
S. 142 ff.

12 §506 (Leuppi 1995, S.241).
13 §502 (Leuppi 1995, S. 239).
14 § 504 (Leuppi 1995, S. 240).
15 § 661-684 (Leuppi 1995, S. 273-278). Vgl. Bar-

raud Wiener/Jezler 1995 (wie Anm.7),
S. 152 ff.

16 § 680 (Leuppi 1995, S. 277).
17 § 1066 (Leuppi 1995, S.330), § 1262 (Leuppi

1995, S. 375).
18 Hieronimus 1938, S. 151. Für Trier Adalbert

Kurzeja (Hrsg.), Der älteste Liber Ordinarius der

Trierer Domkirche. London, Brit. Mus., Harley
2958, Anfang 14.Jh. (Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 52), Münsrer Westfalen

1970, S. 279.
" Hieronimus 1938, S. 234.
20 Hieronimus 1938, S. 121 ff.
21 Die Formation ist ausfühtlich beschrieben

(Hieronimus 1938, S. 121-122).
22 Hieronimus 1938, S. 236-237.
23 Hieronimus 1938, S. 147 ff.
24 Es handelt sich hier um einen der drei im Ceremoniale

als «sedes episcopalis» erwähnten Bischofsstühle

innerhalb der Domimmunität. Der eigent-
liche feste Thron stand im Chor, an der Rückseite
des Lettners gegenüber dem Hochaltar, ein dritter
im Osttrakt des Kteuzgangs (vgl. dazu unten). Im
Gegensatz zum ebenfalls mehrfach erwähnten
mobilen «faldistorium» wird es sich hierbei um
fest installierte Sitze handeln.

1S Zur Geschichte und den allgemeinen und speziellen

Formen der Palmprozession, auf die hier nicht
einzugehen ist, vgl. H.J.Graf, Palmenweihe und

Palmprozession (Veröffentlichungen des Missions-

priestetseminars St. Augustin, Siegburg 5), Kal-
denkirchen 1959. Zuletzt Barraud Wiener/Jezler

1995 (wie Anm.7), S. 137ff, mit neuetet
Literatur.

2'' Hieronimus 1938, S. 151.
27 Vgl. Anm. 24. Dieser Bischofsstuhl, ein erhabener

Sitz «drei Staffel hoch von der erden» (Wurstisen,
M.B. 472; zit. in Hieronimus 1938, S.580) in
der Nähe des Bartholomäusaltars, wurde auch
anlässlich bischöflicher Amtshandlungen benutzt.
Vor dem Tag des hl. Johannes d. Täufers liess der
Bischof «in pontificalibus» der Bürgerschaft von
Basel seine Rechte vorlesen und beeidigte Bürgermeister

und Räte. So nach Jacob Burckhardt,
Über den Kreuzgang des Münsters zu Basel, in:
Zeitschrift über das gesammte Bauwesen 3, 1839,
S. 80-84, hier S.84 (ohne Nachweis). Zu diesem
Bischofsstuhl siehe auch Karl Stehlin,
Baugeschichte des Basler Münsters, Basel 1895, S. 272-
273.

28 Hieronimus, S. 181, 182, 200.
2'' Hieronimus, S. 260 f.
30 Hieronimus, S. 258 ff.
31 Hieronimus, S. 199 ff.
32 Hieronimus, S.234f., 243. Zwei Stiftungen des

Domherrn Wernher von Blotzheim, eine der Bru¬

derschaft der Münsterbauhütte. Prozession und
Messe waren alljährlich während der Fronfasten
nach Kreuzerhöhung bzw. nach dem St. Lucientag
abzuhalten.

" Hieronimus, S. 143. Dies entspricht allgemeinem

Usus in mittelalterlichen Bischofskirchen.
Ausnahmen srellren z. B. Trier und Augsburg dar
mit täglichen Litaneiprozessionen während der
Fastenzeit. Vgl. Kurzeja 1970 (wie Anm. 18),
S.298f.

H Vgl. Thomas Schäfer, Die Fusswaschung im
monastischen Brauchtum und in der biteinischen Liturgie

(Texre und Arbeiten herausgegeben durch die
Erzabtei Beuron. 1. Abt. Heft 47), Beuron in Ho-
henzollern 1956.

35 Für das Grossmünstet (§539; Leuppi 1995,
S. 248) lässt der Liber Ordinarius offen, ob sich
der Klerus für das Mandatum ins Refektorium
oder an einem anderen geeigneten Ort in der Kirche

begibt. Im Trierer Dom wird es im Refekro-

rium vollzogen (Kurzeja 1970 (wie Anm. 18),
S. 131), im Basler Münster im Chor (Hieronimus

1938, S. 166 ff.), im Konstanzer Münster
hingegen im Kreuzgang (P. Zinsmaier, Eine
unbekannte Quelle zur Geschichte der mittelalterlichen

Liturgie im Konstanzer Münster, in: Zeitschrift für
die Geschichte des Oberrheins 104, 1956, S.52-
104, hier S. 72-73).

36 Hieronimus 1938, S. 155 ff; Kurzeja 1970 (wie
Anm. 18), S. 133 f.

37 Helga Sciurie, Zur Ikonographie der
Putzritzzeichnung am Magdeburger Domkreuzgang, in:
Wandmalerei des Hochfeudalismus im europäisch-
byzantinischen Spannungsfeld (12. und 13.Jabr-
hundert). Herausgegeben von Heinrich L. Nuckel

(Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Wissenschaftliche Beiträge 1983/14, H 3),
Halle (Saale) 1983, S. 83-95, hier S. 86. Ich danke

Helga Sicurie für diesen interessanten Hinweis.
18 Vgl. dazu Franz 1909 (wie Anm.6), Bd. 1,

S. 507 ff.
39 §568 (Leuppi 1995, S.255-256); Hänggi,

S. 118.
40 Edward B. Foley, The First Ordinary ofthe Royal

Abbey of St. Denis in France (Spicilegium Friburgense

32), Freiburg i.Ü. 1990, S.377. Hier wird
präzisiert, dass das Feuet in einer Ecke des Kreuzgangs

entfacht und geweiht werden soll («in quo-
dam angulo claustri»).

41 Hieronimus 1938, S. 181 ff.
42 Hieronimus 1938, S. 181. Der Ordinarius des

Grossmünsters vermerkt, dass das neue Feuet aus

einem den Sonnensttahlen ausgesetzten Kristall

gewonnen, oder aber aus einem Feuerstein

geschlagen werden soll («de cristallo ad radios solis

per fungos suppositos suseeptus vel de silice excus-
sus») (§ 568; Leuppi 1995, S.255). In Rheinau
wird dafür ein Kristall oder ein Feuerstein benutzt
(Hänggi, S. 118). Nach Rupert von Deutz
(Gemma animae Hb. III, c.94, M. CLXXII 667)
symbolisiert der Kristall Christus und der Weiheort

vot oder ausserhalb der Kirche erinnert daran,
dass Christus uns vor den Toren Jerusalems am
Kreuz erlöst hat; nach Franz 1909 (wie Anm.6),
Bd. 1, S. 513.

41 §571 (Leuppi 1995, S. 257).
44 §712 (Leuppi 1995), S. 283.
45 Eisenhofer 1932 (wie Anm.6), Bd. 1, S.559.
46 § 585 (Leuppi 1995, S. 260-261). Nach der von

der altkirchlichen Fastenordnung vorgeschriebenen

Abstinenz vom Genuss von Fleisch, Eiern und
I.aktizinien wurden diese Speisen am Ende der

vierzigtägigen Fastenzeit am Osterfest gesegnet.

11



Als Orte der Osterspeisenweihe isr die Kirche

selbst, die Vorhalle, in Klöstern auch das Refektorium,

oder, wie im Grossmünster, der Kreuzgang

bezeugt. Zur Weihe von Esswaren am Osterfest

vgl. Franz 1909 (wie Anm.6), Bd. 1, S. 575-603.
47 § 500 (Leuppi 1995, S.239). Vgl. Barraud

Wiener/Jezler 1995 (wie Anm. 7), S. 142 f.
48 § 503 (Leuppi 1995, S. 240).
49 Dazu Kurzeja 1970 (wie Anm. 18), S. 273 ff
50 Ebda., S. 279.
51 Ebda., S.279. Die Minimalvariante der Palmprozession

durch den Kreuzgang blieb in nachmittelalterlicher

Zeit schliesslich als einzige übrig. Dass

das Volk dabei im Dom verblieb, vermutet Kurzeja

aus dem seit dem 17./18.Jh. überlieferten

Ritus, der die Huldigungsstatio nicht mehr in Lieb-

ftauen, sondern inmitten des Doms vorschreibt,

was nut dann Sinn macht, wenn man davon

ausgeht, dass die Kreuzverehrungsstatio als Höhepunkt

der Prozession in Anwesenheit des Volkes

begangen werden sollte.
53 Hieronimus 1938, S. 151.
» Hieronimus, S. 225 f., 228 ff.
54 Das Corvinus-Graduale. Einleitung und

Bildbeschreibung von Elisabeth Soltész, Hanau

1982. Abgebildet in Georg A.Narciss (Hrsg.),

Klosterleben im Mittelalter. Nach zeitgenössischen

Quellen von Johannes Bühler, Frankfurt a.M.

1989, Abb. 5.
55 Leider sind mir keine weiteren Bildquellen ähnlicher

Art bekannt geworden.
,(' Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich,

bearbeitet von J.Escher u.a., Zürich 1888-

1957, Bd.3, Nr. 1088, S. 183-186, hier S. 183-

184. Ich danke Markus Stromer, Zürich, für diesen

Hinweis.
v Dies bestätigt den aus anderen Beobachtungen

gewonnenen Schluss von Gutscher 1983 (wie

Anm. 8), S.20, dass die Chorherren am

Grossmünster bis zum 13.Jahrhundert nach der sog.

Aachener Regel von 816/817 gemeinsam in den

Stiftsgebäuden um den Kreuzgang lebten, ab dann

in eigenen Chorherrenhöfen in der Nähe des

Grossmünsters, v.a. an det Kirchgasse. Vgl. auch

Leuppi, S. 5.3.
511 Vgl. hierzu die diesbezüglich strengen Vorschriften,

die im 12. Jh. in einem regulierten Chorherrenstift

noch herrschten, z. B. in den Pflichten des

«pottarius clausrri» im LO St. Victor, cap. 16

(Joque/Milis, S.58-59).
" Zum Beispiel anlässlich der Ausstellung von

Rechtsurkunden. Vgl. dazu den Aufsatz von Markus

Stromer in diesem Heft.
''" Vgl. dazu die entsprechenden Consuetudines und

Libri Ordinarii (siehe Anm. 2 und 3). Zusammenfassende

Bemerkungen z.B. bei Xaver Haimerl,
Das Prozessionswesen des Bistums Bamberg im
Mittelalter (Münchener Studien zut historischen

Theologie 14), Hildesheim 1973.
61 Vgl. auch Meyvaert 1973 (wie Anm. 1). Für die

folgenden Ausführungen wurden vor allem die in

der zweiten Hälfte des 11. Jh. verfassten Consuetudines

Cluniacenses und Constitutiones

Hirsaugienses, ausgewählte Satzungen von Augustiner-

Chorherrenstiften und die 1130/1134 verfasste

Trienter Redaktion des Liber Usuum ausgewertet.

Für die Hilfe bei der Übersetzung einiger Textstellen

danke ich Datko Senekovic, Mittellateinisches

Seminat der Universität Zürich.

«Udalricus, Lib.II, cap.20 (Migne, PL 149,

Sp.709); Constitutiones Hirsaugienses, cap. 59

(Migne, PL 150, Sp.988); Consuetudines Marba-

censes, cap. 32, § 72 (Siegwart, S. 140).

63 Liber Usuum, cap. 13 (Griesser, S. 191).
64 Udalricus, Lib. II, cap. 3 (Migne, PL 149,

Sp.703).
65 Udalricus, Lib.II, cap.4 (Migne, PL 149,

Sp. 703-705). Detaillierter in den Constitutiones

Hirsaugienses. Lib. I, cap. 6-25 (Migne, PL 150,
Sp. 940-957).

66 Udalricus, Lib. II, cap. 24 (Migne, PL 149,
Sp.712).

67 Ebda.
68 Ebda. Die Bezeichnung «scribendi sciolus»

(«Halbwisser») lässt auf einen «nicht-professionellen»
Schreiber schliessen. Meyvaert 1973 (wie

Anm. 1), S. 54, folgert aus anderen Quellen, dass

die «professionellen», für die Buchproduktion
eines Klosters verantwortlichen Schreiber ihre
Tätigkeit im Scriptorium ausübten, während «Laien»
dieset Beschäftigung vornehmlich im Kreuzgang
nachgingen, wo sie auch ihre Schreibfedern spitzten.

69 Udalricus, Lib. II, cap. 20 (Migne, PL 149,

Sp.709).
70 LO St. Victor, cap. 34 (Jocque/Milis, S. 163-

166). Wie in cap.31 (ebda., S. 145) ptäzisiert
wird, bilden nur gewisse Festtage, die ersten vier
Tage nach Ostern und Pfingsten und drei Schweigetage

während der Fastenzeit eine Ausnahme.
71 Udalricus, Lib. II, cap. 11 (Migne, PL 149,

Sp.706).
72 So ein Nachsatz im gleichlautenden Kapitel in den

Consuetudines Marbacenses, cap. 20, §38 (Siegwart

1965, S. 123).
73 Liber Usuum, cap. 71 (Griesser, S. 238).
74 LO St. Victor, cap.31 (Jocque/Milis, S. 145 ffi).
" Ebda., S. 146f.
76 Ebda., S. 145.
77 Ebda., S. 147-148.
78 Udalricus, Lib. Ill, cap. 8 (Migne, PL 149,

Sp.747).
79 Udalricus, Lib. II, cap. 10 (Migne, PL 149,

Sp.706). Nach den Consuetudines Marbacenses,

cap. 19, §37 (Siegwart, S. 123), erfolgte die
Morgenwäsche im Lavatorium, wo ebenfalls drei
Tücher zur Verfügung standen, eines für die Pueri,
eines für die jungen, das dritte für die älteren Brüder.

80 Udalricus, Lib. Ill, cap. 16 (Migne, PL 149,
Sp.760).

81 Liber Usuum, cap.85 (Griesser, S.249): am
Weihnachtstag, am Sonntag vot der Passionszeit

(Quinquagesimae), an Ostern und danach alle
sieben Wochen bis zu Allerheiligen.

82 Udalricus, Lib. Ill, cap. 16 (Migne, PL 149,
Sp. 759-760).

^Constitutiones Hirsaugienses, Lib. II, cap. 39
(Migne, PL 150, Sp. 1098).

84 Im entsprechenden Kapitel der Constitutiones
Hirsaugienses, Lib. II, cap. 39 (Migne, PL 150,
Sp. 1098) lautet es «ad cancellos claustri», was eher
auf Sitzgelegenheiten entlang den hofseitigen
Arkaden schliessen lässt, als darauf, dass sie sich auf
die Brüstung selbst, d. h. zwischen die Säulen setzten.

"^ Liber Usuum, cap. 85 (Griesser, S. 249). Die hier
zitiette, um 1130/1134 entstandene Redaktion
des Liber Usuum enthält keinen Hinweis, dass die
Rasur im Lavatorium (bzw. Brunnenhaus)
vorgenommen wurde (so Alois Wagner, Brunnenhaus,

in: RDK, Bd.2, Sp. 1310-1318, hier
Sp. 1313). Auch das Rasieren in einem (ungeheizten)

Raum odet einer (geheizten) Stube scheint
erst im Spätmittelalter Usus gewotden zu sein.

Vgl. dazu den Brief Martin von Sengings aus dem

1}



Jahr 1457 über seinen Besuch im Kloster Bursfeld:

«... Der Platz zum Rasieren ist keine Stube,
sondern Sommer wie Winter ein kalter Raum ...»; zit.
in: Narciss 1989 (wie Anm. 54), S.205.
So z. B. in den Vorschriften im Rheinauer Liber
Ordinarius (Hänggi, S. 134) oder im LO St. Victor,

cap.62 (Jocque/Milis, S.243).
LO St. Victor, cap.62 (Jocque/Milis, S.243).
Udalricus, Lib. Ill, cap. 17 (Migne, PL 149,

Sp.760).
Vgl. Schäfer 1956 (wie Anm. 34).
Ebda., S. 68.
Ebda., S. 59 ff.

Udalricus, Lib.I, cap. 12 (Migne, PL 149,

Sp. 659); Liber Usuum, cap. 21 (Griesser, S. 197-
198).
Udalricus, Lib.I, cap. 12 (Migne, PL 149,

Sp.660).
Liber Usuum, cap. 21 (Griesser, S. 199).

Schäfer 1956 (wie Anm. 34), S. 64, Anm. 22.
Constitutiones Hirsaugienses. Lib.I, cap. 99

(Migne, PL 150, Sp. 1035).
LO St. Victor, cap. 12 (Jocque/Milis, S.45).
Ebda., cap. 63 (S. 244 ff).
Constitutiones Hirsaugienses, Lib.I, cap. 99

(Migne, PL 150, Sp. 1034).

Udalricus, Lib. II, cap. 15 (Migne, PL 149,

Sp. 707-708).
Constitutiones Hirsaugienses, Lib. II, cap. 37

(Migne, PL 150, Sp. 1097).
Diese Einschränkung enthält die von Bernard

ungefähr gleichzeitig mit Udalrich verfasste

Version der Consuerudines Cluniacences (Hrsg.
M. Herrgott, Vetus disciplina monastica, Parisiis

1726, S. 133-364, hier S. 214). Hier zit. nach

Meyvaert 1973 (wie Anm. 1), S. 56.

Constitutiones Hirsaugienses, Lib. II, cap. 59

(Migne, PL 150, Sp. 988).
Udalricus, Lib. Ill, cap. 24 (Migne, PL 149,

Sp.767): An Weihnachten, Ostern, Pfingsten,
zum Geburtsfest des hl. Johannes d. Täufers, an
Mariae Himmelfahrt und an Allerheiligen.
Consuetudines Marbacenses, cap. 130, § 294
(Siegwart, S.233). Einer Anordnung der Äbtissin des

Zürcher Fraumünstets aus dem Jahr 1326, die u. a.

die Verpflichtung der Geistlichen und des Sakri-

stans der Abtei betrifft, ist zu entnehmen, dass

demjenigen, det für die Reinigung des Kreuzgangs
und des Kapitelsaals zuständig ist, jeweils am
Gtündonnerstag ein grosses und ein kleines Brot

zu übetgeben ist (Urkundenbuch der Stadt und
Landschaft Zürich, beatbeitet von J.Escher u.a.,
Zürich 1888-1957, Bd. 11, Nr. 4042, S. 30).
Ich danke Markus Stromer, Zürich, für diesen

Hinweis.
Hänggi, S. 119.
Consuetudines Marbacenses, cap. 122, § 268
(Siegwart, S. 223-224).
Vgl. dazu die verdienstvolle Untetsuchung von
Maier 1995 (wie Anm. 1) zur Verbreitung solchet

Anlagen in Mitteleuropa, dessen aufschlussreichen

Bemerkungen zur Funktion (bes. S. 124 ff.)
ich hier folge.
Ebda., S. 126, mit den entsprechenden Literatut-
verweisen.
Ebda., S. 125. Vgl. auch die kurzen Ausführungen
zur Funktion des Kreuzgangs im Zisterzienserklo-

stet Bebenhausen bei Mathias Köhler, Die Bau-

und Kunstgeschichte des ehemaligen Zisterzienserklosters

Bebenhausen bei Tübingen, Stuttgart 1995,
S. 322-323, die jedoch bez. der Funktionsftage
keine neuen Erkenntnisse liefern.
Liber Usuum, cap. 81 (Griesser, S. 245 f.).

112 Maier 1995 (wie Anm. 1), S. 126-127.
113 Liber Usuum, cap. 21 (Griesser, S. 198): «ducanr

pauperes in claustrum ibique eos sedere et discalciare

faciant incipientes ab hostio ecclesie, quo
monachi exire et clausttum intrare soient...».

114 Für das Mandatum fratrum am Gründonnerstag
fehlen diesbezügliche konkrete Angaben (Liber
Usuum, cap. 21; Griesser, S. 199), die Vorschriften

für die samstägliche Fusswaschung (cap. 108;

Griesser, S.268f.) konnte ich nicht übetptüfen
und stütze mich hier auf Maier 1995 (wie
Anm. 1), S. 127.

115 Maier 1995 (wie Anm. 1), S. 128, hat die Bei¬

spiele zusammengestellt.
116 Ebda., S. 128, ohne indes dies als einzige Erklä¬

rung z. B. für die Zweischiffigkeit zu postulieren.

Abbildungsnachweis

1, 2: Kunstgeschichtliches Seminat der Universität
Zürich. - 3: Aus: Heidi Leuppi (Hg.), Der Liber
Ordinarius des Kontrad von Mute. Die Gottesdienstordnung

am Grossmünster in Zürich, Freiburg, Schweiz,
1995. -4: Aus: Daniel Gutscher, Das Grossmünster in
Zürich. Eine baugeschichtliche Monogtaphie, Bern

1983. - 5: Aus: Konrad W. Hieronimus, Hieronymus
Brilinger: Ceremoniale Basiliensis Episcopatus,
in: Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter
(Quellen und Forschungen), Basel 1938, S. 97-320. -
6: Basler Denkmalpflege (Eidenbenz). - 7: Erik
Schmidt, Basel. - 8: Aus: Das Cotvinus-Gtaduale.

Einleitung und Bildbeschreibung von Elisabeth Sol-

tész, Hanau 1982 (Foto Csaba Gabler, Ldszlo Gyar-
mathy). - 9: Kulturgütetdienst, Redaktion der Kunsr-
denkmäler, Freiburg (Foro Rast).

Adresse der Autorin

Dt. des. Regine Abegg, Kunsthistorikerin, Leuthold-
strasse 21, 8037 Zürich

24


	Funktionen des Kreuzgangs im Mittelalter : Liturgie und Alltag

